
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 7

Artikel: Mythos und Wirklichkeit

Autor: Wechsler, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


426 Fritz Wanner: Für eine aktive Verkehrspolitik

Möge deshalb die Einsicht sich durchsetzen, daß im Interesse
freiheitücher Lösungen und zur Vermeidung weiterer Verstaatüchun-
gen das behördüche Instrumentarium für eine nationale Verkehrs-
poütik rechtzeitig verbessert werden muß. Wir dienen der Demokratie

und der Anerkennung auch des Kleinstaates am besten, wenn
wir beweisen, daß auch hier eine Führung und eine klare Organisation
der Verantwortung möglich sind.

MYTHOS UND WIRKLICHKEIT

VON DAVID WECHSLER

Marxistische Wandlungen

Das Schlagwort der «Krise des Sozialismus» bildet seit einigen
Jahren das Leitmotiv der meisten Analysen, die sich mit der
Entwicklung des Marxismus als Idee und Realität auseinandersetzen. Je
nach dem Standort des Betrachters wird diese Krise mit kaum
verschwiegener Genugtuung und Schadenfreude, mit resigniertem
Pessimismus, oder gar mit dem Zynismus enttäuschter Gläubiger
festgestellt. Als historische Tatsache unserer Gegenwart wird sie von
keiner Seite bestritten. In der Diagnose herrscht Übereinstimmung
— in der Prognose des weiteren Krankheitsverlaufs jedoch gehen die
Meinungen auseinander. Da die Entwicklung des Sozialismus trotz
seiner latenten Krise für die Zukunft von kaum zu überschätzender
Bedeutung ist, ist es Pflicht auch des Nichtmarxisten, sich gerade mit
Studien marxistischer Herkunft zu befassen, in denen nach den Wurzeln

der Krankheit geforscht wird. Alle diese Studien weisen zwei
Grundthemen auf : das Versagen des Marxismus als Idee und Theorie
mit dem Ansprüche wissenschaftücher Gültigkeit einerseits, das
Scheitern der Verwirküchung des Marxismus in der Welt, vor allem
aber im sozialistischen «Mutterland», in der Sowjetunion, anderseits.
Valentin Gitermanns «Historische Tragik der sozialistischen Idee»
(Zürich 1938), eine der hervorragendsten Analysen des Soziaüsmus,
verkörpert die erste Richtung, André Gides Erlebnis- und Tatsachenbericht

«Retour de VU.R.S.S.» (Paris 1936) die zweite. Zahllose weitere
Publikationen folgten noch in der Vorkriegszeit und erst recht seit
der Waffenruhe diesen beiden Werken prominenter Intellektueller
der europäischen Linken. Unter diesen neueren Studien beanspruchen
zwei, die erst kürzüch mit Verspätung der schweizerischen öffent-



David Wechsler : Mythos und Wirklichkeit 427

üchkeit zugängüch wurden, besondere Aufmerksamkeit: das
Nachlaßbekenntnis des Zürcher Arztes, eigenwilügen Marxisten und
humanitären Idealisten Fritz Brupbacher, «Der Sinn des Lebens»
(Europa-Verlag, Zürich 1946), und das angriffige engüsche Ruch des
deutschen Emigranten und Spanienkämpfers Arthur Koestler, «Der
Yogi und der Kommissar» (Jonathan Cape, London 1945). Während
Fritz Brupbacher noch in der allgemeinen geistigen Unklarheit der
unmittelbaren Vorkriegszeit das pessimistische und dennoch
ungebrochen kämpferische Fazit seines Lebens zog, beruht Koestlers
Arbeit auf der Entwicklung bis zur Morgendämmerung des allüerten
Sieges. Es ist erstaunüch, zu sehen, wie viele gleiche Urteile und
Gedanken sich im völüg unsystematischen Aphorismenband des po-
ütisierenden Arztes und in der logisch glänzend fundierten Studie
des Journaüsten und Weltenfahrers Koestler finden. Im folgenden
sollen die Kerngedanken beider Werke kurz festgehalten werden:

Brupbacher und Koestler stimmen überein in der radikal negativen

Bewertung Rußlands als Träger des Sozialismus. Rrupbacher,
der die Sowjetunion in der leninistischen Frühzeit persönlich bereiste,
sich später aber von der Schule Stalins distanzierte, ohne den
Kommunismus zunächst aufzugeben, stellt mit einer Schärfe, die sich keine
bürgerüche Zeitung je erlauben dürfte, ohne von der Linken des
«Faschismus» und der Hetze bezichtigt zu werden, über die Entwicklung

des ersten sozialistischen Staates der Welt fest:
«In der Sowjetunion hat die Revolution eine gewisse Schicht von Proleten und
Bauern ans Ruder gebracht, die das arbeiterliche Ideal von Freiheit, Gleichheit
und Entwicklungsmöglichkeit aller Individuen auf ihre Fahne geschrieben, und
als sie dann an die Macht gekommen war, hat sie alle Privilegien samt dem des
Herrschens monopolisiert, und 170 Millionen ,Bürger' der Sowjetunion blieben
Bürger zweiter Klasse in bezug auf Lohn und Freiheit» (S. 77).

«Die Disposition des Volkes zum Despotismus erleichterte das Entstehen der roten
Diktatur in Rußland. Der Despotismus, geboren aus der Notwendigkeit, ein
passives Volk zur Produktivität zu erziehen, wurde von den Bürokraten verwendet

gegen alle, die der Bürokraten Sattheit bekämpfen wollten, die denken, zur Kritik
anregen wollten. Sie benützten den aus rationalen Gründen entstandenen
Despotismus, um den Weitergang der Revolution zu verhindern. Er wurde Kampfmittel

gegen die Revolutionäre. Die Proklamation von Stalin zum Diktator
bedeutete: Schaffen eines Führers gegen die Revolution» (S. 97).

Diese Gedanken führen Brupbacher zum Schluß:
«Lenin und Trotzki haben Stalin, haben die Organisation geschaffen, diejenige
Regierungsmethode und Menschen herangezogen, die heute die Revolutionäre
erschießen lassen. Wenn dieser Apparat nicht alle tötet, die davon zu berichten
wissen (was schon möglich ist), wird der letzte Bolschewik die Tragödie des
Irrtums der Bolschewiki erzählen: Wie Lenin die Revolution, die er geschaffen,
zugrunde richtete» (S. 102).

Fritz Brupbacher verzichtet darauf, detailüerte Beweise für dieses
Urteil zu geben, auch wenn er sich auf einzelne Gesetze, die Mos-



428 David Wechsler

kauer Prozesse, die Überwucherung der Beamtenhierarchie, persön-
üche Erlebnisse mit bolschewistischen Missionären stützt. Arthur
Koestler liefert den beinahe mathematisch präzisen Beweis, den
Brupbacher in seinen Aphorismen schuldig bleibt. Im Schlußkapitel seines
Buches «Der Yogi und der Kommissar», «Anatomie eines Mythos»,
trägt er eine schwerlich widerlegbare Fülle von Einzelgesetzen,
Erlassen, Meinungsäußerungen des heutigen Begimes in Rußland
zusammen, die alle beweisen, daß sowohl die ökonomisch-theoretische
Grundlage des Bolschewismus, als auch die ethischen Forderungen
des Marxismus aufgegeben wurden, ob es sich nun um die
Wiedereinführung des privaten Erbrechts, der Schultaxen (die Unbemittelten
den Besuch höherer Schulen mindestens im gleichen Maße wie in den
kapitalistischen Staaten erschweren), um die Protektion gefeierter
Sowjetmillionäre, oder um die rücksichtslose Bekämpfung jeglicher
Ehescheidung und um das Prinzip der härtesten Strafe jugendlicher
Krimineller (die einst durch Erziehung auf den Weg ins Leben zurückgeführt

werden sollten) handelt. Der objektive Leser kann sich zwar
fragen, wie viele der zitierten Beweise nicht schlüssig sind, weil sie
Maßnahmen berühren, die zur Selbstbehauptung des russischen Volkes
am Rande des großen Krieges nötig waren. Die gesamte, lückenlose
Kette aller Schritte des Regimes, die Koestler verfolgt, läßt jedoch
kaum einen Zweifel darüber offen, daß Rußland nicht mehr als
sozialistischer Staat im ursprünglichen Wortsinn angesprochen werden
kann. In dieser Hinsicht sind die sachlichen Angaben Koestlers für
jeden Rußlandgläubigen, wenn er nicht blind die Augen verschließt,
geradezu erschütternd.

Fritz Brupbacher, dem die Entwicklung Rußlands während langer
Jahrzehnte mit der Entwicklung des Sozialismus schlechthin identisch
war, zieht aus seinem Urteil über die Sowjetunion weitgehende
Folgerungen:

« Wir sind nicht mehr für die Diktatur des Proletariats, weil diese Diktatur heißen
würde, daß eine bestimmte Klasse von Menschen alle Rechte auf Kosten aller
andern haben dürfte. Weil alle Klassen egozentrisch sind, würde Diktatur des
Proletariats bedeuten: Befriedigung der alleinigen Bedürfnisse der Arbeiterklasse»
(S. 127).

Diese resignierte Einsicht führt ihn zur Ablehnung der ganzen
bisherigen soziaüstischen Entwicklung:

«Klassenbewußtsein hat gar nichts zu tun mit Sozialismus. Ist das Gegenteil
davon, nämlich ein Klassenegoismus, der sich nicht um andere Schichten und Klassen
kümmert, sie eventuell ausbeutet. Ein solcher Klassenegoismus war die Basis der
Arbeiterbewegung, von der Ersten bis zur Vierten Internationale» (S. 149).

Die Preisgabe des Dogmas der Klasse läßt den ehrüchen Denker
auch erkennen, daß andere Stände als die Arbeiterschaft dem so-



Mythos und Wirklichkeit 429

zialen Fortschritt nützen können. Bedeutet dies nicht eine
Anerkennung des «sozialen Kapitals», wenn Brupbacher festhält:

«Es gibt eine große Anzahl Unternehmer, die neben dem Willen zum Gewinn und
dem Willen zur Macht ein hohes Verantwortungsgefühl ihrem Unternehmen gegenüber

haben.. Man stelle sich vor, daß die menschliche Gesellschaft wirtschaftlich

von Menschen wie Owen dirigiert würde, die einerseits besorgt wären um
die höchstmögliche Produktion, und anderseits um das Wohl der Untergebenen...
Ein solcher Unternehmer wäre sowohl soziologisch als auch menschlich für die
Gesellschaft wesentlich wertvoller als ein bloß destruktiver, sogenannter Arbeiter-
revolutionär... » (S: 171/72).

Diese und ähnliche völlig unorthodoxe Gedankengänge führen zur
entscheidenden Frage, ob Brupbacher den Marxismus auch als Idee
und Theorie aufgegeben hat. Die Gesamthaltung seines Buches,
das eine «praktische» Philosophie darstellt, läßt uns diese Frage
verneinen. Brupbachers Werk zeigt ihn nach wie vor als realistischen
Materialisten naturwissenschaftlicher Prägung. Ein Verzicht auf die
materialistische Geschichtsphilosophie und Lebenslehre läßt sich nicht
nachweisen. Brupbachers Gedanken über die fundamentalen «Triebe»
des Menschen sprechen eher für das Gegenteil. Deshalb deckt sein
Buch einen nur schwer überbrückbaren Widerspruch zwischen seiner
theoretischen Grundhaltung, der Enttäuschung an der bisherigen so-
ziaüstischen Wirklichkeit und seinen positiven Forderungen und Ideen
auf. Denn Brupbacher, der Materiaüst und Skeptiker, ist Idealist, ja
Utopist geblieben. Er hat die Hoffnung auf eine Verwirklichung des

ursprünglichen Sozialismus nicht aufgegeben. Er sieht die einzige
Mögüchkeit, um seine breiten Gedankengänge in ihrem Resultat kurz
zu erfassen, im Anarchosyndikaüsmus katatonischer Prägung. In
seinem Begriffe des Anarchismus schwingt dabei ein völlig irrationales
Element mit, das sich kaum mit seinem Materialismus vereinen läßt,
den Leser seines Buches aber in fruchtbarere Sphären führt:

«Die Tiefe ist der eigentlichste Sinn des Lebens des Organismus, der aber nur
erfüllt werden kann, wenn die Kräfte des Bewußtseins helfend und hemmend in
den Dienst dieser Quelle in der Tiefe treten» (S. 121).

Brupbacher bemüht sich freilich sogleich, diesen Begriff in seinem
Gewicht wieder abzuschwächen:

«Aus dem Gefühl dieses Lebens entsteht als Mißdeutung der Neuplatonismus und
jeder andere Mystizismus. Und doch sollte aus diesem Leibesgefühl eigentlich,
wenn es ehrlich und nicht mystisch und feig gedeutet wird, nichts anderes erkannt
werden, als der ungehemmteste physiologische Individualismus. Libido von Sexualdrüsen

und von allen andern Stoffwechselfunktionen des menschlichen Organismus»
(S. 121).

Brupbachers Wert der Tiefe erscheint jedoch dem Leser
bedeutungsvoller, als er es selbst wahr haben will, wenn er ihn dermaßen
simplifiziert. Die Verwirklichung der Tiefe bedeutet ihm
Anarchismus :



430 David Wechsler

«Deshalb ist es wichtig, wenn der Sinn des Lebens erfüllt sein soll, daß zu Zeiten
das aus der Tiefe Kommende die Polizeischranken des Bewußtseins durchbreche
und daß es die Welt am Kragen nehme. Das ist Anarchismus» (S. 121).

Daraus leitet Brupbacher die Aufgabe des Anarchismus ab — eine
Aufgabe, zu der sich mancher Nichtmarxist bekennt, ohne 6ich auf
den katalonischen Anarchismus stützen zu müssen:

«... Der Anarchismus gibt sich tout court ab mit dem Individuum, und der Freiheit

aller Individuen aus allen Klassen ...».

Der eigentüche Arbeiteranarchismus bedeutet ihm nur eine engere
Spielart dieser Aufgabe, auf die Arbeiterklasse allein bezogen. Von
diesem Begriffe des Anarchismus her formuliert Brupbacher die so-
ziaüstische Aufgabe:

«Sozialismus heißt wohl, für sich das Recht aufs Leben beanspruchen — aber
auch den andern das Recht aufs Leben schenken» (S. 150).

Das Ziel des Sozialismus ist:
«Jedem Einzelindividuum die größtmögliche Freiheit zu erringen und es zu
veranlassen zur größtmögUchen Produktivität seiner Tätigkeit und zur Rücksichtnahme

auf die Mitmenschen» (S. 163).

Dieses Ziel kann nicht mehr durch den Weg des sozialistischen
Kollektivs erreicht werden, welches, da es im Zeichen des Klassenegoismus
und der Diktatur steht, dem Individualismus und seiner Entfaltung
widerspricht :

«Heutzutage ist das Dogma des Revolutionärs von der Sozialisierung als Endziel
nicht mehr gültig. Das Dogma, das seit dem Kongreß der Internationale in Basel
(1869) als das erste Dogma der internationalen Sozialisten galt» (S. 149).

Brupbacher ersetzt es durch die Erziehungsarbeit für den freiheitlichen

Anarchismus, in welcher der Intellektuelle eine Führerstellung
einnimmt:

«Die Aufgabe des Intellektuellen in der Arbeiterbewegung ist in erster Linie
eine erzieherische» (S. 130).

Der Widerspruch zwischen materialistisch-marxistischer Basis,
gleichzeitiger Abkehr vom poütischen Dogma des Marxismus,
Enttäuschung an der sozialistischen Realität und den letzten
ethischhumanitären Forderungen, die in einer Utopie verwirklicht werden
sollen, ist für den Leser des Buches von Fritz Brupbacher
unüberbrückbar. Hier hilft ihm Arthur Koestler weiter. Denn er führt auch
die grundsätzüche geistige Klärung sauber durch. Koestler untersucht

die Gültigkeit des Anspruchs des Marxismus auf Wissenschaft -
üchkeit und seine ethische Legitimation. Koestler stellt fest, daß der
Materiaüsmus, aber auch der Rationalismus, der sich seit der
Aufklärung entfaltete, überholt ist. Die Naturwissenschaften selbst haben



Mythos und Wirklichkeit 431

begonnen, die Grenzen ihrer rationalen Kategorien, wie Kausalität
und Gesetzmäßigkeit, aufzuzeigen. Ob man es will oder nicht, ist
der «Yogi», der den Sinnzusammenhang der Welt mystisch vertikal
erfaßt, der Wirküchkeit näher als die Wissenschaft, die nur
horizontale Einzelgesetze aufdeckt. Koestler meint resigniert, daß der
scharfe Denker zwar dem Strome zum Mystizismus nicht blind folgen
dürfe, aber um die Einsicht nicht herumkomme, daß er mit bloßer
rationaler Gesetzmäßigkeit die Reaütät nicht erfasse. Am Reispiele
des englischen Biologen marxistischer Schule, Needham, beweist
Koestler, daß der aufrichtige Wissenschafter gezwungen ist, der
«Yogirealität» Rechnung zu tragen (S. 236 ff.). Die Einsicht in die
Unzulängüchkeit rein materiaüstisch-naturwissenschaftücher Haltung
führt zur Forderung der Erarbeitung einer neuen Ethik. Das heutige
Weltchaos entspringt für Koestler der Tatsache, daß sich die durch
den rationalen Materialismus verdrängten Mächte durch unberechenbare

Explosionen gerächt haben:

«... das Schlagen der Dschungeltrommel überdröhnte das klare Ticken der
wissenschaftlichen Uhren» (S. 234).

Die neue Ethik kann nicht mehr materialistisch legitimiert werden.
Sie muß in einer Tiefe wurzeln, die, im Gegensatz zu Brupbachers
kausaler Definition, geistige Tiefe, letzter Sinn bedeutet, den nur der
«Yogi» in vertikaler Betrachtung ausschöpfen kann. Deshalb die
Zukunftsaufgabe, der neuen Ethik durch präzise Schulung der «Yogi»-
fähigkeiten des Menschen näher zu kommen:

«Um die verlorene Hälfte unserer Persönlichkeit wieder zu finden, die Ganzheit
und Heiligkeit des Menschen, muß die Kunst und die Wissenschaft der Kontemplation

erlernt werden. Und um erlernt werden zu können, muß sie gelehrt
werden» (S. 255).

Das Zeitalter der rationalistischen, materialistischen Erklärungen liegt
hinter uns. An die Stelle der oberflächüchen Erklärung tritt die ganze
Durchdringung der Wirküchkeit. Um der Gefahr eines Abgleitens in
seichten Mystizismus zu vermeiden, fordert Koestler letztlich die Einheit

der vertikalen und der horizontalen Konzeption :

«Weder der Heilige noch der Revolutionär können uns retten, nur die Syndiese
beider» (S. 256).

Die Forderung einer neuen Ethik durch Koestler ist klar und eindringlich
formuliert — der Weg, sie zu erlangen, scheint noch verschwommen

und fragwürdig. Wer soll die Lehre ergründen und verbreiten?
Klar ist hingegen das Ziel, das Koestler unserer Gegenwart im
Bereiche der politisch-sozialen Sphäre stellt. Hier trifft er sich mit
Brupbacher. Wenn Koestler den Mythos des russischen Sozialismus
zerstören will, um zu vermeiden, daß die Arbeiterklasse des Westens
zusammen mit den anderen Ständen der Gesellschaft eines Tages in



432 David Wechsler

einer Welt der härtesten Diktatur aufwacht, die sich hinter dem
falschen Sehnsuchtsziele verbirgt, so wül er an seine Stelle keine
Utopie, sondern eine bessere soziaüstische Wirklichkeit setzen:

«Die Pflicht der Linken, die falschen gefühlsmäßigen Fesseln zu durchbrechen, ist
nur die Hälfte der Aufgabe. Die andere Hälfte ist die Erschaffung einer neuen
Brüderlichkeit in einem neuen geistigen Klima ...» (S. 226).

Anders als Brupbacher 6ieht Koestler die Möglichkeit einer Realisation
nicht nur in imaginären anarchistischen Kleinzellen, sondern in den
Staaten Westeuropas :

«Das Gegenbild zum östlichen Byzantinismus ist der westliche, revolutionäre
Humanismus» (S. 225).

Dieser Sozialismus wurzelt in den Stützen der demokratischen
Institutionen :

«Parlament, Freiheit der Bede und Versammlung usw. .» (S. 224).

Deshalb glaubt Koestler, daß etwa England den Soziaüsmus wahrer
und besser verwirklichen könne als Rußland. Erste Voraussetzung
dafür ist die klare Abgrenzung gegenüber der Sowjetunion, die nicht
länger ein Mythos der Arbeiterklassen des Westens bilden darf. Noch
vor dem Machtantritt Labours in England zeichnete Koestler die
Außenpoütik des sozialistischen Staates, die seither Bevin so klar
durchgeführt hat:

«... die Außenpolitik der Nachkriegsregierung Großbritanniens muß auf der
Erkenntnis aufgebaut sein, daß Sowjetrußland eine Macht darstellt, die wie jede
andere Großmacht ihre eigenen Ziele verfolgt, und die um das Schicksal der
Arbeiter nicht mehr besorgt ist, als jedes andere Land» (S. 222).

Dies ist die negative Aufgabe künftiger soziaüstischer Regierungen.
Die positive Aufgabe liegt in der Verwirklichung der neuen Ethik, die
alte Werte mit weiteren Zielen verbindet :

«Das Gleichgewicht Europas kann nur durch eine Erneuerung der Werte, auf
denen die europäische Kultur beruht, verwirklicht werden» (S. 222).

Mit dieser Forderung distanziert sich Koestler endgültig von der
deterministischen Lehre der materialistischen Geschichtsauffassung, die
nur die eine Hälfte des Menschen erfaßte und deshalb in das Chaos
führte. Arthur Koestler wandelte sich aus einem Extremisten der
Linken zu einem Kämpfer für einen westüchen sozialistischen
Humanismus, der die Freiheitsrechte des Individuums zu wahren hat,
unter Preisgabe des doktrinären Marxismus, an dessen Stelle die
Anerkennung einer Ethik tritt, die in den Tiefen des Geistigen ihre
Legitimation findet. Das sozialistische Ziel, das Brupbacher bejaht,
Freiheit des Individuums und Verwirklichung der Brüderlichkeit, ist
auch das Ziel Arthur Koestlers. Sein entscheidender Gedanke ist die
Ausarbeitung der Alternative unserer Zeit:



Mythos und Wirklichkeit 433

«In jeder menschlichen Seele findet sich eine Leere — ein tiefer Riß ist in uns
allen. Wenn der Sozialismus diese Leere nicht ausfüllen kann, wenn er den Riß
nicht überbrücken kann, dann hat er in unserer Zeit überhaupt versagt» (S. 226).

Und hierin liegt der Sinn beider Arbeiten, derjenigen von Brupbacher
und derjenigen von Koestler, ein Sinn, der auch den Nichtmarxisten
berührt: es genügt nicht, den falschen Mythos zu zerstören, der um
Bußland und die marxistische Theorie gewoben wurde. Die
Wirküchkeit, die diesen Mythos nur zerbricht, hinterläßt eine Welt in
Trümmern, aus denen nur neue Mythen, ein neuer Faschismus, wachsen
kann. Der Nichtmarxist hat, wenn er etwa gläubiger Christ ist, eine
Werteordnung, die — auch wenn sie durch das Chaos des Krieges
erschüttert wurde — nicht widerlegt wurde. Allen Sozialisten aber,
denen ein Mythos zerbrach, ist zu wünschen, daß sie an Stelle des

Mythos den positiven Glauben finden, der Koestlers und Brupbachers
Studien auszeichnet: den Glauben an eine Form des Sozialismus, die
Tradition und Zukunft, Freiheit und Gemeinschaftsordnung, Idee und
Wirküchkeit versöhnt. Den Glauben an einen solchen Sozialismus
und seine Erfüllung mit Zynismus zu untergraben, wäre eine
verhängnisvolle Kurzsichtigkeit. Ihn zu unterstützen, ohne den Soziaüsmus

als ausschüeßüche Lösung zu bejahen, ist vernünftige Pflicht
aller Gutgesinnten der verschiedensten weltanschaulichen Lager.

ERINNERUNG AN BERLIN

VON RUDOLF KASSNER

Schluß
12.

Ich hatte ein Kolleg bei Adolf Harnack belegt: «Das
Vaterunser», später las ich dann desselben «Wesen des Christentums», das
keinen Eindruck hinterüeß, und kam erst mit den Jahren auf die
Dogmengeschichte. Auch verkehrte ich in Oxford viel mit einem
seiner Schüler, der mir das Goethe'sche an seinem Lehrer rühmte.
Adolf Harnack war zweifellos ein großer Philologe und Historiker,
der größte in seiner Art, zu Gott aber hatte er, wie er sich zur Fürstin
Herbert Bismarck bei einem Besuch in Schönhausen einmal
ausdrückte, keine Beziehung. Keine andere, dürfte er wohl gemeint
haben, als eine historische, historisch-kritische. Das muß ich wohl


	Mythos und Wirklichkeit

