Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 7

Artikel: Mythos und Wirklichkeit

Autor: Wechsler, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

426 Fritz Wanner: Fiir eine aktive Verkehrspolitik

Mége deshalb die Einsicht sich durchsetzen, dafy im Interesse
freiheitlicher Losungen und zur Vermeidung weiterer Verstaatlichun-
gen das behordliche Instrumentarium fiir eine nationale Verkehrs-
politik rechtzeitig verbessert werden mufl. IVir dienen der Demo-
kratie und der Anerkennung auch des Kleinstaates am besten, wenn
wir beweisen, daf3 auch hier eine Fiihrung und eine klare Organisation
der Verantwortung moglich sind.

MYTHOS UND WIRKLICHKEIT

YON DAVID WECHSLER

Marzxistische Wandlungen

Das Schlagwort der «Krise des Sozialismus» bildet seit einigen
Jahren das Leitmotiv der meisten Analysen, die sich mit der Ent-
wicklung des Marxismus als Idee und Realitiit auseinandersetzen. Je
nach dem Standort des Betrachters wird diese Krise mit kaum ver-
schwiegener Genugtuung und Schadenfreude, mit resigniertem Pessi-
mismus, oder gar mit dem Zynismus enttiuschter Gliaubiger fest-
gestellt. Als historische Tatsache unserer Gegenwart wird sie von
keiner Seite bestritten. In der Diagnose herrscht Ubereinstimmung
— in der Prognose des weiteren Krankheitsverlaufs jedoch gehen die
Meinungen auseinander. Da die Entwicklung des Sozialismus trotz
seiner latenten Krise fiir die Zukunft von kaum zu tberschitzender
Bedeutung ist, ist es Pflicht auch des Nichtmarxisten, sich gerade mit
Studien marxistischer Herkunft zu befassen, in denen nach den Wur-
zeln der Krankheit geforscht wird. Alle diese Studien weisen zwei
Grundthemen auf: das Versagen des Marxismus als Idee und Theorie
mit dem Anspruche wissenschaftlicher Giiltigkeit einerseits, das
Scheitern der Verwirklichung des Marxismus in der Welt, vor allem
aber im sozialistischen «<Mutterland», in der Sowjetunion, anderseits.
Dalentin Gitermanns «<Historische Tragik der sozialistischen Idee»
(Zirich 1938), eine der hervorragendsten Analysen des Sozialismus,
verkorpert die erste Richtung, André Gides Erlebnis- und Tatsachen-
bericht <Retour de 'U.R.S.S.> (Paris 1936) die zweite. Zahllose weitere
Publikationen folgten noch in der Vorkriegszeit und erst recht seit
der Waffenruhe diesen beiden Werken prominenter Intellektueller
der europiischen Linken. Unter diesen neueren Studien beanspruchen
zwei, die erst kiirzlich mit Verspitung der schweizerischen Uffent-



David Wechsler : Mythos und Wirklichkeit 427

lichkeit zugéinglich wurden, besondere Aufmerksamkeit: das Nach-
laflbekenntnis des Ziircher Arztes, eigenwilligen Marxisten und hu-
manitiren Idealisten Fritz Brupbacher, <Der Sinn des Lebens> (Eu-
ropa-Verlag, Ziirich 1946), und das angriffige englische Buch des
deutschen Emigranten und Spanienkimpfers Arthur Koestler, <Der
Yogi und der Kommissar» (Jonathan Cape, London 1945). Wihrend
Fritz Brupbacher noch in der allgemeinen geistigen Unklarheit der
unmittelbaren Vorkriegszeit das pessimistische und dennoch unge-
brochen kiampferische Fazit seines Lebens zog, beruht Koestlers Ar-
beit auf der Entwicklung bis zur Morgendimmerung des alliierten
Sieges. Es ist erstaunlich, zu sehen, wie viele gleiche Urteile und
Gedanken sich im voéllig unsystematischen Aphorismenband des po-
litisierenden Arztes und in der logisch glinzend fundierten Studie
des Journalisten und Weltenfahrers Koestler finden. Im folgenden
sollen die Kerngedanken beider Werke kurz festgehalten werden:
Brupbacher und Koestler stimmen iiberein in der radikal nega-
tiven Bewertung Ruf}lands als Triger des Sozialismus. Brupbacher,
der die Sowjetunion in der leninistischen Friihzeit personlich bereiste,
sich spiter aber von der Schule Stalins distanzierte, ohne den Kom-
munismus zunichst aufzugeben, stellt mit einer Schirfe, die sich keine
biirgerliche Zeitung je erlauben diirfte, ohne von der Linken des
«Faschismus> und der Hetze bezichtigt zu werden, iiber die Entwick-
lung des ersten sozialistischen Staates der Welt fest:
«In der Sowjetunion hat die Revolution eine gewisse Schicht von Proleten und
Bauern ans Ruder gebracht, die das arbeiterliche Ideal von Freiheit, Gleichheit
und Entwicklungsméglichkeit aller Individuen auf ihre Fahne geschrieben, und
als sie dann an die Macht gekommen war, hat sie alle Privilegien samt dem des

Herrschens monopolisiert, und 170 Millionen ,Biirger‘ der Sowjetunion blieben
Biirger zweiter Klasse in bezug auf Lohn und Freiheit» (S. 77).

«Die Disposition des Volkes zum Despotismus erleichterte das Entstehen der roten
Diktatur in RuBlland. Der Despotismus, geboren aus der Notwendigkeit, ein
passives Volk zur Produktivitit zu erziehen, wurde von den Biirokraten verwendet
gegen alle, die der Biirokraten Sattheit bekimpfen wollten, die denken, zur Kritik
anregen wollten. . Sie beniitzten den aus rationalen Griinden entstandenen Des-
potismus, um den Weitergang der Revolution zu verhindern. Er wurde Kampf-
mittel gegen die Revolutioniire. Die Proklamation von Stalin zum Diktator be-

deutete: Schaffen eines Fithrers gegen die Revolution» (S. 97). '

Diese Gedanken fiihren Brupbacher zum Schluf’:

«Lenin und Trotzki haben Stalin, haben die Organisation geschaffen, diejenige
Regierungsmethode und Menschen herangezogen, die heute die Revolutionire er-
schieffen lassen... Wenn dieser Apparat nicht alle tdtet, die davon zu berichten
wissen (was schon méglich ist), wird der letzte Bolschewik die Tragodie des Irr-
tums der Bolschewiki erzihlen: Wie Lenin die Revolution, die er geschaffen, zu-
grunde richtete» (S. 102).

Fritz Brupbacher verzichtet darauf, detaillierte Beweise fiir dieses
Urteil zu geben, auch wenn er sich auf einzelne Gesetze, die Mos-



428 David Wechsler

kauer Prozesse, die Uberwucherung der Beamtenhierarchie, person-
liche Erlebnisse mit bolschewistischen . Missioniren stiitzt. Arthur
Koestler liefert den beinahe mathematisch prizisen Beweis, den Brup-
bacher in seinen Aphorismen schuldig bleibt. Im Schluf3kapitel seines
Buches «Der Yogi und der Kommissar», <Anatomie eines Mythos>,
triigt er eine schwerlich widerlegbare Fiille von Einzelgesetzen, Er-
lassen, Meinungsiuflerungen des heutigen Regimes in Ruf’land zu-
sammen, die alle beweisen, daf} sowohl die 6konomisch-theoretische
Grundlage des Bolschewismus, als auch die ethischen Forderungen
des Marxismus aufgegeben wurden, ob es sich nun um die Wieder-
einfithrung des privaten Erbrechts, der Schultaxen (die Unbemittelten
den Besuch hoherer Schulen mindestens im gleichen Mafie wie in den
kapitalistischen Staaten erschweren), um die Protektion gefeierter
Sowjetmillionire, oder um die riicksichtslose Bekimpfung jeglicher
Ehescheidung und um das Prinzip der hirtesten Strafe jugendlicher
Krimineller (die einst durch Erziehung auf den Weg ins Leben zuriick-
gefiihrt werden sollten) handelt. Der objektive Leser kann sich zwar
fragen, wie viele der zitierten Beweise nicht schliissig sind, weil sie
Mafinahmen beriihren, die zur Selbstbehauptung des russischen Volkes
am Rande des groflen Krieges nitig waren. Die gesamte, liickenlose
Kette aller Schritte des Regimes, die Koestler verfolgt, lif’t jedoch
kaum einen Zweifel dariiber offen, daf® Ruf’land nicht mehr als so-
zialistischer Staat im urspriinglichen Wortsinn angesprochen werden
kann. In dieser Hinsicht sind die sachlichen Angaben Koestlers fiir
jeden Rufilandglidubigen, wenn er nicht blind die Augen verschlief’t,
geradezu erschiitternd.

Fritz Brupbacher, dem die Entwicklung Ruf’lands wiihrend langer
Jahrzehnte mit der Entwicklung des Sozialismus schlechthin identisch
war, zieht aus seinem Urteil iiber die Sowjetunion weitgehende Folge-
rungen:

«Wir sind nicht mehr fiir die Diktatur des Proletariats, weil diese Diktatur heiflen
wiirde, daf3 eine bestimmte Klasse von Menschen alle Rechte auf Kosten aller

andern haben diirfte. Weil alle Klassen egozentrisch sind, wiirde Diktatur des
Proletariats bedeuten: Befriedigung der alleinigen Bediirfnisse der Arbeiterklasse»

(S. 127).

Diese resignierte Einsicht fiithrt ihn zur Ablehnung der ganzen bis-
herigen sozialistischen Entwicklung:

«Klassenbewuf3tsein hat gar nichts zu tun mit Sozialismus. Ist das Gegenteil da-
von, nimlich ein Klassenegoismus, der sich nicht um andere Schichten und Klassen
kiimmert, sie eventuell ausbeutet. Ein solcher Klassenegoismus war die Basis der
Arbeiterbewegung, von der Ersten bis zur Vierten Internationale» (S. 149).

Die Preisgabe des Dogmas der Klasse laf3t den ehrlichen Denker

auch erkennen, daf} andere Stinde als die Arbeiterschaft dem so-



Mythos und Wirklichkeit 429

zialen Fortschritt niitzen kénnen. Bedeutet dies nicht eine Aner-
kennung des «sozialen Kapitals>, wenn Brupbacher festhilt:
«Es gibt eine grofle Anzahl Unternehmer, die neben dem Willen zum Gewinn und
dem Willen zur Macht ein hohes Verantwortungsgefiihl ihrem Unternehmen gegen-
iiber haben... Man stelle sich vor, da die menschliche Gesellschaft wirtschaft-
lich von Menschen wie Owen dirigiert wiirde, die einerseits besorgt wiren um
die hochstmégliche Produktion, und anderseits um das Wohl der Untergebenen. ..
Ein solcher Unternehmer wiire sowohl soziologisch als auch menschlich fiir die
Gesellschaft wesentlich wertvoller als ein blof3 destruktiver, sogenannter Arbeiter-
revolutionir . ..» (S 171/72).
Diese und #hnliche véllig unorthodoxe Gedankenginge fithren zur
entscheidenden Frage, ob Brupbacher den Marxismus auch als Idee
und Theorie aufgegeben hat. Die Gesamthaltung seines Buches,
das eine «praktische» Philosophie darstellt, laf3t uns diese Frage ver-
neinen. Brupbachers Werk zeigt ihn nach wie vor als realistischen
Materialisten naturwissenschaftlicher Prigung. Ein Verzicht auf die
materialistische Geschichtsphilosophie und Lebenslehre 1af3t sich nicht
nachweisen. Brupbachers Gedanken iiber die fundamentalen «Triebe>
des Menschen sprechen eher fiir das Gegenteil. Deshalb deckt sein
Buch einen nur schwer iiberbriickbaren Widerspruch zwischen seiner
theoretischen Grundhaltung, der Enttiuschung an der bisherigen so-
zialistischen Wirklichkeit und seinen positiven Forderungen und Ideen
auf. Denn Brupbacher, der Materialist und Skeptiker, ist Idealist, ja
Utopist geblieben. Er hat die Hoffnung auf eine Verwirklichung des
urspriinglichen Sozialismus nicht aufgegeben. Er sieht die einzige
Méglichkeit, um seine breiten Gedankengiinge in ihrem Resultat kurz
zu erfassen, im Anarchosyndikalismus katalonischer Priagung. In
seinem Begriffe des Anarchismus schwingt dabei ein véllig irrationales
Element mit, das sich kaum mit seinem Materialismus vereinen lif3t,
den Leser seines Buches aber in fruchtbarere Sphiren fiihrt:
«Die Tiefe ist der eigentlichste Sinn des Lebens des Organismus, der aber nur

erfiillt werden kann, wenn die Kriifte des Bewuf3tseins helfend und hemmend in
den Dienst dieser Quelle in der Tiefe treten» (S. 121).

Brupbacher bemiiht sich freilich sogleich, diesen Begriff in seinem
Gewicht wieder abzuschwiichen:
«Aus dem Gefiihl dieses Lebens entsteht als Mildeutung der Neuplatonismus und
jeder andere Mystizismus. Und doch sollte aus diesem Leibesgefiihl eigentlich,
wenn es ehrlich und nicht mystisch und feig gedeutet wird, nichts anderes erkannt

werden, als der ungehemmteste physiologische Individualismus. Libido von Sexual-
driisen und von allen andern Stoffwechselfunktionen des menschlichen Organismus»

(S. 121).
Brupbachers Wert der Tiefe erscheint jedoch dem Leser bedeu-
tungsvoller, als er es selbst wahr haben will, wenn er ihn dermafien
simplifiziert. Die Verwirklichung der Tiefe bedeutet ihm Anar-

chismus:



430 David Wechsler

«Deshalb ist es wichtig, wenn der Sinn des Lebens erfiillt sein soll, dal zu Zeiten
das aus der Tiefe Kommende die Polizeischranken des Bewufitseins durchbreche
und daf} es die Welt am Kragen nehme. Das ist Anarchismus> (S. 121).

Daraus leitet Brupbacher die Aufgabe des Anarchismus ab — eine
Aufgabe, zu der sich mancher Nichtmarxist bekennt, ohne sich auf
den katalonischen Anarchismus stiitzen zu miissen:

«... Der Anarchismus gibt sich tout court ab mit dem Individuum, und der Frei-
heit aller Individuen aus allen Klassen...».

Der eigentliche Arbeiteranarchismus bedeutet ihm nur eine engere
Spielart dieser Aufgabe, auf die Arbeiterklasse allein bezogen. Von
diesem Begriffe des Anarchismus her formuliert Brupbacher die so-
zialistische Aufgabe:

«Sozialismus hei’t wohl, fiir sich das Recht aufs Leben beanspruchen — aber
auch den andern das Recht aufs Leben schenken» (S. 150).

Das Ziel des Sozialismus ist:

«Jedem Einzelindividuum die grétmégliche Freiheit zu erringen und es zu ver-
anlassen zur groftmoglichen Produktivitit seiner Titigkeit und zur Riicksicht-
nahme auf die Mitmenschen» (S. 163).

Dieses Ziel kann nicht mehr durch den Weg des sozialistischen Kol-
lektivs erreicht werden, welches, da es im Zeichen des Klassenegoismus
und der Diktatur steht, dem Individualismus und seiner Entfaltung
widerspricht:

«Heutzutage ist das Dogma des Revolutiondrs von der Sozialisierung als Endziel

nicht mehr giltig. Das Dogma, das seit dem Kongrefs der Internationale in Basel
(1869) als das erste Dogma der internationalen Sozialisten galt» (S. 149).

Brupbacher ersetzt es durch die Erziehungsarbeit fiir den freiheit-
lichen Anarchismus, in welcher der Intellektuelle eine Fiihrerstellung
einnimmt :

«Die Aufgabe des Intellektuellen in der Arbeiterbewegung ist in erster Linie
eine erzieherische» (S. 130).

Der Widerspruch zwischen materialistisch-marxistischer Basis,
gleichzeitiger Abkehr vom politischen Dogma des Marxismus, Ent-
tiuschung an der sozialistischen Realitit und den letzten ethisch-
humanitiren Forderungen, die in einer Utopie verwirklicht werden
sollen, ist fiir den Leser des Buches von Fritz Brupbacher uniiber-
briickbar. Hier hilft ihm Arthur Koestler weiter. Denn er fiihrt auch
die grundsitzliche geistige Klirung sauber durch. Koestler unter-
sucht die Giiltigkeit des Anspruchs des Marxismus auf Wissenschaft-
lichkeit und seine ethische Legitimation. Koestler stellt fest, daf} der
Materialismus, aber auch der Rationalismus, der sich seit der Auf-
klirung entfaltete, liberholt ist. Die Naturwissenschaften selbst haben



Mythos und Wirklichkeit 431

begonnen, die Grenzen ihrer rationalen Kategorien, wie Kausalitit
und Gesetzmifigkeit, aufzuzeigen. Ob man es will oder nicht, ist
der «Yogi», der den Sinnzusammenhang der Welt mystisch vertikal
erfaf’t, der Wirklichkeit niiher als die Wissenschaft, die nur hori-
zontale Einzelgesetze aufdeckt. Koestler meint resigniert, dafl der
scharfe Denker zwar dem Strome zum Mystizismus nicht blind folgen
‘diirfe, aber um die Einsicht nicht herumkomme, daf3 er mit blofler
rationaler Gesetzmifligkeit die Realitit nicht erfasse. Am Beispiele
des englischen Biologen marxistischer Schule, Needham, beweist
Koestler, daf’ der aufrichtige Wissenschafter gezwungen ist, der
«Yogirealitit> Rechnung zu tragen (S. 236 ff.). Die Kinsicht in die
Unzuléinglichkeit rein materialistisch-naturwissenschaftlicher Haltung
fiihrt zur Forderung der Erarbeitung einer neuen Ethik. Das heutige
Weltchaos entspringt fiir Koestler der Tatsache, dafy sich die durch
den rationalen Materialismus verdringten Michte durch unberechen-
bare Explosionen gericht haben:

«...das Schlagen der Dschungeltrommel iiberdréhnte das klare Ticken der wissen-
schaftlichen Uhren» (S. 234).

Die neue Ethik kann nicht mehr materialistisch legitimiert werden.
Sie mufy in einer Tiefe wurzeln, die, im Gegensatz zu Brupbachers
kausaler Definition, geistige Tiefe, letzter Sinn bedeutet, den nur der
«Yogi» in vertikaler Betrachtung ausschopfen kann. Deshalb die Zu-
kunftsaufgabe, der neuen Ethik durch prizise Schulung der «Yogi--
fihigkeiten des Menschen niaher zu kommen:

«Um die verlorene Hilfte unserer Personlichkeit wieder zu finden, die Ganzheit
und Heiligkeit des Menschen, muf® die Kunst und die Wissenschaft der Kontem-

plation erlernt werden. Und um erlernt werden zu kénnen, mufl sie gelehrt
werden>» (S. 255).

Das Zeitalter der rationalistischen, materialistischen Erklirungen liegt
hinter uns. An die Stelle der oberflichlichen Erklarung tritt die ganze
Durchdringung der Wirklichkeit. Um der Gefahr eines Abgleitens in
seichten Mystizismus zu vermeiden, fordert Koestler letztlich die Ein-
heit der vertikalen und der horizontalen Konzeption:

«Weder der Heilige noch der Revolutionidr kénnen uns retten, nur die Synthese

beider» (S. 256).
Die Forderung einer neuen Ethik durch Koestler ist klar und eindring-
lich formuliert — der Weg, sie zu erlangen, scheint noch verschwom-
men und fragwiirdig. Wer soll die Lehre ergriinden und verbreiten?
Klar ist hingegen das Ziel, das Koestler unserer Gegenwart im Be-
reiche der politisch-sozialen Sphiire stellt. Hier trifft er sich mit
Brupbacher. Wenn Koestler den Mythos des russischen Sozialismus
zerstoren will, um zu vermeiden, daf’ die Arbeiterklasse des Westens
zusammen mit den anderen Stéinden der Gesellschaft eines Tages in



432 David Wechsler

einer Welt der hirtesten Diktatur aufwacht, die sich hinter dem

falschen Sehnsuchtsziele verbirgt, so will er an seine Stelle keine

Utopie, sondern eine bessere sozialistische Wirklichkeit setzen:
«Die Pflicht der Linken, die falschen gefiihlsméfigen Fesseln zu durchbrechen, ist
nur die Halfte der Aufgabe. Die andere Hiilfte ist die Erschaffung einer neuen
Briiderlichkeit in einem mneuen geistigen Klima...» (S. 226).

Anders als Brupbacher sieht Koestler die Moglichkeit einer Realisation

nicht nur in imagindren anarchistischen Kleinzellen, sondern in den

Staaten Westeuropas:

«Das Gegenbild zum &stlichen Byzantinismus ist der westliche, revolutionire Hu-
manismus» (S. 225).

Dieser Sozialismus wurzelt in den Stiitzen der demokratischen Insti-
tutionen :

«Parlament, Freiheit der Rede und Versammlung usw...» (S. 224).

Deshalb glaubt Koestler, dafy etwa England den Sozialismus wahrer
und besser verwirklichen kénne als Ruf’land. Erste Voraussetzung
dafiir ist die klare Abgrenzung gegeniiber der Sowjetunion, die nicht
linger ein Mythos der Arbeiterklassen des Westens bilden darf. Noch
vor dem Machtantritt Labours in England zeichnete Koestler die
Auflenpolitik des sozialistischen Staates, die seither Bevin so klar
durchgefiihrt hat:

«... die AuBenpolitik der Nachkriegsregierung Grofibritanniens muf} auf der Er-
kenntnis aufgebaut sein, dafl Sowjetruffland eine Macht darstellt, die wie jede
andere Grofimacht ihre eigenen Ziele verfolgt, und die um das Schicksal der
Arbeiter nicht mehr besorgt ist, als jedes andere Land» (S. 222).

Dies ist die negative Aufgabe kiinftiger sozialistischer Regierungen.
Die positive Aufgabe liegt in der Verwirklichung der neuen Ethik, die

alte Werte mit weiteren Zielen verbindet:

«Das Gleichgewicht Europas kann nur durch eine Erneuerung der Werte, auf
denen die europiische Kultur beruht, verwirklicht werden» (S. 222).

Mit dieser Forderung distanziert sich Koestler endgiiltig von der de-
terministischen Lehre der materialistischen Geschichtsauffassung, die
nur die eine Hilfte des Menschen erfaf’te und deshalb in das Chaos
fithrte. Arthur Koestler wandelte sich aus einem Extremisten der
Linken zu einem Kimpfer fiir einen westlichen sozialistischen Hu-
manismus, der die Freiheitsrechte des Individuums zu wahren hat,
unter Preisgabe des doktriniren Marxismus, an dessen Stelle die An-
erkennung einer Ethik tritt, die in den Tiefen des Geistigen ihre
Legitimation findet. Das sozialistische Ziel, das Brupbacher bejaht,
Freiheit des Individuums und Verwirklichung der Briiderlichkeit, ist
auch das Ziel Arthur Koestlers. Sein entscheidender Gedanke ist die
Ausarbeitung der Alternative unserer Zeit:



Mythos und Wirklichkeit 433

«In jeder menschlichen Seele findet sich eine Leere — ein tiefer Riff ist in uns
allen. Wenn der Sozialismus diese Leere nicht ausfiillen kann, wenn er den Rif3
nicht iiberbriicken kann, dann hat er in unserer Zeit iiberhaupt versagt» (S. 226).

Und hierin liegt der Sinn beider Arbeiten, derjenigen von Brupbacher
und derjenigen von Koestler, ein Sinn, der auch den Nichtmarxisten
beriihrt: es geniigt nicht, den falschen Mythos zu zerstéren, der um
Ruflland und die marxistische Theorie gewoben wurde. Die Wirk-
lichkeit, die diesen Mythos nur zerbricht, hinterlifft eine Welt in
Triitmmern, aus denen nur neue Mythen, ein neuer Faschismus, wachsen
kann. Der Nichtmarxist hat, wenn er etwa gliaubiger Christ ist, eine
Werteordnung, die — auch wenn sie durch das Chaos des Krieges er-
schiittert wurde — nicht widerlegt wurde. Allen Sozialisten aber,
denen ein Mythos zerbrach, ist zu wiinschen, daf} sie an Stelle des
Mythos den positiven Glauben finden, der Koestlers und Brupbachers
Studien auszeichnet: den Glauben an eine Form des Sozialismus, die
Tradition und Zukunft, Freiheit und Gemeinschaftsordnung, Idee und
Wirklichkeit verséhnt. Den Glauben an einen solchen Sozialismus
und seine Erfiilllung mit Zynismus zu untergraben, wire eine ver-
hiingnisvolle Kurzsichtigkeit. Thn zu unterstiitzen, ohne den Sozialis-
mus als ausschlieBliche Losung zu bejahen, ist verniinftige Pflicht
aller Gutgesinnten der verschiedensten weltanschaulichen Lager.

ERINNERUNG AN BERLIN

VON RUDOLF KASSNER

Schluf®
12.

Ich hatte ein Kolleg bei Adolf Harnack belegt: «Das Vater-
unser», spiiter las ich dann desselben « Wesen des Christentums», das
keinen Eindruck hinterlieff, und kam erst mit den Jahren auf die
Dogmengeschichte. Auch verkehrte ich in Oxford viel mit einem
seiner Schiiler, der mir das Goethe’sche an seinem Lehrer rithmte.
Adolf Harnack war zweifellos ein grofer Philologe und Historiker,
der grofdte in seiner Art, zu Gott aber hatte er, wie er sich zur Fiirstin
Herbert Bismarck bei einem Besuch in Schénhausen einmal aus-
driickte, keine Beziehung. Keine andere, diirfte er wohl gemeint
haben, als eine historische, historisch-kritische. Das muf} ich wohl



	Mythos und Wirklichkeit

