Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bucher-Rundschau
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biicher-Rundschau

Redaktion : Dr. F. Rieter

Wahrheit und Ideologie

In seinem Fluten und Dimme betitelten Buch hat sich Hans Barth mit der
durch die franzosische Revolution in die Wege geleiteten Revision alles Bestehenden
auseinandergesetzt und hat uns die Augen dafiir gedffnet, wie geistige Ursachen fiir
die erschreckende Desorientierung unserer Tage verantwortlich zu machen sind.
In seinem Buche IPahrheit und Ideologie (Manesse-Verlag Ziirich) geht er nun in
vielem einen Schritt weiter und sieht die Probleme unserer Tage unter einem neuen
Gesichtswinkel -an: an ein paar ganz besonders priignanten Beispielen zeigt er uns,
welche Ideologien dieser allgemeinen Unsicherheit aller Verhiiltnisse zugrunde liegen.
Zunéchst mufl zwar bemerkt werden, dal der im Zeitalter der Aufklirung entstan-
dene Begriff der Ideologie damals einen ganz anderen Sinn hatte als heutzutage;
er bedeutete die «Wissenschaft von den Ideen», hatte also keinen entwertenden
Beigeschmack. Erst durch Napoleon und dann besonders in der Folgezeit wurde der
Begriff «Ideologie» auf geringschiitzige Weise im Sinne einer von rein personlichen
Interessen diktierten Stellungnahme bzw. Anschauung gebraucht; also einer An-
schauung, die weder der Wahrheit, noch der Vernunft, noch iiberhaupt dem tat-
siichlich vorhandenen wirklichen 'Bestand entsprach.

Barth kommt nun in diesem Zusammenhange vor allem auf Karl Marz und
Friedrich Nietzsche zu sprechen, wohl weil deren EinfluB auf die Zersetzung und
Aufl6sung aller in langen Jahrhunderten erworbenen geistigen Grundlagen der euro-
péischen Menschheit ein weit groflerer war, als von vielen angenommen wird. Bei
Marx haben die Anschauungen von Hegel eine sehr verhingnisvolle Umdeutung
erfahren, indem die Selbstentwicklung des Geistes durch die Ansicht ersetzt wurde,
daf® alles Geistige nur ein blofles Produkt 6konomischer Interessen sei. Sittliche
Werte und philosophische Uberzeugungen sind also unter solchen Umstinden nicht
mehr etwas Absolutes; sie sind stets wechselnde und sich verindernde, nur durch
personliche Interessen hervorgerufene Mittel im Klassenkampf, welch letzterer als
das wirklich Bestehende angesprochen werden mufl. Wenn wir also von der Ent-
wicklung geistiger Anschauungen reden, so sollten wir uns (nach Marx) stets vor
Augen halten, dafl es geistige Anschauungen streng genommen gar nicht gibt, da
sie nur als Produkte wirtschaftlicher Entwicklung einen Sinn haben. Nun macht
aber Barth mit Recht darauf aufmerksam, dafl es selbst fiir Marx geistige Werte
gibt, wie z. B. den Begriff der Gerechtigkeit, an denen er sich gerne orientiert und

ie er daher doch als etwas autonom fiir sich Bestehendes anzusehen scheint. Und
in der Tat setzt auch, wie der Verfasser sehr richtig sagt, schon jede soziale Ord-
nung die Ideen der Wahrrheit und Gerechtigkeit voraus.

In #hnlicher Weise hat dann auch Nietzsche zwar nicht die &konomischen
Verhiltnisse, dafiir aber das Machtstreben der menschlichen Natur nicht nur als
die wichtigste Triebfeder alles Handelns und alles Geschehens, sondern auch alg
die Entstel%ungsursache aller geistigen Werte — die dadurch eben keine «Werte»
mehr sind! — in den Vordergrund gestellt. Der Wille zur Macht ist also das Wesen
alles Seins, und damit wir(% ihm alles Geistige untergeordnet; es wird dadurch
materialisiert, denn fiir rein geistige Werte bleibt in einem solchen System kein
Platz mehr iibrig. Trotzdem kommt auch Nietzsche ohne geistige Werte nicht aus,
so wenn er den Begriff der Wahrheit doch in sehr absoluter Weise fiir die von ihm
vorietragenen Anschauungen in Anspruch zu nehmen scheint, wihrend sonst die
Wahrheit fiir ihn nur ein «soziales Bediirfnis» und eine Illusion ist; ein Mittel,
geeignet, einem irgend einen materiellen Vorteil zu bringen.



408 Biicher-Rundschau

Bei der negativen Kritik seiner Gegner aber lifit es Barth nicht bewenden;
er betont besonders das Positive und stellt immer wieder den heute so tief im Kurse
stehenden autonomen freien Geist in den Vordergrund, um uns dann zu zeigen, daf}
Begriffe wie Wahrheit und Humanitit keine leeren Worte sind. Den grofiten Wert
des Bartschen Buches sehe ich darin, daf} er stets zu den Stréomungen unserer Zeit
Stellung nimmt. Wir meinen ja oft, dafl philosophische Untersuchungen etwas
sehr Abstraktes sind, fiir das sich nur der engste Kreis der Fachleute interessieren
kann. Barths staatsphilosophische Untersuchungen sind nun aber nichts weniger
als abstrakt, sie schweben nicht im luftleeren Raum, sondern stehen mitten in der
heutigen Gegenwart und im aktuellen Geschehen drin. Sie scheuen sich nicht vor
dem Kampf, denn die Propaganda des Dritten Reiches und manche selbst als «Demo-
kratie» sich tarnende Anschauungen haben uns zur Geniige gezeigt, da® Marx und
Nietzsche noch lange nicht tot sind. Daher ist es heute besonders erfreulich, wenn
wir daran erinnert werden, daf8 es eine europdische Linie gibt, die mit ihren
Begriffen des Mafles und der Gerechtigkeit, der Wahrheit und der Menschlichkeit
eine Verpflichtung fiir uns alle bedeutet.

Sehr wertvoll auch der Abschnitt, in dem Barth noch auf jene Anschauungen
zu sprechen kommt, die philosophischen Uberzeugungen als standort- und zeitbedingt
nur einen sehr geringen Wert beimessen. Dem gegeniiber aber wird betont, daf} es
auch iiber der durch menschliche Unvollkommenheit getriibten, noch eine unbe-
dingte absolute Idee der Wahrheit gibt! Aus den paar Andeutungen mag man er-
sehen, daf® das Barthsche Buch eigentlich mehr als nur aktuelle Bedeutung bean-
spruchen darf, denn es beschéftigt sich nicht nur mit Tagesmeinungen, sondern es
weist uns auf die Grundsiitze, die immer in Geltung bleiben miissen, wenn Men-
schen friedlich beieinander wohnen wollen. Samuel Guyer.

Uber die Voraussetzungen der Divina Commedia

Die gewichtigen Biinde des kenntnisreichen und vielbelesenen Autors August
Riiegg werden als Materialsammlung einen bleibenden Wert behalten. In keinem
andern Werk sind die Vorstellungen vom Leben nach dem Tode so ausfiihrlich zu-
sammengestellt und wiedergegeben wie in diesem ). Mit den Primitiven beginnend
(Schamanendichtung, Totenbiicher Agyptens), verweilt dann der Verfasser mit ver-
liebter Umstéindlichkeit bei den antiken Hadesvisionen (Homer, Plato und Virgil).
Einen Komplex fiir sich bilden die vor- und {riih-christlichen Apokalypsen (Henoch,
Esra, Johannes, Petrus, Jesaja, Paulus). Daran schlieft sich der angelsiichsisch-
irische Bereich (die Visionen des hl. Fursa, Laisréns, Drycthelms, Barontus, Wettins;
die keltischen Imrama: Voyage of Bran, Abenteuer Connlas, Sickbed of Cuchulainn,
Adventures of Art, Ballade von Thomas the Rhymer, Voyage of Maelduin, of the Ui
Corra; die Seefahrten des hl. Brendan, die Vision Adamnans, die Vision Tundals, die
Vision Owens im Purgatorium des hl. Patrick). Tm direkten Zusammenhang mit
dem irisch-keltischen Kreis erwichst auf italienischem Boden die Vision des Mén- -
ches Alberich von Montecassino. In einem letzten Kapitel des ersten Bandes iuflert
sich Riiegg in bejahendem Sinne zur Frage des islamitischen Einflusses ankniipfend
an die sensationellen Schriften des spanischen Arabisten Miguel Asin Palacios. All
die genannten Quellen werden mit ausfiihrlichen Inhaltsangaben und ausgedehnten
Zitaten in deutscher Ubersetzung wiedergegeben. So kann man Riieggs ersten Band
als eine grofle Anthologie apokalyptischer Visionen betrachten.

Angesichts der ungeheuren Materialansammlung stellt sich um so dringlicher
die Frage nach der Art der Verarbeitung des Stoffes. Eine erste Aufgabe wiire ge-
wesen, die vordanteschen Jenseitsvorstellungen unter sich zu sichten nach ihrer
historischen und schépferischen Wichtigkeit, vor allem aber ihre gegenseitige Ab-
hingigkeit festzustellen. Man hiitte sich dabei iiber das methodische Vorgehen klar
sein miissen; es wire etwa Stellung zu nehmen gewesen zu der Art der Mythen-

1) August Riiegg, B. A.: Die Jenseitsvorstellungen vor Dante und die iibrigen
literarischen Voraussetzungen der «Divina Commedia». Ein quellenkritischer Kom-
mentar. 2 Biinde. Benziger, Einsiedeln 1945.



Biicher-Rundschau _ 409

untersuchung eines E. Howald (Der Mythos als Dichtung, Ziirich und Leipzig o. D.)
und F. Stoefil (Der Tod des Herakles, Arbeitsweise und Formen der antiken Sagen-
dichtung. Ziirich 1945). Ansiitze sind bei Rilegg vorhanden: er spricht von Doubletten,
Kontaminationen, Imitation, Anreicherung von Motiven usw. Aber es fehlte die
systematische Durcharbeitung. Die Stoffmasse bleibt ungegliedert. Martha Vogler
hat in ihrer eingehenden Rezension (N.Z.Z. 1. und 4. Dezember 1945) iiberzeugend
dargelegt, in welcher Art eine Sichtung hiitte vorgenommen werden kénnen. Neben
der einen dominierenden antiken Quelle, Vergil, wire ein dominierender christlich-
mittelalterlicher Typus festzustellen gewesen. Hier wiren neben mystischen Visionen
(Mechthilde von Magdeburg, Hildegard von Bingen) und den liturgischen Einfliissen,
die Riiegg gar nicht erwihnt, als Hauptetappen die Paulusvision, die Dialoge Gregors
des Grof’en, die Historia Ecclesiastica des Beda Venerabilis und die Visio Alberici
ins Zentrum der Untersuchung zu stellen. So wiirden im uniibersichtlichen Linien-
gewirr' die Hauptstringe hervortreten, die zur Divina Commedia fiihren.

Die zweite und wichtigste Aufgabe wiire nun das gewesen, was sich Riiegg mit
dem zweiten Bande vorgenommen hat: «mit dem ans frither Vorhandene gewohnten
Auge zu ermessen, was Dante aus diesem Vorhandenen gemacht hat>. Worauf das
Augenmerk des Verfassers gerichtet bleibt. siecht man an den Uberschriften der Haupt-
kapitel: «Mischung und Amalgamierung der antik-klassischen und der jidisch-christ-
lichen Elemente», «Dantes Belesenheit und Gelehrsamkeit. Literarische Anspie-
lungen und Zitate», «Der dekorative Charakter der antiken Anspielungen bei Dante».
Es sind eine Reihe von an sich interessanten Einzeluntersuchungen, aber vor lauter
Baumen sieht man schlieflich den Wald nicht mehr. Immer wieder fiihrt der Ver-
gleich mit den antiken Vorbildern zur Feststellung, wie viel menschlicher die Kunst
Dantes ist, wie alles bei ihm vom Seelischen her belebt wird. Beim Vergleich des
Bildes vom Blitterfall bei Virgil und Dante bemerkt Riiegg: «Der Gemiitswert des
Gleichnisses, sein melancholischer Charakter ist dadurch stirker betont, daf® der
Baum gleichsam humanisiert wird: er beklagt seine Nacktheit, die Blitter legen sich
miide zu Boden». Es bleibt aber bei solchen Einzelbeobachtungen. Riiegg versdumt
es, «die im Bilde wirksamen Strukturgesetze» (M. Vogler) herauszuarbeiten und so
zu dem das ganze Werk durchwaltenden Grundzug durchzustoflen. Die ungeheure
Schépferkraft Dantes kommt nie in ihrer Einzigartigkeit zum Bewufitsein. Das Bild
des Dichters, das Riiegg entwirft, ist geradezu grotesk. Dante, dem «als einem
Bettler und Vaganten alle politische und militirische, sogar biirgerlich berufliche
Tatigkeit unmaglich geworden ist», sei ctrotz allem kein Selbstmérder, kein Queru-
lant> geworden, sondern habe sich «im Spicl der Phantasie» Ersatz ieschaffen.
«Er sublimiert sein Elend und sein Leiden und schafft sich in seiner Sublimierung
cinen Ersatz fiir das Ausbleiben des matericllen Erfolgs, fiir den Verlust seiner ir-
dischen Giiter> (II, 43). Wie kann man Dante verstehen. wenn man nicht merkt,
wie ernst es ihm um sein Dichten ist, wie real fiir ihn seine Visionen sind, wie er
nur darum die Welt in seinem Ierk gestalten kann, weil es fiir ihn die Sendung
des Menschen ist, die Welt in der Wirklichkeit, die menschliche Gemeinschaft zu
verwandeln ?

Hier zeigt sich bei Riiegg bei aller phiinomenalen Belesenheit der Mangel an
Kontakt mit der neueren Danteforschung. Wenn sich der Leser die Miihe nimmt,
das fehlende Literaturverzeichnis und Namensregister selber zusammenzustellen, so
erstaunt er iiber die Liickenhaftigkeit der Dokumentierung. Allerdings werden neben
drittrangigen Darstellungen wie diejenigen von Gillet und Papini das fundamentale
Werk von E. Gilson, Dante et la Philosophie (Paris 1939) und die vorziigliche Disser-
tation von J. Oeschger. «Antikes und Mittelalterliches bei Dante (Halle 1944), er-
withnt. Aber es fehlt der Hinweis aul alle groRen Vertreter der neueren Dante-
forschung wie M. Barbi, M. Casella, E. G. Parodi, B. Nardi, U. Cosmo, G. Feretti.
F. Kern, H. Hefele, H. Friedrich (um nur cinige der wichtigsten zu nennen). Bei
einer so mangelhaften' Kenntnis der Danteliteratur fillt es um so unangenchmer
auf, da} ein so grofier Forscher wie Karl Vofler mit hochnisiger Geringschiatzung
abgefertigt wird.

Immerhin sind Riiegg auch eine Reihe gliicklicher Funde gelungen. Dazu ge-
hért die von M. Vogler hervorgehobene Vermutung, daf® Dante erst im Laufe der
Arbeit an der Divina Commedia den Dichter Statius und den Historiker Orosius
kennen gelernt hat, was ein wichtiges Argument bietet fiir die Annahme, daf® die



410 Biicher-Rundschau

Gottliche Komadie nicht ein Alterswerk, sondern die langsam wachsende, Stufe fiir
Stufe entstehende Schépfung eines ganzen Lebens ist. Der kostbarste Ertrag der
Riieggschen Vergleichungen ist m. E. die Einsicht in die Originalitit des Purgatorio-
bildes. Schon um dieser hochwichtigen Feststellung willen verdient der zweite Band
aufmerksamste Beachtung. Schlieflich muf3 erwiihnt werden, dal gegeniiber allen
Kleinlichkeiten und Verzeichnungen des Kommentars die Gréfle Dantes um so strah-
lender in Erscheinung tritt. Riiegg hat selber das Fazit seiner grofen Arbeit gezogen,
indem er sagt (II, 11): «So lebensvoll ist durch Dantes Poetenarbeit das Bild des
Jenseits geworden, da, was in Plutarchs Timarchmythus héchst geistreich gesagt
wird, vollkommen auf ihn zutrifft: Der Hades ist nichts anderes als das irdische
Leben. Wir sind withrend unseres Lebens die Biiffer, die sich das Volk als Abge-
schiedene in der Unterwelt denkt... Ebenso kann man von Dantes Paradiso sagen,
es stelle das Menschenleben dar, wie es sein kénnte, wenn es sich in einer lichteren

Sphire abspielte». Theophil Spoerri.

Grundbegriffe der Poetik

Der menschliche Denkwille trachtet, auch im Bereich der Kunst, letztlich
immer wieder zum Absoluten vorzudringen, bemiiht sich, unbeirrt durch den Wandel
der Lehrmeinungen, um erkenntnismiflige Wesenserhellung des Grundsitzlichen,
will sagen um fundamentale i#sthetische Seins-Urteile, oder auch um #sthetische
Axiomatik.

Und immer wieder scheint diese seine Bemiihung sich als ohnmichtig zu
erweisen, angesichts der unmittelbaren Evidenz, angesichts der offenbarten, will
auch besagen gedanklich nicht fafbaren, absoluten, dabei besonderen (phinomenal
und existentiell determinierten) Wirklichkeit des Kunstwerks, oder tritt zum min-
idesten zuriick vor der Forderung nach gedanklich vorbehaltloser Wahrnehmung,
Wahrnehmung, die nie nur dies, sondern immer auch, ja vor allem spontane psychisch
emotionale Betitigung, im Idealfall Transsubstantiation des Wahrnehmenden be-
deutet. Die erst zu nennende Voraussetzung aller Kunst-Erkenntnis scheint para-
doxerweise die praealable Selbstausschaltung des Erkenntniswillens zu sein. Man
beachte — auch dann, wenn ich mich um Erkenntnis bemiihe, habe ich mir zu-
nichst zu vergegenwirtigen, daf® ich nur insoweit Musik hére, Malerei sehe, den
kiinstlerischen Organismus einer Dichtung erfasse, als ich, fiir die Dauer der Wahr-
nehmung und im Zeichen meiner so gerichteten Betitigung, nicht nach Ursprung,
Wesen und Maglichkeit dieses besonderen Kunstwerks oder gar der Kunst iiberhaupt
frage, d.h. eben nicht erkennen will. Alle Kunsttheorie ist immer auch Erkenntnis-
Theorie, will hier besagen: Grundlage aller Kunst-Erkenntnis und zugleich aprio-
rische Einschrinkung ihrer Tauglichkeit ist das Kunst-Erlebnis, die individuelle
Erlebnisfihigkeit. Es ist das, was etwa einen Herder, im allgemeinen den musischen
Menschen iiberhaupt kennzeichnet. Der «Geist» aber tritt als Versucher an ihn heran.
Fir Herder (mehr als beispielsweise fiir Winkelmann), in unseren Tagen wiederum
fiir Kassner und wohl auch fiir Valéry ist das Kunstwerk eine freiester und per-
sonlichster Deutung offene Hieroglyphe (eine unter anderen) oder, unter Einbufle
seines absoluten Eigenwerts, potentieller Triiger allgemein geistiger Welt- und
Lebensdeutung. Die Asthetik als Wissenschaft wiederum scheint in ihrem Bemiihen
um Wesensbestimmung des Kunstwerks, des kiinstlerischen Phiinomens noch heute
der Kantischen allgemein erkenntniskritischen Grundkonzeption von der Prioritit
und Privalenz des Subjekts irgendwie (auf verschiedene Weise) pflichtig zu sein.
Dies mag fiir den Psychologismus eines Dilthey gelten, in der Musik fiir denjenigen
eines Kurth (siehe seine bedeutende, aber in Ansatzpunkt angreifbare und darumy
irrefiihrende Musik-Psychologie), ebenso — im Bereich der bildenden Kunst mit
geistesgeschichtlichem, bzw. kulturhistorischem Akzent — fiir Schlosser und Pinder
(nicht aber fiir Walfflin) und schlieflich auch fiir die allgemeinbeziigliche idealistisch
philosophische Asthetik eines Croce.

 Staiger nun vermeidet in seinen «Grundbegriffen der Poetik»> zwar nicht die
philosophisch spekulative Deutung des Kunstwerks (hauptsichlich im Zeichen vor-
behaltlos akzeptierter Heideggerscher Gedankengiinge) und scheut dementsprechend



Biicher-Rundschau 411

auch nicht eine gewagte Grenzerweiterung des dsthetischen Bereichs. Dem Schema-
tismus einer spezialwissenschaftlichen Disziplin aber ist er keinesfalls unterworfen.
Mag man also einerseits eine gewisse erkenntniskritische Orientierung oder Schulung
des Denkvermégens vermissen, will hier besagen ein gedankliches Fundament, kraft
dessen die Asthetik ihre Autonomie, vor allem auch gegeniiber einer allgemein-philo-
sophischen Weltschau beliebiger Observanz zu behaupten vermag, so wird man
anderseits wiederum entschédigt durch die absolute Freiheit und Unbefangenheit des
individuellen Kunsterlebnisses 1).

Spontane, dem Wesen des Autors offensichtlich zu tiefst entsprechende Ver-
bundenheit mit der Dichtkunst und wohl auch mit der Musik, untriigliches Sen-
sorium fiir Form und Kadenz, intuitives Einfithlungsvermégen, nachgestaltende
Besitzergreifung, Fihigkeit der Transsubstantiation — dies alles offenbart sich hier
in itberzeugender Weise. Staiger weifl und fiihlt vor allem, was Kunst heifit, und
vermag dies sein Wissen und Fiihlen auch zur Anschauung zu bringen. Das Wort
ist ihm dienstbar, nicht zuletzt darum, weil ein Ubermafl belastender Sinngebung
vermieden wird. Kurz, das Buch fesselt durch Elebnis-Intensitit, durch sehr weiten
Erlebnis-Bereich und wohl auch des éftern durch individuelle Erlebnis-Art. Aus-
gedehntes Fachwissen gewinnt in iiberzeugend evozierten assoziativen Bindungen
iiberzeitliche Gegenwart und Aktualitit, sowie eine entsprechende vollkommen un-
schematische Gliederung. Inwieweit das Werk-Erlebnis bei Staiger durch das Er-
lebnis einer Weltanschauung, durch ein persénliches Weltgefihl, durch eine um-
fassende personliche Seele — Geist — Einheit getragen ist, mag unentschieden
bleiben. '

Dem Werk-Erlebnis entspricht die hier gegebene Werk-Analyse. Diese ist
itberzeugend, tiefdringend, von sicherstem Instinkt geleitet, dabei frei und beschwingt
und fern von jeder doktrinéren Starrheit. ' s

Immerhin — wer es unternimmt, von Grundbegriffen der Poetik zu reden,
muf}, trotz einschrinkender Vorbehalte, zum mindesten im Entwurf ein grundsitz-
liches Fundament, zum mindesten den Versuch einer Systematik geben. Vor allem
diirfen wir erwarten, daf} man uns dariiber belehre, was wir unter Dichtung, spe-
zifisch dichterischer Eigengesetzlichkeit iiberhaupt zu verstehen haben, bevor die
besonderen Merkmale und bestimmenden Wesensziige der verschiedenen Spielarten,
Varianten, der verschiedenen Gattungen dieser Kunst — Lyrik, Drama, Epos —
(hier vorwiegend an Hand von Beispielen) einer Betrachtung unterzogen werden.
Ja sogar ein Hinweis auf die Legimitation und Aufgabe aller Asthetik und Kunst-
Theorie, ein Hinweis auf die Begriindung des einen umfassenden fundamentalen
asthetischen Seins-Urteils «dies ist Kunst» (angesichts eines beliebigen Kunstwerks
im Bereich jeder Kunstitbung) oder, was dasselbe bedeutet: «die Kunst ist»> (Sein
im Sinn von Seins-Notwendigkeit) diirfte hier streng genommen gefordert werden.
Sei dem wie ihm wolle — gewif} ist, daf} in den hier vorliegenden «Grundbegriffen
der Poetik» gerade die Grundbegriffe einer solchen weitgehend unerwihnt bleiben.

So ist beispielsweise von der Heteronomie aller Dichtung iiberhaupt nicht die
Rede, davon also, dafl und warum, etwa in einem lyrischen Gedicht eine spontane
individuelle Gefiihlsregung, oder in einem Drama eine iiberzeugend evozierte Kon-
stellation zwischen seelisch-geistigen Individualititen zwar zum dichterischen Werk-
Charakter, an und fiir sich aber nicht zu den spezifisch (dichterisch-) kiinstlerischen
Merkmalen gehért. Das dichterische Form-Problem, dessen einen Aspekt wir mit
diesem Hinweis zur Diskussion stellen, wird kaum und ohne jede Verbindlichkeit
berithrt. Auch iiber den Symbol-Charakter der Dichtung und etwa iiber dichterische
Proportion und Atmosphire erfahren wir nichts Grundsitzliches.

In bezug auf dichterische Sprache und Sprache iiberhaupt aber stoflen wir
immerhin gelegentlich auf Prigungen, welche zum mindesten eine Stellungnahme
fordern und vertragen. (Wir sehen in allem Evolutionismus eine Behinderung phino-
menologischer Wesensbestimmung, hier der Sprache. Der Blickpunkt eines Kassierer
ist vermutlich gewissen Einwinden ausgesetzt; und zwar, in Anbetracht der Anfor-
derungen neuzeitlicher Problemstellung — man mag an Vossler, auch Haecker
denken — mit mehr Grund als etwa die Einstellung Herders.) Die Staigerschen Aus-
fithrungen iiber die dichterischen Formtypen oder Gattungen, mehr persénlich ge-

1) Emil Staiger: Grundbegriffe der Poetik. Atlantis Verlag, Ziirich 1946. -



412 ) Biicher-Rundschau

firbt, als grundsitzlich fundiert (Privalenz des Individuell-Psychisch-Emotionalen
im Zusammenhan% mit dem lautsinnlichen Element der Sprache, also Priivalenz der
Lyrik gegeniiber Epos und Drama) enthalten zum Teil Gemeingut. Herkémmliches
wird nicht durchweg vermieden. (Im iibrigen ist es, entgegen der Meinung Staigers,
nicht nur méglich, sondern, im Rahmen einer Poetik durchaus notwendig und er-
forderlich, da% «das Wesen der Lyrik, des Dramas und des Epos» bestimmt werde.)

Abgesehen davon — die Kardinalfrage aller Asthetik (auch der Dichtkunst)
erstmals von Kant und Schiller erkannt, wenn auch nicht gelést, von der Romantik
und wohl auch von Dilthey verkannt, der Gegenwart offenbar iiberhaupt nicht
- bekannt, die Frage, warum die Seins-Notwendigkeit des Kunstwerks (als Phinomen)
durch dessen Lebensnotwendigkeit (als Lebensdufferung eines schopierischen seelisch-
geistigen Subjekts) bedingt ist und umgekehrt, scheint den Autor nicht zu be-
schiftigen.

So mag man sich denn immerhin fragen, weshalb Staiger gerade die Grund-
probleme aller Poetik oder aller Asthetik der Dichtkunst nicht in den Kreis seiner
Betrachtung einbezieht, da man doch von vornherein annehmen darf, daf} sie nicht
aufler seinem Wissensbereich liegen, weshalb also das, was der Titel auch bei ein-
schrinkender Sinngebung doch wohl verspricht, uns nachtriiglich wieder vorent-
halten wird. Diese Lissigkeit und Sorglosigkeit des musischen, will hier auch besagen
die Selbst-Bescheidung des denkenden Menschen bestimmt notwendigerweise das
spezifische Gewicht, die objektiv sachliche Tragweite der «Grundbegriffe».

Ein persénliches Werturteil wird dessenungeachtet den Erlebnis-Charakter des
Buches nicht gering anschlagen wollen, wird also diese e¢ine, hier in die Augen sprin-
gende Qualitit zu wiirdigen wissen, welche heute und zu allen Zeiten, der Legimi-
tation durch den Gedanken nicht bediirftig, einen in sich selbst beruhenden Eigen-
wert darstellt. Ernst G. Wolff.

Wirtschaftliche Probleme in Vergangenheit und Gegenwart

Refugianteneinwanderung und schweizerische Wirtschaft

Die diesem Thema gewidmete Arbeit ist insofern von besonderem Interesse,
als sie die Refugiantenpolitik der protestantischen Stiinde einmal hinsichtlich ihres
rein 6konomischen «Unterbaues» untersucht ). Dabei ergibt sich, daf3 die Fliicht-
linge, die in den Jahrhunderten nach der Reformation in verschiedenen Wellen in
unser Land gelangten, bei ihren Versuchen, eine freie berufliche Betitigung zu
entfalten und dabei neue Gewerbezweige oder wenigstens neue Fabrikationsmethoden
in die Schweiz einzufiihren, durchaus nicht mit dem uneingeschrinkten Wohlwollen
ihrer schweizerischen Glaubensbriider rechnen konnten. Gegen die Refugianten
machte sich zum Teil ein bemerkenswerter Widerstand der einheimischen Produ-
zenten geltend, namentlich soweit diese zinftisch organisiert waren.

Ein guter Teil der Refugianten hat denn auch nach und nach unser Land
freiwillig oder gezwungenermaflen wieder verlassen. Auch diejenigen, die in der
Schweiz verblieben, vermochten in zahlreichen Fillen ihre mitgebrachten Gewerbe
nicht zu behaupten. Die Industrien, die durch die Refugianteneinwanderungen von
1550—1700 wesentliche, bis auf den heutigen Tag nachwirkende Impulse erhielten,
sind aus diesem Grunde, gemessen am Reichtum der wirtschaftlichen Kenntnisse
und Fertigkeiten, die von den Fliichtlingen ins Land gebracht wurden, nicht allzu
zahlreich; immerhin befinden sich darunter hinsichtlich ihrer Bedeutung einige be-
sonders gewichtige Zweige unserer Volkswirtschaft, nimlich: die Ziircher Seiden-
weberei, die Basler Seidenbandindustrie, die Genfer Uhrenindustrie und das Genfer
Bankgewerbe. Friiher oder spiter verschwunden sind hingegen, um nur einige wenige
Gegenbeispiele zu nennen: die Samtwebereien Basels und Genfs, die Genfer Seiden-

1) Walter Bodmer: Der Einfluf3 der Refugianteneinwanderung von 1550—1700
auf die schweizerische Wirtschaft. Ein Beitrag zur Geschichte des Friihkapitalismus
und der Textilindustrie. Leemann, Ziirich 1946.



Bicher-Rundschau 413

industrie, die Ziircher Florettspinnerei, die Gold- und Silberdrahtzieherei Genfs.
Die Uhrenindustrie Neuenburgs und die St. Galler Stickerei scheinen in keiner Weise
durch die Refugianten eingefithrt worden zu sein, wenn auch die Entwicklung der
letzteren erst durch die Einfilhrung feiner Baumwollstoffe durch die Glaubens-
fliichtlinge méglich wurde. :

Die Arbeit Bodmers stiitzt sich aul ein aufschlufireiches und umfassendes histo-
risches Material. Ein gewisser Mangel liegt vielleicht lediglich darin, daf} dessen
Auswertung nur nach chronologischen Gesichtspunkten erfolgt ist und so die Uber-
sicht in regionaler und branchenmifliger Einsicht erschwert erscheint. Eine dies-
beziigliche Erginzung wiire auBerordentlich begriilenswert.

Bernhard Wehrli.

Simonde de Sismondi als Nationalokonom

Wenn der Genfer Sismondi (1773—1842) als Nationalokonom zu bleibendem
Ruhm gelangt ist, so hiingt dies damit zusammen, daf$ er mit seinen beiden Werken
«Nouveaux principes d’économie politique» (1819) und <Etudes sur 1’économie po-
litique» (1837/38) als einer der ersten grundlegende Kritik an der klassischen
Lehre Adam Smiths iibte. Besonderes Interesse hat dabei immer wieder der Um-
stand erweckt, dafl Sismondi urspriinglich ein ziemlich intransigenter Anhinger der
liberalen Lehre war und dann auf Grund der bitteren wirtschaftlichen und sozialen
Erfahrungen in den ersten zwei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts zu einer Wand-
lung seiner Anschauungen gelangte. Die «Conversion de Sismondi» bildete ins-
besondere den Gegenstand zweier aufschlufireicher Abhandlungen von Rappard und
Babel, durch die allerdings keine eigentliche Darstellung des sismondischen Systems
vor der <Bekehrung» gegeben werden sollte. Der Berner Professor Amonn hat nun den
crsten Band zu einem gréfleren in Vorbereitung befindlichen Werke «Simonde de
Sismondi als Nationalokonom» ausschlieflich der klassischen Friihzeit des Genfers
gewidmet, wie sie namentlich in der 1803 erschienenen Arbeit «De la richesse
commerciale» ihren Niederschlag fand 1). Man kénnte sich vielleicht fragen, ob
dem Unternehmen, zuerst diese Liicke auszufiillen, mehr als nur spezialwissenschaft-
licher Charakter zukommt. Der Versuch, mit dem iiber 500 Seiten umfassenden
ersten Band iiber den unbekannten frithen Sismondi ein Buch von allgemeinem Inter-
esse zu schaffen, ist aber durchaus gelungen.

Amonn ist unter den gegenwirtigen Nationalokonomen vielleicht einer der
wenigen wirklichen Meister in der unmifverstindlichen Begriffsbildung. In einer
Wissenschaft, bei welcher iiber die terminologischen Grundlagen ein derartiges Durch-
einander herrscht, bedeutet dies sehr viel. Das vorliegende Buch ist denn auch nicht
nur unter dem Gesichtspunkt der Sismondi-Forschung zu werten, sondern es stellt
iiberhaupt ein Musterbeispiel dafiir dar, wie Dogmengeschichte getrieben werden
sollte. Man spiirt hier nichts von jener allzu hdufigen kritiklosen Verliebtheit des
Verfassers in «seinen» Stoff. Die so wichtigen vergleichenden Gegeniiberstellungen
mit anderen Autoren werden nicht aus den bloflen Verschiedenheiten in den dufleren
Forschungsergebnissen entwickelt, sondern aus den Verschiedenheiten in den Grund-
begriffen, aus denen heraus die Forschungsergebnisse resultieren. Der dritte Ab-
schnitt des Buches «Erliuterungen» gab Amonn auflerdem Anlafl zu einem selten
konzentrierten Uberblick iiber die wichtigsten Begriffsbildungen der Nationaléko-
nomie wie: Reichtum, Vermégen, Einkommen, Arbeit, Profit, Zins, Rente etc. Es
war dabei Amonn zwar in erster Linie darum zu tun, den Zusammenhang der
l.ehren Sismondis mit denjenigen seiner Vorginger wie mit den Modernen aufzu-
zeigen; daneben hat er aber mit diesem Abschnitt — trotzdem er sich bloff auf
den «Spezialfall> des frithen Sismondi bezieht — recht eigentlich ein Brevier national-
okonomischer Grundbegriffe geschaffen. Ein Interesse an derartigen klaren Dar-
legungen besteht namentlich auch fiir den praktischen Wirtschaftspolitiker, der von
den Vertretern der Wissenschaft sonst in der Regel ein terminologisches Riistzeug ge-
liefert erhilt, das in den Auseinandersetzungen des Alltags immer wieder zu einer
Kette von Mifiverstindnissen Anlafl geben mufl. Bernhard Wehrli.

1) Erschienen in der Reihe «Mensch und Gesellschaft». Francke, Bern 1945.



414 Biicher-Rundschau
Gesunde Steuerpolitik

Unter dem Titel Die Finanzpolitil: der Basler Konservativen von 1833—1914
ist 1946 in der Neuenschwander’schen Derlagsbuchhandlungs-AG., Weinfelden, die
Dissertation von Dr. Alfred Ludwig, Basel, erschienen, die mehr als nur eine histo-

_rische Abhandlung darstellt, denn gleichzeitig weitete sie der Autor zu einer Dar-
stellung der damaligen Steuergesinnung aus und zudem wurde sie dariiber hinaus
zu einer eigentlichen Biographie von Prof. Paul Speiser-Sarasin. In einem ersten
Zeitabschnitt von 1833 bis 1870 schildert der Autor die offensive Seite der Finanz-
gesetzgebung der Konservativen und in einem zweiten von 1870 bis 1914 den de-
fensiven Abwehrkampf der konservativen Minoritit gegen die radikale und so-
zialistische Finanzpolitik.

Es wird Basel stets zur Ehre gereichen, dafl es bereits 1840, als die Objekt-
steuern und indirekten Abgaben noch iiberall die Grundlage des Finanzhaushaltes
bildeten, eine progressive Einkommenssteuer kreierte, die noch heute in allen wesent-
lichen Aspekten als Vorbild genommen werden kann. Die Vermégensbesteuerung
wandte man seit 1866 zwar ebenfalls in bescheidenem Ausmafle an, doch behandelten
die Konservativen diese Fiskalmaflnahme nur im Sinne einer beschrinkten, aufer-
ordentlichen Quelle, wihrend heute eher das Gegenteil zutreffen diirfte. Diese in
jeder Beziehung gesunde Finanzpolitik énderte sich rasch, als die radikale Herr-
schaflt anbrach, die, dhnlich wie heute die Linkskreise, eine Minderheit fiir die Er-
rungenschaften aufkommen lieff, welche zum groflen Teil der Mehrheit zugute
kamen. Noch einmal konnte mit der Regierungsiibernahme durch die Liberalkonser-
vativen im Jahre 1878 das Unheil gebannt werden. Zehn Jahre spiter, nachdem die
Konservativen eine beachtliche Wahlniederlage erlitten, wurden sofort durch die
radikalen Elemente die untern Einkommensklassen entlastet, die Erbschaftssteuer
eingefithrt und beim Vermégen eine Progression in Kraft gesetzt. Der alsdann sich
immer stirker bemerkbar machende Sozialismus zwang die beiden feindlichen Lager
gliicklicherweise zu jener Kompromifibereitschaft, die es lange Zeit den biirger-
lichen Kreisen ermdéglichte, allen sozialistischen Gleichmacherplinen erfolgreich ent-
gegenzutreten. Das Steuerwesen entwickelte sich demzufolge von 1897 bis 1914 in
durchaus erfreulicher Art. Es war einerseits durch die Einfithrung der zehnpro-
zentigen Steuerzuschlige auf der Einkommens- und Vermogenssteuer und anderseits
durch die Schaffung der Erbschaftssteuerprogression nach der Héhe des Erbanfalls,
neben der Erhéhung der Abstufung nach Verwandtschaftsgraden, gekennzeichnet.

Ludwig begniigt sich in seiner Arbeit keineswegs mit dieser historischen Re-
zension. Vielmehr stellt er sich in einem zweiten Teile seiner Arbeit die Aufgabe,
die Einstellung der Konservativen zu den Steuern niher zu analysieren. So geht
aus seinen Darlegungen mit aller Deutlichkeit hervor, daff die jahrelange Opposition
dieser Partei gegen die Besteuerung des Geld- und Kapital-Verkehrs, sowie der
stindigen Ausdehnung der direkten Steuern, keineswegs den gemeinniitzigen und
sozialen Leistungen Abbruch tat. Vielmehr blieb das grofe Gebiet der Sozialfiir-
sorge der privaten Gebefreudigkeit iiberlassen, die mittels Unterstiitzungen, Stif-
tungen, ehrenamtlicher Vereinstitigkeit usw. materiell mehr leistete, als spiiter durch
Steuern. Mit zunehmender Verschirfung der fiskalischen Zwangsabgaben gingen die
freiwilligen sozialen Beitrige jedenfalls rapid zuriick, denn die Auffassung gewann
immer mehr Anhiinger, dal die Gemeinniitzigkeit in dem Umfange, in dem der
Staat soziale Aufgaben iibernehme und deren Kosten dem Steuerpflichtigen iiber-
binde, zuriickgestellt werden konne. ‘

Wie stark die dbneigung gegen die Staatsmacht war, geht wohl am deutlichsten
aus dem scharfen Kampfe gegen die Errichtung einer Kantonalbank hervor. Wenn
schon staatliche Regiebetriebe ins Leben gerufen wurden, niitzte man diese mit Recht
derartig aus, daB® dadurch das Steuerkapital weitgehend geschont werden konnte.
In gleicher Richtung tendierte die fiskalische Bodenpolitik der Basler Finanzbehérde.

Dergestalt konnte sich eine enge und gesunde Bindung zwischen Staat und
Privatwirtschaft entwickeln, aus der unsere Behorden heute nur positive Lehren
ziehen konnten. Diese gesamte Entwicklung und Haltung der Regierung und der
Parteien war seit 1878 direkt oder indirekt bestimmt durch den Geist von Paul
Speiser. Ihm war es gelungen, das wohl abgewogene fortschrittliche System pro-
gressiver direkter Steuern in organischer Weise weiter zu entwickeln und dabei



Biicher-Rundschau 415

sowohl den Anforderungen der éffentlichen Derwaltung als auch der Schonung des
Steuerkapitals gerecht zu werden. Als Vorkiampfer der Derwaltungsgerichtsbarkeit
und vor allem des Proporzwahlverfahrens errang Speiser grofites Ansehen in un-
serem Lande. Trotz seiner konservativen Grundhaltung war der von allen Mit-
arbeitern, ja sogar von seinen politischen Gegnern hoch geschiitzte Schweizer dem
Fortschritte gegeniiber nicht taub. Mit Recht stellt Ludwig fest, dat die Grund-
siitze, nach denen Speiser die Revision der direkten Steuern und die Einfithrung
von Spezialsteuern, wie z. B. die Besteuerung der anonymen Erwerbsgesellschaften,
durchfithrte, auch einen nachhaltigen Einfluf} auf das Steuerwesen anderer Kantone
und sogar des Bundes hatten.

Leider muf3 heute festgestellt werden, dal gerade der Bund von diesen be-
wihrten Grundsitzen immer mehr abweicht und ein ehemals gutes System zu-
nehmend durch steuertechnische Verunstaltungen zu einem Zerrbild macht. Es ist
deshalb zu wiinschen, daf8 die Arbeit von Ludwig auch in diesen Kreisen Beachtung
finden wird, stellt sie doch ein eigentliches dauernd giiltiges «Lehrbuch der wirt-
schaftsgemiflen und aufrichtigen Steuerpolitik> dar und gerade ein solches tut heute
mehr not, als in unserer fliichtigen Zeit allgemein angenommen wird.

Heinz Schmut:z.

Die Gesellschaft freier Menschen

Die Kollektivisten und Anhénger einer zentralen Wirtschaftsplanung behaupten,
daf sie die Menschen einer bessern Zukunft entgegenfiihren kénnten, da® der einzelne
Biirger erst in der von ihnen vorgeschlagenen Sozialordnung dazu kiime, ein menschen-
wiirdiges Dasein zu fithren. Der bekannte amerikanische Publizist Lippmann zeigt
uns in seinem lebendigen, gut dokumentierten Buch, wie es in Tat und Wiahrheit
mit den heute so stark propagierten Heilsversprechungen bestellt ist. Es zeigt, daff
der Kollektivismus nicht nur, wie wir eben erlebten, zum Kriege gehért, sondern
da} er auch zum Kriege fithrt!). Die Verkiinder der Planwirtschaft verweisen,
nicht ohne tieferen Grund, immer wieder auf die Leistungen der Kriegswirtschaft,
die jedoch nur als Mangel- und als Zwangswirtschaft funktionieren konnte, und man
muf} sich fragen, ob sie damit unwillkiirlich auch eingestehen, daf in der Plan-
wirtschaft nic]g'lt alle Bediirfnisse befriedigt werden kénnen. — Lippmann stellt die
Arbeitsteilung mit Recht in das Zentrum seiner Betrachtungen, das Prinzip, das den
zivilisatorischen Fortschritt brachte. Der Arbeitsteilung aber entspricht der Markt,
der die einzelnen gesondert erzeugten Giiter und Leistungen zusammenfiihrt. Er ist
aber oft ein harter Lenker der Wirtschaft. Gegen diese Hirte wurde rebelliert, der
Kollektivismus verkiindet, der, wie gezeigt wird, an Stelle der unpersénlichen Macht
des Marktes, die persénliche der Planungsbehiérden setzen mdachte.

Es ist nun nicht so, daf Lippmann die Nachteile des Liberalismus nicht er-
kennen wiirde. Im Gegenteil. Er sieht, dal ein stures Festhalten an dem Grund-
satz des laisser-faire in den monopolistischen Organisationen aller Art einen privaten
Kollektivismus erstehen lief}, durch den die freie Marktwirtschaft gefilscht und un-
wirksam wurde. Unser Autor schligt denn auch die Durchfithrung entsprechender
Reformen vor, bei welcher, im Gegensatz zur Anschauung des klassischen Liberalis-
mus, auch Beschrinkungen des Eigentumsrechts in Kauf genommen werden miissen.
Der Staat solle weder «Nachtwiichter», noch Wirtschaftslenker, sondern Gesetzgeber
und Richter sein.

Zu dieser Forderung, zu deren Realisierung Lippmann im XI. Kapitel ver-
schiedene Anregungen macht, kommt der Verfasser, weil er wirklich den Menschen
als Personlichkeit wiirdigt: Im Gegensatz zum Kollektivismus, fiir welchen der Mensch
mehr oder weniger eine vertretbare Sache ist, etwas, das sich dem anonymen Apparat
zu unterwerfen hat. Nicht ohne Grund verfolgt die Diktatur, in welche der nur als
zentral geleiteter Apparat funktionierende Kollektivismus miinden muf, die Religion
(auBer einer seinen Zwecken dienenden «Staatsreligion»); hat doch diese gemiff der
christlichen Botschaft die Menschenrechte in der Struktur des Universums verankert

1) Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen. Einfithrung von Wil-
helm Ropke. Francke, Bern 1945.



416 Biicher-Rundschau

und diese Rechte jedem menschlichen Zugriffl entzogen. «Denn mit der Erkenntnis,
daf in jedem Menschen ein letztlicher Wesenskern — das heif’t eine unsterbliche
Seele — liegt, der allein dem Urteil Gottes untersteht, war der Herrschaft von
Menschen iiber Menschen eine Grenze gesetzt». S. 480.

Es wird hieraus ersichtlich, daf Lippmann zu jenen Menschen gehort, welche
die Gewdhnung an die biirgerlichen Freiheiten und Menschenrechte noch nicht ver-
gessen liefd, was sie fiir unser Lebensgliick bedeuten. Er hat aber auch in seinem
Buch dem denkenden Menschen wertvolle Unterlagen vermittelt, zur Beurteilung
mancher laut verkiindeter Schlagworte und zum Aufbau eines eigenen Weltbildes.

Es ist dies ein Buch, das zu lesen sich jeder Staatsbiirger zur Pflicht machen
sollte. Hans Georg Schenkel.

Bernische Pfarrhiuser

Wohl mehr als anderswo webt im Bernbiet um das Pfarrhaus die Idylle. Denn
das bernische Pfarrhaus spiegelt, wo nicht stolzes Selbstbewuf3tsein, so doch wihr-
schafte Behibigkeit und zugleich beschauliche Romantik. Das ehrwiirdige Alter —
nur wenige Pfarrhduser sind nach dem 18. Jahrhundert erbaut worden — redet dabei
seine eigene sinnige Sprache. Aber ganz wie anderswo hat auch in bernischen
Landen der Alltag im Pfarrhaus zumeist recht wenig von der Idylle an sich. «Der
Pfarrer hat’s schon», urteilt der Laie vorschnell (und denkt dabei vielleicht vor allem
an dessen gemiitlich-gemiitvolles Heim); und doch ist das Leben des Seelenhirten
zu Stadt und Land voller Pflichten, Aufgaben, Probleme. Wenn auch heute kaum
mehr irgendwo der Pfarrer, als fortschrittlicher Musterlandwirt, seinen Bauern die
neuesten, wissenschaftlich begriindeten Arbeitsmethoden praktisch vordemonstriert
wie seine Amtsbriider im 18. Jahrhundert, so stellt dafiir die Not der Zeit hohe
Anforderungen an sein Mitverstehen, Mitraten und namentlich Mithelfen in der
Fiirsorge im weitesten Sinne. <«Unsere bernischen Pfarrhiuser», sagt Helene von
Lerber, <haben wiihrend Jahrhunderten Friedensarbeit tun diirfen»1).

Bunt wie die Vielfalt dieser Friedensarbeit ist die Reihe der iiber 30 Pfarr-
hiuser, die uns im Bilde vorgefithrt werden und von denen jedes auf seine Art zu
erzihlen weiff: an der Spitze steht, verdientermafen, Liitzelflith, wo die unsterb-
lichen Werke des Dichters Jeremias Gotthelf entstanden sind; dann etwa das mittel-
alterliche Ritterhaus des jeweiligen ersten Pfarrers zu Thun; das urspriinglich als
Herrensitz erbaute «SchléfBli» zu Grofihochstetten; das biuerlich standfeste Pfarr-
haus zu Oberdieffbach; der vertriumte, welsch anmutende Pfarrhof zu Siselen. ..
doch wir miissen abbrechen. Und Namen von Dichtern, Gelehrten, Forschern, Suchern,
Kiinstlern, die da und dort ein- und ausgegangen sind, steigen auf und klingen nach.

Ebensosehr, wie die Bilder anzusprechen vermégen, weifl der Text zu fesseln,
unterstiitzt von der vorbildlichen druckerischen Gestaltung, an die uns die Heimat-
biicher des Verlages Haupt gewdhnt haben. Von Poesie und Prosa im Pfarrhaus, vom
Pfarramt in altbernischer Zeit, von Bauweise und Baukunst, vom Pfarrhaus als
Hiiterin des christlichen Glaubens und von manch anderem erzihlt Helene von
Lerber in anheimelnd schlichter und doch wohldokumentierter Art.

Christian Lerch.
£ 3N

1) Helene von Lerber: Bernische Pfarrhiuser. Berner Heimatbiicher Nr. 28.

Haupt, Bern 1946.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Ziirich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Ziirich 2, Stockerstr. 64, Tel. 27 29 75. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zirich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.



	Bücher-Rundschau

