
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Wahrheit und Ideologie

In seinem Fluten und Dämme betitelten Buch hat sich Hans Barth mit der
durch die französische Revolution in die Wege geleiteten Revision alles Bestehenden
auseinandergesetzt und hat uns die Augen dafür geöffnet, wie geistige Ursachen für
die erschreckende Desorientierung unserer Tage verantwortlich zu machen sind.
In seinem Buche Wahrheit und Ideologie (Manesse-Verlag Zürich) geht er nun in
vielem einen Schritt weiter und sieht die Probleme unserer Tage unter einem neuen
Gesichtswinkel an: an ein paar ganz besonders prägnanten Beispielen zeigt er uns,
welche Ideologien dieser allgemeinen Unsicherheit aller Verhältnisse zugrunde liegen.
Zunächst muß zwar bemerkt werden, daß der im Zeitalter der Aufklärung entstandene

Begriff der Ideologie damals einen ganz anderen Sinn hatte als heutzutage;
er bedeutete die «Wissenschaft von den Ideen», hatte also keinen entwertenden
Beigeschmack. Erst durch Napoleon und dann besonders in der Folgezeit wurde der
Begriff «Ideologie» auf geringschätzige Weise im Sinne einer von rein persönlichen
Interessen diktierten Stellungnahme bzw. Anschauung gebraucht; also einer
Anschauung, die weder der Wahrheit, noch der Vernunft, noch überhaupt dem
tatsächlich vorhandenen wirklichen Bestand entsprach.

Barth kommt nun in diesem Zusammenhange vor allem auf Karl Marx und
Friedrich Nietzsche zu sprechen, wohl weil deren Einfluß auf die Zersetzung und
Auflösung aller in langen Jahrhunderten erworbenen geistigen Grundlagen der
europäischen Menschheit ein weit größerer war, als von vielen angenommen wird. Bei
Marx haben die Anschauungen von Hegel eine sehr verhängnisvolle ömdeutung
erfahren, indem die Selbstentwicklung des Geistes durch die Ansicht ersetzt wurde,
daß alles Geistige nur ein bloßes Produkt ökonomischer Interessen sei. Sittliche
Werte und philosophische Überzeugungen sind also unter solchen Umständen nicht
mehr etwas Absolutes; sie sind stets wechselnde und sich verändernde, nur durch
persönliche Interessen hervorgerufene Mittel im Klassenkampf, welch letzterer als
das wirklich Bestehende angesprochen werden muß. Wenn wir also von der
Entwicklung geistiger Anschauungen reden, so sollten wir uns (nach Marx) stets vor
Augen halten, daß es geistige Anschauungen streng genommen gar nicht gibt, da
sie nur als Produkte wirtschaftlicher Entwicklung einen Sinn haben. Nun macht
aber Barth mit Recht darauf aufmerksam, daß es selbst für Marx geistige Werte
gibt, wie z. B. den Begriff der Gerechtigkeit, an denen er sich gerne orientiert und
die er daher doch als etwas autonom für sich Bestehendes anzusehen scheint. Und
in der Tat setzt auch, wie der Verfasser sehr richtig sagt, schon jede soziale
Ordnung die Ideen der Wahrheit und Gerechtigkeit voraus.

In ähnlicher Weise hat dann auch Nietzsche zwar nicht die ökonomischen
Verhältnisse, dafür aber das Machtstreben der menschlichen Natur nicht nur als
die wichtigste Triebfeder alles Handelns und alles Geschehens, sondern auch alä
die Entstehungsursache aller geistigen Werte — die dadurch eben keine «Werte»
mehr sind! — in den Vordergrund gestellt. Der Wille zur Macht ist also das Wesen
alles Seins, und damit wird ihm alles Geistige untergeordnet; es wird dadurch
materialisiert, denn für rein geistige Werte bleibt in einem solchen System kein
Platz mehr übrig. Trotzdem kommt auch Nietzsche ohne geistige Werte nicht aus,
so wenn er den Begriff der Wahrheit doch in sehr absoluter Weise für die von ihm
vorgetragenen Anschauungen in Anspruch zu nehmen scheint, während sonst die
Wahrheit für ihn nur ein «soziales Bedürfnis» und eine Illusion ist; ein Mittel,
geeignet, einem irgend einen materiellen Vorteil zu bringen.



408 Bücher-Rundschau

Bei der negativen Kritik seiner Gegner aber läßt es Barth nicht bewenden;
er betont besonders das Positive und stellt immer wieder den heute so tief im Kurse
stehenden autonomen freien Geist in den Vordergrund, um uns dann zu zeigen, daß
Begriffe wie Wahrheit und Humanität keine leeren Worte sind. Den größten Wert
des Bartschen Buches sehe ich darin, daß er stets zu den Strömungen unserer Zeit
Stellung nimmt. Wir meinen ja oft, daß philosophische Untersuchungen etwas
sehr Abstraktes sind, für das sich nur der engste Kreis der Fachleute interessieren
kann. Barths staatsphilosophische Untersuchungen sind nun aber nichts weniger
als abstrakt, sie schweben nicht im luftleeren Raum, sondern stehen mitten in der
heutigen Gegenwart und im aktuellen Geschehen drin. Sie scheuen sich nicht vor
dem Kampf, denn die Propaganda des Dritten Reiches und manche selbst als «Demokratie»

sich tarnende Anschauungen haben uns zur Genüge gezeigt, daß Marx und
Nietzsche noch lange nicht tot sind. Daher ist es heute besonders erfreulich, wenn
wir daran erinnert werden, daß es eine europäische Linie gibt, die mit ihren
Begriffen des Maßes und der Gerechtigkeit, der Wahrheit und der Menschlichkeit
eine Verpflichtung für uns alle bedeutet.

Sehr wertvoll auch der Abschnitt, in dem Barth noch auf jene Anschauungen
zu sprechen kommt, die philosophischen Überzeugungen als Standort- und zeitbedingt
nur einen sehr geringen Wert beimessen. Dem gegenüber aber wird betont, daß es
auch über der durch menschliche Unvollkommenheit getrübten, noch eine
unbedingte absolute Idee der Wahrheit gibt! Aus den paar Andeutungen mag man
ersehen, daß das Barthsche Buch eigentlich mehr als nur aktuelle Bedeutung
beanspruchen darf, denn es beschäftigt sich nicht nur mit Tagesmeinungen, sondern es
weist uns auf die Grundsätze, die immer in Geltung bleiben müssen, wenn
Menschen friedlich beieinander wohnen wollen. Samuel Guyer.

über die Voraussetzungen der Divina Commedia

Die gewichtigen Bände des kenntnisreichen und vielbelesenen Autors August
Rüegg werden als Materialsammlung einen bleibenden Wert behalten. In keinem
andern Werk sind die Vorstellungen vom Leben nach dem Tode so ausführlich
zusammengestellt und wiedergegeben wie in diesem 1). Mit den Primitiven beginnend
(Schamanendichtung, Totenbücher Ägyptens), verweilt dann der Verfasser mit
verliebter Umständlichkeit bei den antiken Hadesvisionen (Homer, Plato und Virgil).
Einen Komplex für sich bilden die vor- und früh-christlichen Apokalypsen (Henoch,
Esra, Johannes, Petrus, Jesaja, Paulus). Daran schließt sich der angelsächsischirische

Bereich (die Visionen des hl. Fursa, Laisréns, Drycthelms, Barontus, Wettins;
die keltischen Imrama: Voyage of Bran. Abenteuer Connlas, Sickbed of Cuchulainn,
Adventures of Art, Ballade von Thomas the Rhymer, Voyage of Maelduin, of the Ui
Corra; die Seefahrten des hl. Brendan, die Vision Adamnans, die Vision Tundals, die
Vision Owens im Purgatorium des hl. Patrick). Im direkten Zusammenhang mit
dem irisch-keltischen Kreis erwächst auf italienischem Boden die Vision des Mön- -

ches Alberich von Montecassino. In einem letzten Kapitel des ersten Bandes äußert
sich Rüegg in bejahendem Sinne zur Frage des islamitischen Einflusses anknüpfend
an die sensationellen Schriften des spanischen Arabisten Miguel Asin Palacios. All
die genannten Quellen werden mit ausführlichen Inhaltsangaben und ausgedehnten
Zitaten in deutscher Übersetzung wiedergegeben. So kann man Rüeggs ersten Band
als eine große Anthologie apokalyptischer Visionen betrachten.

Angesichts der ungeheuren Materialansammlung stellt sich um so dringlicher
die Frage nach der Art der Verarbeitung des Stoffes. Eine erste Aufgabe wäre
gewesen, die vordanteschen Jenseitsvorstellungen unter sich zu sichten nach ihrer
historischen und schöpferischen Wichtigkeit, vor allem aber ihre gegenseitige
Abhängigkeit festzustellen. Man hätte sich dabei über das methodische Vorgehen klar
sein müssen; es wäre etwa Stellung zu nehmen gewesen zu der Art der Mythen-

l) August Büegg, B. A.: Die Jenseitsvorstellungen vor Dante und die übrigen
literarischen Voraussetzungen der «Divina Commedia». Ein quellenkritischer
Kommentar. 2 Bände. Benziger, Einsiedeln 1945.



Bücher-Rundschau 409

Untersuchung eines E. Howald (Der Mythos als Dichtung, Zürich und Leipzig o. D.)
und F. Stoeßl (Der Tod des Herakles, Arbeitsweise und Formen der antiken
Sagendichtung. Zürich 1945). Ansätze sind bei Rüegg vorhanden: er spricht von Doubletten,
Kontaminationen, Imitation, Anreicherung von Motiven usw. Aber es fehlte die
systematische Durcharbeitung. Die Stoffmasse bleibt ungegliedert. Martha Vogler
hat in ihrer eingehenden Rezension (N. Z. Z. 1. und 4. Dezember 1945) überzeugend
dargelegt, in welcher Art eine Sichtung hätte vorgenommen werden können. Neben
der einen dominierenden antiken Quelle, Vergil, wäre ein dominierender
christlichmittelalterlicher Typus festzustellen gewesen. Hier wären neben mystischen Visionen
(Mechthilde von Magdeburg, Hildegard von Bingen") und den liturgischen Einflüssen,
die Rüegg gar nicht erwähnt, als Hauptetappen die Paulusvision, die Dialoge Gregors
des Großen, die Historia Ecclesiastica des Beda Venerabilis und die Visio Alberici
ins Zentrum der Untersuchung zu stellen. So würden im unübersichtlichen Liniengewirr

die Hauptstränge hervortreten, die zur Divina Commedia führen.
Die zweite und wichtigste Aufgabe wäre nun das gewesen, was sich Rüegg mit

dem zweiten Bande vorgenommen hat: «mit dem ans früher Vorhandene gewohnten
Auge zu ermessen, was Dante aus diesem Vorhandenen gemacht hat». Worauf das

Augenmerk des Verfassers gerichtet bleibt, sieht man an den Überschriften der
Hauptkapitel: «Mischung und Amalgamierung der antik-klassischen und der jüdisch-christlichen

Elemente», «Dantes Belesenheit und Gelehrsamkeit. Literarische Anspielungen

und Zitate», «Der dekorative Charakter der antiken Anspielungen bei Dante».
Es sind eine Reihe von an sich interessanten Einzeluntersuchungen, aber vor lauter
Bäumen sieht man schließlich den Wald nicht mehr. Immer wieder führt der
Vergleich mit den antiken Vorbildern zur Feststellung, wie viel menschlicher die Kunst
Dantes ist, wie alles bei ihm vom Seelischen her belebt wird. Beim Vergleich des
Bildes vom Blätterfall bei Virgil und Dante bemerkt Rüegg: «Der Gemütswert des
Gleichnisses, sein melancholischer Charakter ist dadurch stärker betont, daß der
Baum gleichsam humanisiert wird: er beklagt seine Nacktheit, die Blätter legen sich
müde zu Boden». Es bleibt aber bei solchen Einzelbeobachtungen. Rüegg versäumt
es, «die im Bilde wirksamen Strukturgesetze > (M. Vogler) herauszuarbeiten und so
zu dem das ganze Werk durchwaltenden Grundzug durchzustoßen. Die ungeheure
Schöpferkraft Dantes kommt nie in ihrer Einzigartigkeit zum Bewußtsein. Das Bild
des Dichters, das Rüegg entwirft, ist geradezu grotesk. Dante, dem «als einem
Bettler und Vaganten alle politische und militärische, sogar bürgerlich berufliche
Tätigkeit unmöglich geworden ist», sei «trotz allem kein Selbstmörder, kein Querulant»

geworden, sondern habe sich «im Spiel der Phantasie» Ersatz geschaffen.
«Er sublimiert sein Elend und sein Leiden und schafft sich in seiner Sublimierung
einen Ersatz für das Ausbleiben des materiellen Erfolgs, für den Verlust seiner
irdischen Güter» (II, 43). Wie kann man Dante verstehen, wenn man nicht merkt,
wie ernst es ihm um sein Dichten ist. wie real für ihn seine Visionen sind, wie er
nur darum die Welt in seinem Werk gestalten kann, weil es für ihn die Sendung
des Menschen ist. die Welt in der Wirklichkeit, die menschliche Gemeinschaft zu
verwandeln?

Hier zeigt sich bei Rüegg bei aller phänomenalen Belesenheit der Mangel an
Kontakt mit der neueren Danteforschung. Wenn sich der Leser die Mühe nimmt,
das fehlende Literaturverzeichnis und Namensregister selber zusammenzustellen, so
erstaunt er über die Lückenhaftigkeit der Dokumentierung. Allerdings werden neben
drittrangigen Darstellungen wie diejenigen von Gillet und Papini das fundamentale
Werk von E. Gilson, Dante et la Philosophie (Paris 1939) und die vorzügliche Dissertation

von J. Oeschger. «Antikes und Mittelalterliches bei Dante (Halle 1944),
erwähnt. Aber es fehlt der Hinweis auf alle großen Vertreter der neueren
Danteforschung wie M. Barbi, M. Casella. E. G. Parodi. B. Nardi. U. Cosmo, G. Feretri.
F. Kern, H. Hefele, H. Friedrich Tum nur einige der wichtigsten zu nennen). Bei
einer so mangelhaften Kenntnis der Danteliteratur fällt es um so unangenehmer
auf, daß ein so großer Forscher wie Karl Voßler mit hochnäsiger Geringschätzung
abgefertigt wird.

Immerhin sind Rüegg auch eine Reihe glücklicher Funde gelungen. Dazu
gehört die von M. Vogler hervorgehobene Vermutung, daß Dante erst im Laufe der
Arbeit an der Divina Commedia den Dichter Statius und den Historiker Orosius
kennen gelernt hat. was ein wichtiges Argument bietet für die Annahme, daß die



410 Bücher-Rundschau

Göttliche Komödie nicht ein Alterswerk, sondern die langsam wachsende, Stufe für
Stufe entstehende Schöpfung eines ganzen Lebens ist. Der kostbarste Ertrag der
Rüeggschen Vergleichungen ist m. E. die Einsicht in die Originalität des Purgatorio-
bildes. Schon um dieser hochwichtigen Feststellung willen verdient der zweite Band
aufmerksamste Beachtung. Schließlich muß erwähnt werden, daß gegenüber allen
Kleinlichkeiten und Verzeichnungen des Kommentars die Größe Dantes um so
strahlender in Erscheinung tritt. Rüegg hat selber das Fazit seiner großen Arbeit gezogen,
indem er sagt (II, 11): «So lebensvoll ist durch Dantes Poetenarbeit das Bild des
Jenseits geworden, daß, was in Plutarchs Timarchmythus höchst geistreich gesagt
wird, vollkommen auf ihn zutrifft: Der Hades ist nichts anderes als das irdische
Leben. Wir sind während unseres Lebens die Büßer, die sich das Volk als
Abgeschiedene in der Unterwelt denkt. Ebenso kann man von Dantes Paradiso sagen,
es stelle das Menschenleben dar, wie es sein könnte, wenn es sich in einer lichteren
Sphäre abspielte». Theophil Spoerri.

Grundbegriffe der Poetik

Der menschliche Denkwille trachtet, auch im Bereich der Kunst, letztlich
immer wieder zum Absoluten vorzudringen, bemüht sich, unbeirrt durch den Wandel
der Lehrmeinungen, um erkenntnismäßige Wesenserhellung des Grundsätzlichen,
will sagen um fundamentale ästhetische Seins-Urteile, oder auch um ästhetische
Axiomatik.

Und immer wieder scheint diese seine Bemühung sich als ohnmächtig zu
erweisen, angesichts der unmittelbaren Evidenz, angesichts der offenbarten, will
auch besagen gedanklich nicht faßbaren, absoluten, dabei besonderen (phänomenal
und existentiell determinierten) Wirklichkeit des Kunstwerks, oder tritt zum
mindesten zurück vor der Forderung nach gedanklich vorbehaltloser Wahrnehmung,
Wahrnehmung, die nie nur dies, sondern immer auch, ja vor allem spontane psychisch
emotionale Betätigung, im Idealfall Transsubstantiation des Wahrnehmenden
bedeutet. Die erst zu nennende Voraussetzung aller Kunst-Erkenntnis scheint
paradoxerweise die praealable Selbstausschaltung des Erkenntniswillens zu sein. Man
beachte — auch dann, wenn ich mich um Erkenntnis bemühe, habe ich mir
zunächst zu vergegenwärtigen, daß ich nur insoweit Musik höre, Malerei sehe, den
künstlerischen Organismus einer Dichtung erfasse, als ich, für die Dauer der
Wahrnehmung und im Zeichen meiner so gerichteten Betätigung, nicht nach Ursprung,
Wesen und Möglichkeit dieses besonderen Kunstwerks oder gar der Kunst überhaupt
frage, d. h. eben nicht erkennen will. Alle Kunsttheorie ist immer auch Erkenntnis-
Theorie, will hier besagen: Grundlage aller Kunst-Erkenntnis und zugleich apriorische

Einschränkung ihrer Tauglichkeit ist das Kunst-Erlebnis, die individuelle
Erlebnisfähigkeit. Es ist das, was etwa einen Herder, im allgemeinen den musischen
Menschen überhaupt kennzeichnet. Der «Geist» aber tritt als Versucher an ihn heran.
Für Herder (mehr als beispielsweise für Winkelmann), in unseren Tagen wiederum
für Kassner und wohl auch für Valéry ist das Kunstwerk eine freiester und
persönlichster Deutung offene Hieroglyphe (eine unter anderen) oder, unter Einbuße
seines absoluten Eigenwerts, potentieller Träger allgemein geistiger Welt- und
Lebensdeutung. Die Ästhetik als Wissenschaft wiederum scheint in ihrem Bemühen
um Wesensbestimmung des Kunstwerks, des künstlerischen Phänomens noch heute
der Kantischen allgemein erkenntniskritischen Grundkonzeption von der Priorität
und Prävalenz des Subjekts irgendwie (auf verschiedene Weise) pflichtig zu sein.
Dies mag für den Psychologismus eines Dilthey gelten, in der Musik für denjenigen
eines Kurth (siehe seine bedeutende, aber in Ansatzpunkt angreifbare und darum;
irreführende Musik-Psychologie), ebenso — im Bereich der bildenden Kunst mit
geistesgeschichtlichem, bzw. kulturhistorischem Akzent — für Schlosser und Pinder
(nicht aber für Wölfflin) und schließlich auch für die allgemeinbezügliche idealistisch
philosophische Ästhetik eines Croce.

Staiger nun vermeidet in seinen «Grundbeiriffen der Poetik» zwar nicht die
philosophisch spekulative Deutung des Kunstwerks (hauptsächlich im Zeichen
vorbehaltlos akzeptierter Heideggerscher Gedankengänge) und scheut dementsprechend



Bücher-Rundschau 411

auch nicht eine gewagte Grenzerweiterung des ästhetischen Bereichs. Dem Schematismus

einer spezialwissenschaftlichen Disziplin aber ist er keinesfalls unterworfen.
Mag man also einerseits eine gewisse erkenntniskritische Orientierung oder Schulung
des Denkvermögens vermissen, will hier besagen ein gedankliches Fundament, kraft
dessen die Ästhetik ihre Autonomie, vor allem auch gegenüber einer allgemein-philosophischen

Weltschau beliebiger Observanz zu behaupten vermag, so wird man
anderseits wiederum entschädigt durch die absolute Freiheit und Unbefangenheit des
individuellen Kunsterlebnisses 1).

Spontane, dem Wesen des Autors offensichtlich zu tiefst entsprechende
Verbundenheit mit der Dichtkunst und wohl auch mit der Musik, untrügliches Sen-
sorium für Form und Kadenz, intuitives Einfühlungsvermögen, nachgestaltende
Besitzergreifung, Fähigkeit der Transsubstantiation — dies alles offenbart sich hier
in überzeugender Weise. Staiger weiß und fühlt vor allem, was Kunst heißt, und
vermag dies sein Wissen und Fühlen auch zur Anschauung zu bringen. Das Wort
ist ihm dienstbar, nicht zuletzt darum, weil ein Übermaß belastender Sinngebung
vermieden wird. Kurz, das Buch fesselt durch Elebnis-Intensität, durch sehr weiten
Erlebnis-Bereich und wohl auch des öftern durch individuelle Erlebnis-Art.
Ausgedehntes Fachwissen gewinnt in überzeugend evozierten assoziativen Bindungen
überzeitliche Gegenwart und Aktualität, sowie eine entsprechende vollkommen un-
schematische Gliederung. Inwieweit das Werk-Erlebnis bei Staiger durch das
Erlebnis einer Weltanschauung, durch ein persönliches Weltgefühl, durch eine
umfassende persönliche Seele — Geist — Einheit getragen ist, mag unentschieden
bleiben.

Dem Werk-Erlebnis entspricht die hier gegebene Werk-Analyse. Diese ist
überzeugend, tiefdringend, von sicherstem Instinkt geleitet, dabei frei und beschwingt
und fern von jeder doktrinären Starrheit.

Immerhin — wer es unternimmt, von Grundbegriffen der Poetik zu reden,
muß, trotz einschränkender Vorbehalte, zum mindesten im Entwurf ein grundsätzliches

Fundament, zum mindesten den Versuch einer Systematik geben. Vor allem
dürfen wir erwarten, daß man uns darüber belehre, was wir unter Dichtung,
spezifisch dichterischer Eigengesetzlichkeit überhaupt zu verstehen haben, bevor die
besonderen Merkmale und bestimmenden Wesenszüge der verschiedenen Spielarten,
Varianten, der verschiedenen Gattungen dieser Kunst — Lyrik, Drama, Epos —
(hier vorwiegend an Hand von Beispielen) einer Betrachtung unterzogen werden.
Ja sogar ein Hinweis auf die Legimitation und Aufgabe aller Ästhetik und Kunst-
Theorie, ein Hinweis auf die Begründung des einen umfassenden fundamentalen
ästhetischen Seins-Urteils «dies ist Kunst» (angesichts eines beliebigen Kunstwerks
im Bereich jeder Kunstübung) oder, was dasselbe bedeutet: «die Kunst ist» (Sein
im Sinn von Seins-Notwendigkeit) dürfte hier streng genommen gefordert werden.
Sei dem wie ihm wolle — gewiß ist, daß in den hier vorliegenden «Grundbegriffen
der Poetik» gerade die Grundbegriffe einer solchen weitgehend unerwähnt bleiben.

So ist beispielsweise von der Heteronomie aller Dichtung überhaupt nicht die
Rede, davon also, daß und warum, etwa in einem lyrischen Gedicht eine spontane
individuelle Gefühlsregung, oder in einem Drama eine überzeugend evozierte
Konstellation zwischen seelisch-geistigen Individualitäten zwar zum dichterischen Werk-
Charakter, an und für sich aber nicht zu den spezifisch (dichterisch-) künstlerischen
Merkmalen gehört. Das dichterische Form-Problem, dessen einen Aspekt wir mit
diesem Hinweis zur Diskussion stellen, wird kaum und ohne jede Verbindlichkeit
berührt. Auch über den Symbol-Charakter der Dichtung und etwa über dichterische
Proportion und Atmosphäre erfahren wir nichts Grundsätzliches.

In bezug auf dichterische Sprache und Sprache überhaupt aber stoßen wir
immerhin gelegentlich auf Prägungen, welche zum mindesten eine Stellungnahme
fordern und vertragen. (Wir sehen in allem Evolutionismus eine Behinderung
phänomenologischer Wesensbestimmung, hier der Sprache. Der Blickpunkt eines Kassierer
ist vermutlich gewissen Einwänden ausgesetzt; und zwar, in Anbetracht der
Anforderungen neuzeitlicher Problemstellung — man mag an Vossler, auch Haecker
denken — mit mehr Grund als etwa die Einstellung Herders.) Die Staigerschen
Ausführungen über die dichterischen Formtypen oder Gattungen, mehr persönlich ge-

Emil Staiger: Grundbegriffe der Poetik. Atlantis Verlag, Zürich 1946.



412 Bücher-Rundschau

färbt, als grundsätzlich fundiert (Prävalenz des Individuell-Psychisch-Emotionalen
im Zusammenhang mit dem lautsinnlichen Element der Sprache, also Prävalenz der
Lyrik gegenüber Epos und Drama) enthalten zum Teil Gemeingut. Herkömmliches
wird nicht durchweg vermieden. (Im übrigen ist es, entgegen der Meinung Staigers,
nicht nur möglich, sondern, im Rahmen einer Poetik durchaus notwendig und
erforderlich, daß «das Wesen der Lyrik, des Dramas und des Epos» bestimmt werde.)

Abgesehen davon — die Kardinalfrage aller Ästhetik (auch der Dichtkunst)
erstmals von Kant und Schiller erkannt, wenn auch nicht gelöst, von der Romantik
und wohl auch von Dilthey verkannt, der Gegenwart offenbar überhaupt nicht
bekannt, die Frage, warum die Seins-Notwendigkeit des Kunstwerks (als Phänomen)
durch dessen Lebensnotwendigkeit (als Lebensäußerung eines schöpferischen
seelischgeistigen Subjekts) bedingt ist und umgekehrt, scheint den Autor nicht zu
beschäftigen.

So mag man sich denn immerhin fragen, weshalb Staiger gerade die
Grundprobleme aller Poetik oder aller Ästhetik der Dichtkunst nicht in den Kreis seiner
Betrachtung einbezieht, da man doch von vornherein annehmen darf, daß sie nicht
außer seinem Wissensbereich liegen, weshalb also das, was der Titel auch bei
einschränkender Sinngebung doch wohl verspricht, uns nachträglich wieder vorenthalten

wird. Diese Lässigkeit und Sorglosigkeit des musischen, will hier auch besagen
die Selbst-Bescheidung des denkenden Menschen bestimmt notwendigerweise das
spezifische Gewicht, die objektiv sachliche Tragweite der «Grundbegriffe».

Ein persönliches Werturteil wird dessenungeachtet den Erlebnis-Charakter des
Buches nicht gering anschlagen wollen, wird also diese eine, hier in die Augen splängende

Qualität zu würdigen wissen, welche heute und zu allen Zeiten, der Legimitation

durch den Gedanken nicht bedürftig, einen in sich selbst beruhenden Eigenwert

darstellt. Ernst G. Wolff.

Wirtschaftliche Probleme in Vergangenheit und Gegenwart

Refugianteneinwanderung und schweizerische Wirtschaft
Die diesem Thema gewidmete Arbeit ist insofern von besonderem Interesse,

als sie die Refugiantenpolitik der protestantischen Stände einmal hinsichtlich ihres
rein ökonomischen «Unterbaues» untersucht1). Dabei ergibt sich, daß die Flüchtlinge,

die in den Jahrhunderten nach der Reformation in verschiedenen Wellen in
unser Land gelangten, bei ihren Versuchen, eine freie berufliche Betätigung
zuentfalten und dabei neue Gewerbezweige oder wenigstens neue Fabrikationsmethoden
in die Schweiz einzuführen, durchaus nicht mit dem uneingeschränkten Wohlwollen
ihrer schweizerischen Glaubensbrüder rechnen konnten. Gegen die Refugianten
machte sich zum Teil ein bemerkenswerter Widerstand der einheimischen Produzenten

geltend, namentlich soweit diese zünftisch organisiert waren.
Ein guter Teil der Refugianten hat denn auch nach und nach unser Land

freiwillig oder gezwungenermaßen wieder verlassen. Auch diejenigen, die in der
Schweiz verblieben, vermochten in zahlreichen Fällen ihre mitgebrachten Gewerbe
nicht zu behaupten. Die Industrien, die durch die Refugianteneinwanderungen von
1550—1700 wesentliche, bis auf den heutigen Tag nachwirkende Impulse erhielten,
sind aus diesem Grunde, gemessen am Reichtum der wirtschaftlichen Kenntnisse
und Fertigkeiten, die von den Flüchtlingen ins Land gebracht wurden, nicht allzu
zahlreich; immerhin befinden sich darunter hinsichtlich ihrer Redeutung einige
besonders gewichtige Zweige unserer Volkswirtschaft, nämlich: die Zürcher
Seidenweberei, die Basler Seidenbandindustrie, die Genfer Uhrenindustrie und das Genfer
Bankgewerbe. Früher oder später verschwunden sind hingegen, um nur einige wenige
Gegenbeispiele zu nennen: die Samtwebereien Basels und Genfs, die Genfer Seiden-

Walter Bodmer: Der Einfluß der Befugianteneinwanderung von 1550—1700
auf die schweizerische Wirtschaft. Ein Beitrag zur Geschichte des Frühkapitalismus
und der Textilindustrie. Leemann, Zürich 1946.



Bücher-Rundschau 413

industrie, die Zürcher Florettspinnerei, die Gold- und Silberdrahtzieherei Genfs.
Die Uhrenindustrie Neuenbürgs und die St. Galler Stickerei scheinen in keiner Weise
durch die Refugianten eingeführt worden zu sein, wenn auch die Entwicklung der
letzteren erst durch die Einführung feiner Baumwollstoffe durch die
Glaubensflüchtlinge möglich wurde.

Die Arbeit Bodmers stützt sich auf ein aufschlußreiches und umfassendes
historisches Material. Ein gewisser Mangel liegt vielleicht lediglich darin, daß dessen
Auswertung nur nach chronologischen Gesichtspunkten erfolgt ist und so die Übersicht

in regionaler und branchenmäßiger Einsicht erschwert erscheint. Eine
diesbezügliche Ergänzung wäre außerordentlich begrüßenswert.

Bernhard Wehrli.

Simonde de Sismondi als N a t io na 1 ö ko n o m

Wenn der Genfer Sismondi (1773—1842) als Nationalökonom zu bleibendem
Ruhm gelangt ist, so hängt dies damit zusammen, daß er mit seinen beiden Werken
«Nouveaux principes d'économie politique» (1819) und «Etudes sur l'économie
politique» (1837/38) als einer der ersten grundlegende Kritik an der klassischen
Lehre Adam Smiths übte. Besonderes Interesse hat dabei immer wieder der
umstand erweckt, daß Sismondi ursprünglich ein ziemlich intransigenter Anhänger der
liberalen Lehre war und dann auf Grund der bitteren wirtschaftlichen und sozialen
Erfahrungen in den ersten zwei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts zu einer Wandlung

seiner Anschauungen gelangte. Die «Conversion de Sismondi» bildete
insbesondere den Gegenstand zweier aufschlußreicher Abhandlungen von Rappard und
Babel, durch die allerdings keine eigentliche Darstellung des sismondischen Systems
vor der «"Bekehrung» gegeben werden sollte. Der Berner Professor Amonn hat nun den
ersten Band zu einem größeren in Vorbereitung befindlichen Werke «Simonde de
Sismondi als Nationalökonom» ausschließlich der klassischen Frühzeit des Genfers
gewidmet, wie sie namentlich in der 1803 erschienenen Arbeit «De la richesse
commendale» ihren Niederschlag fand1). Man könnte sich vielleicht fragen, ob
dem Unternehmen, zuerst Miese Lücke auszülüllen, mehr als nur spezialwissenschaftlicher

Charakter zukommt. Der Versuch, mit dem über 500 Seiten umfassenden
ersten Band über den unbekannten frühen Sismondi ein Buch von allgemeinem Interesse

zu schaffen, ist aber durchaus gelungen.
Amonn ist unter den gegenwärtigen Nationalökonomen vielleicht einer der

wenigen wirklichen Meister in der unmißverständlichen Begriffsbildung. In einer
Wissenschaft, bei welcher über die terminologischen Grundlagen ein derartiges
Durcheinander herrscht, bedeutet dies sehr viel. Das vorliegende Buch ist denn auch nicht
nur unter dem Gesichtspunkt der Sismondi-Forschung zu werten, sondern es stellt
überhaupt ein Musterbeispiel dafür dar, wie Dogmengeschichte getrieben werden
sollte. Man spürt hier nichts von jener allzu häufigen kritiklosen Verliebtheit des
Verfassers in «seinen» Stoff. Die so wichtigen vergleichenden Gegenüberstellungen
mit anderen Autoren werden nicht aus den bloßen Verschiedenheiten in den äußeren
Forschungsergebnissen entwickelt, sondern aus den Verschiedenheiten in den
Grundbegriffen, aus denen heraus die Forschungsergebnisse resultieren. Der dritte
Abschnitt des Buches «Erläuterungen» gab Amonn außerdem Anlaß zu einem selten
konzentrierten Überblick über die wichtigsten Begriffsbildungen der Nationalökonomie

wie: Reichtum, Vermögen, Einkommen, Arbeit, Profit, Zins, Rente etc. Es
war dabei Amonn zwar in erster Linie darum zu tun, den Zusammenhang der
Lehren Sismondis mit denjenigen seiner Vorgänger wie mit den Modernen
aufzuzeigen; daneben hat er aber mit diesem Abschnitt — trotzdem er sich bloß auf
den «Spezialfall» des frühen Sismondi bezieht — recht eigentlich ein Brevier
nationalökonomischer Grundbegriffe geschaffen. Ein Interesse an derartigen klaren
Darlegungen besteht namentlich auch für den praktischen Wirtschaftspolitiker, der von
den Vertretern der Wissenschaft sonst in der Regel ein terminologisches Rüstzeug
geliefert erhält, das in den Auseinandersetzungen des Alltags immer wieder zu einer
Kette von Mißverständnissen Anlaß geben muß. Bernhard Wehrli.

x) Erschienen in der Reihe «Mensch und Gesellschaft». Francke, Bern 1945.



414 Bücher-Rundschau

Gesunde Steuerpolitik
Unter dem Titel Die Finanzpolitik der Basler Konservativen von 1833—1914

ist 1946 in der Neuenschwander sehen Verlagsbuchhandlungs-AG., Weinfelden, die
Dissertation von Dr. Alfred Ludwig, Basel, erschienen, die mehr als nur eine
historische Abhandlung darstellt, denn gleichzeitig weitete sie der Autor zu einer Dar-\
Stellung der damaligen Steuergesinnung aus und zudem wurde sie darüber hinaus1

zu einer eigentlichen Biographie von Prof. Paul Speiser-Sarasin. In einem ersten
Zeitabschnitt von 1833 bis 1870 schildert der Autor die offensive Seite der
Finanzgesetzgebung der Konservativen und in einem zweiten von 1870 bis 1914 den
defensiven Abwehrkampf der konservativen Minorität gegen die radikale und
sozialistische Finanzpolitik.

Es wird Basel stets zur Ehre gereichen, daß es bereits 1840, als die Objektsteuern

und indirekten Abgaben noch überall die Grundlage des Finanzhaushaltes
bildeten, eine progressive Einkommenssteuer kreierte, die noch heute in allen wesentlichen

Aspekten als Vorbild genommen werden kann. Die Vermögensbesteuerung
wandte man seit 1866 zwar ebenfalls in bescheidenem Ausmaße an, doch behandelten
die Konservativen diese Fiskalmaßnahme nur im Sinne einer beschränkten,
außerordentlichen Quelle, während heute eher das Gegenteil zutreffen dürfte. Diese in
jeder Beziehung gesunde Finanzpolitik änderte sich rasch, als die radikale
Herrschaft anbrach, die, ähnlich wie heute die Linkskreise, eine Minderheit für die Er-
rungensenaften aufkommen ließ, welche zum großen Teil der Mehrheit zugute
kamen. Noch einmal konnte mit der Regierungsübernahme durch die Liberalkonser-
vativen im Jahre 1878 das Unheil gebannt werden. Zehn Jahre später, nachdem die
Konservativen eine beachtliche Wahlniederlage erlitten, wurden sofort durch die
radikalen Elemente die untern Einkommensklassen entlastet, die Erbschaftssteuer
eingeführt und beim Vermögen eine Progression in Kraft gesetzt. Der alsdann sich
immer stärker bemerkbar machende Sozialismus zwang die beiden feindlichen Lager
glücklicherweise zu jener Kompromißbereitschaft, die es lange Zeit den bürgerlichen

Kreisen ermöglichte, allen sozialistischen Gleichmacherplänen erfolgreich
entgegenzutreten. Das Steuerwesen entwickelte sich demzufolge von 1897 bis 1914 in
durchaus erfreuUcher Art. Es war einerseits durch die Einführung der zehnpro-
zentigen Steuerzuschläge auf der Einkommens- und Vermögenssteuer und anderseits
durch die Schaffung der Erbschaftssteuerprogression nach der Höhe des Erbanfalls,
neben der Erhöhung der Abstufung nach Verwandtschaftsgraden, gekennzeichnet.

Ludwig begnügt sich in seiner Arbeit keineswegs mit dieser historischen
Rezension. Vielmehr stellt er sich in einem zweiten Teile seiner Arbeit die Aufgabe,
die Einstellung der Konservativen zu den Steuern näher zu analysieren. So geht
aus seinen Darlegungen mit aller Deutlichkeit hervor, daß die jahrelange Opposition
dieser Partei gegen die Besteuerung des Geld- und Kapital-Verkehrs, sowie der
ständigen Ausdehnung der direkten Steuern, keineswegs den gemeinnützigen und
sozialen Leistungen Abbruch tat. Vielmehr blieb das große Gebiet der Sozialfürsorge

der privaten Gebefreudigkeit überlassen, die mittels Unterstützungen,
Stiftungen, ehrenamtlicher Vereinstätigkeit usw. materiell mehr leistete, als später durch
Steuern. Mit zunehmender Verschärfung der fiskalischen Zwangsabgaben gingen die
freiwilligen sozialen Beiträge jedenfalls rapid zurück, denn die Auffassung gewann
immer mehr Anhänger, daß die Gemeinnützigkeit in dem Umfange, in dem der
Staat soziale Aufgaben übernehme und deren Kosten dem Steuerpflichtigen
überbinde, zurückgestellt werden könne.

Wie stark die Abneigung gegen die Staatsmacht war, geht wohl am deutlichsten
aus dem scharfen Kampfe gegen die Errichtung einer Kantonalbank hervor. Wenn
schon staatliche Regiebetriebe ins Leben gerufen wurden, nützte man diese mit Recht
derartig aus, daß dadurch das Steuerkapital weitgehend geschont werden konnte.
In gleicher Richtung tendierte die fiskalische Bodenpolitik der Basler Finanzbehörde.

Dergestalt konnte sich eine enge und gesunde Bindung zwischen Staat und
Privatwirtschaft entwickeln, aus der unsere Behörden heute nur positive Lehren
ziehen könnten. Diese gesamte Entwicklung und Haltung der Regierung und der
Parteien war seit 1878 direkt oder indirekt bestimmt durch den Geist von Paul
Speiser. Ihm war es gelungen, das wohl abgewogene fortschrittliche System
progressiver direkter Steuern in organischer Weise weiter zu entwickeln und dabei



Bücher-Rundschau 415

sowohl den Anforderungen der öffentlichen Verwaltung als auch der Schonung des

Steuerkapitals gerecht zu werden. Als Vorkämpfer der Verwaltungsgerichtsbarkeit
und vor allem des Proporzwahlveriahrens errang Speiser größtes Ansehen in
unserem Lande. Trotz seiner konservativen Grundhaltung war der von allen
Mitarbeitern, ja sogar von seinen politischen Gegnern hoch geschätzte Schweizer dem
Fortschritte gegenüber nicht taub. Mit Recht stellt Ludwig fest, daß die Grundsätze,

nach denen Speiser die Revision der direkten Steuern und die Einführung
von Spezialsteuern, wie z. B. die Besteuerung der anonymen Erwerbsgesellschaften,
durchführte, auch einen nachhaltigen Einfluß auf das Steuerwesen anderer Kantone
und sogar des Bundes hatten.

Leider muß heute festgestellt werden, daß gerade der Bund von diesen
bewährten Grundsätzen immer mehr abweicht und ein ehemals gutes System
zunehmend durch steuertechnische Verunstaltungen zu einem Zerrbild macht. Es ist
deshalb zu wünschen, daß die Arbeit von Ludwig auch in diesen Kreisen Beachtung
finden wird, stellt sie doch ein eigentliches dauernd gültiges «Lehrbuch der
wirtschaftsgemäßen und aufrichtigen Steuerpolitik» dar und gerade ein solches tut heute
mehr not, als in unserer flüchtigen Zeit allgemein angenommen wird.

Heinz Schmutz.

Die Gesellschaft freier Menschen

Die Kollektivisten und Anhänger einer zentralen Wirtschaftsplanung behaupten,
daß sie die Menschen einer bessern Zukunft entgegenführen könnten, daß der einzelne
Bürger erst in der von ihnen vorgeschlagenen Sozialordnung dazukäme, ein menschenwürdiges

Dasein zu führen. Der bekannte amerikanische Publizist Lippmann zeigt
uns in seinem lebendigen, gut dokumentierten Buch, wie es in Tat und Wahrheit
mit den heute so stark propagierten Heilsversprechungen bestellt ist. Es zeigt, daß
der Kollektivismus nicht nur, wie wir eben erlebten, zum Kriege gehört, sondern
daß er auch zum Kriege führt l). Die Verküiider der Planwirtschaft verweisen,
nicht ohne tieferen Grund, immer wieder auf die Leistungen der Kriegswirtschaft,
die jedoch nur als Mangel- und als Zwangswirtschaft funktionieren konnte, und man
muß sich fragen, ob sie damit unwillkürlich auch eingestehen, daß in der
Planwirtschaft nicht alle Bedürfnisse befriedigt werden können. — Lippmann stellt die
Arbeitsteilung mit Recht in das Zentrum semer Betrachtungen, das Prinzip, das den
zivilisatorischen Fortschritt brachte. Der Arbeitsteilung aber entspricht der Markt,
der die einzelnen gesondert erzeugten Güter und Leistungen zusammenführt. Er ist
aber oft ein harter Lenker der Wirtschaft. Gegen diese Härte wurde rebelliert, der
Kollektivismus verkündet, der, wie gezeigt wird, an Stelle der unpersönlichen Macht
des Marktes, die persönliche der Planimgsbehörden setzen möchte.

Es ist nun nicht so, daß Lippmann die Nachteile des Liberalismus nicht
erkennen würde. Im Gegenteil. Er sieht, daß ein stures Festhalten an dem Grundsatz

des laisser-faire in den monopolistischen Organisationen aller Art einen privaten
Kollektivismus erstehen ließ, durch den die freie Marktwirtschaft gefälscht und
unwirksam wurde. Unser Autor schlägt denn auch die Durchführung entsprechender
Reformen vor, bei welcher, im Gegensatz zur Anschauung des klassischen Liberalismus,

auch Beschränkungen des Eigentumsrechts in Kauf genommen werden müssen.
Der Staat solle weder «Nachtwächter», noch Wirtschaftslenker, sondern Gesetzgeber
und Richter sein.

Zu dieser Forderung, zu deren Realisierung Lippmann im XL Kapitel
verschiedene Anregungen macht, kommt der Verfasser, weil er wirklich den Menschen
als Persönlichkeit würdigt: Im Gegensatz zum Kollektivismus, für welchen der Mensch
mehr oder weniger eine vertretbare Sache ist, etwas, das sich dem anonymen Apparat
zu unterwerfen hat. Nicht ohne Grund verfolgt die Diktatur, in welche der nur als
zentral geleiteter Apparat funktionierende Kollektivismus münden muß, die Religion
(außer einer seinen Zwecken dienenden «Staatsreligion»); hat doch diese gemäß der
christlichen Botschaft die Menschenrechte in der Struktur des Universums verankert

1) Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen. Einführung von
Wilhelm Böpke. Francke, Bern 1945.



416 Bücher-Rundschau

und diese Rechte jedem menschlichen Zugriff entzogen. «Denn mit der Erkenntnis,
daß in jedem Menschen ein letztlicher Wesenskern — das heißt eine unsterbliche
Seele — liegt, der allein dem Urteil Gottes untersteht, war der Herrschaft von
Menschen über Menschen eine Grenze gesetzt». S. 480.

Es wird hieraus ersichtlich, daß Lippmann zu jenen Menschen gehört, welche
die Gewöhnung an die bürgerlichen Freiheiten und Menschenrechte noch nicht
vergessen ließ, was sie für unser Lebensglück bedeuten. Er hat aber auch in seinem
Buch dem denkenden Menschen wertvolle Unterlagen vermittelt, zur Beurteilung
mancher laut verkündeter Schlagwortc und zum Aufbau eines eigenen Weltbildes.

Es ist dies ein Buch, das zu lesen sich jeder Staatsbürger zur Pflicht machen
sollte. Hans Georg Schenkel.

Bernische Pfarrhäuser

Wohl mehr als anderswo webt im Bernbiet um das Pfarrhaus die Idylle. Denn
das bernische Pfarrhaus spiegelt, wo nicht stolzes Selbstbewußtsein, so doch
währschafte Behäbigkeit und zugleich beschauliche Romantik. Das ehrwürdige Alter —
nur wenige Pfarrhäuser sind nach dem 18. Jahrhundert erbaut worden — redet dabei
seine eigene sinnige Sprache. Aber ganz wie anderswo hat auch in bernischen
Landen der Alltag im Pfarrhaus zumeist recht wenig von der Idylle an sich'. «Der
Pfarrer hat's schön», urteilt der Laie vorschnell (und denkt dabei vielleicht vor allem
an dessen gemütlich-gemütvolles Heim); und doch ist das Leben des Seelenhirten
zu Stadt und Land voller Pflichten, Aufgaben, Probleme. Wenn auch heute kaum
mehr irgendwo der Pfarrer, als fortschrittlicher Musterlandwirt, seinen Bauern die
neuesten, wissenschaftlich begründeten Arbeitsmethoden praktisch vordemonstriert
wie seine Amtsbrüder im 18. Jahrhundert, so stellt dafür die Not der Zeit hohe
Anforderungen an sein Mitverstehen, Mitraten und namentlich Mithelfen in der
Fürsorge im weitesten Sinne. «Unsere bernischen Pfarrhäuser», sagt Helene von
Lerber, «haben während Jahrhunderten Friedensarbeit tun dürfen» 1).

Bunt wie die Vielfalt dieser Friedensarbeit ist die Reihe der über 30
Pfarrhäuser, die uns im Bilde vorgeführt werden und von denen jedes auf seine Art zu
erzählen weiß: an der Spitze steht, verdientermaßen, Lützelflüh, wo die unsterblichen

Werke des Dichters Jeremias Gotthelf entstanden sind; dann etwa das
mittelalterliche Ritterhaus des jeweiligen ersten Pfarrers zu Thun; das ursprünglich als
Herrensitz erbaute «Schlößli» zu Großhöchstetten ; das bäuerlich standfeste Pfarrhaus

zu Oberdießbach ; der verträumte, welsch anmutende Pfarrhof zu Siselen
doch wir müssen abbrechen. Und Namen von Dichtern, Gelehrten, Forschern, Suchern,
Künstlern, die da und dort ein- und ausgegangen sind, steigen auf und klingen nach.

Ebensosehr, wie die Bilder anzusprechen vermögen, weiß der Text zu fesseln,
unterstützt von der vorbildlichen druckerischen Gestaltung, an die uns die Heimatbücher

des Verlages Haupt gewöhnt haben. Von Poesie und Prosa im Pfarrhaus, vom
Pfarramt in altbernischer Zeit, von Bauweise und Baukunst, vom Pfarrhaus als
Hüterin des christlichen Glaubens und von manch anderem erzählt Helene von
Lerber in anheimelnd schlichter und doch wohldokumentierter Art.

Christian Lerch.

') Helene von Lerber: Bernischc Pfarrhäuser. Berner Heimatbücher Nr. 28.
Haupt, Bern 1946.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64, Tel. 27 29 75. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

