Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)
Heft: 6
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

* Kulturelle Umschau

Christliche Weltjugendkonferenz in Oslo
22.—31. Juli 1947

Wir erleben heute die Auswirkungen der technischen Errungenschaften auch
auf dem Gebiet des geistigen Austausches zwischen den Kontinenten. Moderne Ver-
kehrsmittel, Flugzeug und Radio haben die Erde klein werden lassen. So ist es heute
mébglich, zur Besprechung einiger wichtiger Fragen Vertreter aus der ganzen Welt
aufzubieten. Daher die Hiufung von internationalen Konferenzen. Eben ist in Frank-
reich das Jamboree der Pfader beendet. Vor einigen Wochen wurde in der Tschecho-
slowakei ein Weltjugendtreffen durchgefithrt. Und fortwihrend werden neue solcher
Weltkonferenzen angezeigt, von allen méoglichen kulturellen, politischen oder welt-
anschaulichen Parteien vorbereitet.

Die zweite christliche Weltjugendkonferenz in Oslo laft sich zuerst einmal
auch in diesen Internationalismus einreihen. Wie die iibrigen Treffen solcher Art,
hat sie darauf Gewicht gelegt mbglichst alle Nationen vertreten zu haben. Und aus
diesen Nationen méglichst alle Arten von christlicher Jugendarbeit. So waren es
72 Nationen mit nahezu 1300 Delegierten, die auf den 22. Juli nach Oslo kamen.
Man bedauerte allgemein, daf® die russische und japanische Delegation aus ihren
Lindern mnicht herausgelassen wurden. Auch Deutschland war nur mit einer stark
beschriinkten Gruppe von 16 jungen Leuten vertreten. Zahlenmiflig am stirksten
konnten die Vereinigten Staaten von Amerika auftreten, mit etwas iiber 200 Teil-
nehmern. Die Schweiz hatte ihrer 36. Auch in bezug auf die Kirchenzugehorigkeit
ergab sich ein sehr buntes Bild. Da waren die groflen Blécke: die orthodoxe Kirche
des Ostens; dann alle Konfessionen der reformierten Kirche; die anglikanische Kirche
und die ganze Fiille der freien Kirchen wie Methodisten, Baptisten, Kongre-
gationalisten usw. Daf} die katholische Kirche nicht mitmachen kann — aus inneren
und #dufleren Grimden — ist heute beinahe eine Selbstverstindlichkeit, die uns aber
doch wieder schmerzlich bewufft geworden ist. Denn es liegt im Kern der christ-
lichen Botschaft, da® der Glaube an Christus eine Einheit herstellen sollte zwischen
allen Kirchen und Vélkern. Und wir sind nach Oslo gegangen, um diese innere
Einheit duflerlich zu demonstrieren. Zu diesem Zweck haben uns die groffen [Delt-
biinde eingeladen: Christlicher Verein Junger Minner, Christlicher Verein Junger
Tochter, Christlicher Studenten-Verein und der Weltkirchenrat. Diese Organisationen
erstrecken sich iiber die ganze Erde und haben Mitglieder in allen Teilen der Welt.
Sie haben schon im Jahre 1939, unmittelbar vor Kriegsausbruch, die Delegierten der
Jugendwerke nach Amsterdam gerufen, um mit ihnen dort die gemeinsamen Fragen
zu besprechen.

Doch méchte ich nun sofort berichtigen, daff die Konferenz in Oslo weit iiber
den Rahmen eines blofl internationalen Treffens hinausgeht. Sie verdankt ihren
Ursprung keiner Modebewegung unserer Tage, sondern ist so alt wie der Glaube,
der sie zusammengefiithrt hat, wie das Christentum. Wir mufften dem Herrn Li
aus China vollauf recht geben, wenn er in seinem ausgezeichneten Vortrag: «Die
Weltkirche» sagte, daff es das Christentum in seinem Wesen trage, alle Gegensiitze .
der Nationen und Klassen zu umschlieffen und darum immer und wesentlich welt-



400 Kulturelle Umschau

umspannend gewesen sei und sein werde. «Keine lebendige Gemeinde, die nicht in
sich weltweit ist!» Und wir méchten hier noch zufiigen, daf® es uns nicht darum
gehen kann, die Unterschiede der Nationen und Rassen mit einigen Schlagworten
und Idealen zu verwischen. Wir haben von Tag zu Tag die Gegensiitze der ver-
schiedenen Blécke deutlicher zu spiiren bekommen. Und es hat etlieche Delegierte
gegeben, die iiber diese stets deutlicher aufbrechende Zerrissenheit enttiuscht waren.
So miifite es sein, wenn Oslo auf Begeisterung und Idealismus gebaut wiire. Wer hin-
gegen sich immer wieder auf das Konferenzwort: «Jesus Christus ist der Herr!» aus-
richten lie3, der konnte es in iiberraschender Eindriicklichkeit erleben, daf’ dieser
Herr und er allein die Briicke ist, die tiefste Wesensunterschiede zu tuiberbriicken
vermag. Wir werden von Oslo her die Erfolglosigkeit internationaler Konferenzen
politischer und wirtschaftlicher Art viel besser verstehen. Und wir werden nichts
anderes tun konnen, als in Wort und Tat zu bekennen, dafy in Jesus Christus der
Welt Friede und Brot gesichert ist.

Von hier her war Oslo eine Konferenz, die mit den grofiten und tragfihigsten
Voraussetzungen beginnen konnte. Man merkte es schon in den ersten Begegnungen.
auf der Hinreise oder dann in den Straflen und Quartieren, daf} jeder Delegierte mit
dem Willen gekommen ist, im andern den Bruder zu erkennen, und in der stillen
Ausrichtung auf einen einigen Feldherrn, dessen Wort und Geist wir allmorgendlich
in den Gottesdiensten aufsuchten. So war es uns nur eine Bestiitigung unserer lingst
empfundenen Zusammengehorigkeit, als am Sonntag tiber 1200 Teilnehmer mitein-
ander zum Abendmahl gingen. Es hat uns geschmerzt, daf3 die Anglikaner und die
Orthodoxen offiziell nicht dabei waren, weil ihre Abendmahlsauffassung lehrmiflig
zu verschieden sei. Wir haben ihre Haltung geachtet, unsere Hoffnung aber nicht
unterdriicken kénnen, daf} Christus stiirker werde als alle diese Schranken unserer
Menschlichkeit.

Oslo war eine ausgesprochene Arbeitskonferenz. Und zwar bestand diese Arbeit
aus zwei Teilen: den Vortrigen und den Diskussions- und Studiengruppen. Es wird
uns hier nicht méglich sein, auf alle die Vortrige im einzelnen einzugehen. Wir
mochten nur herausheben die Ansprache von Prof. Reinhold Niebuhr iiber: «Die
menschliche Zerriittung und Gottes Plan». Nicbuhr hat sich eingefiihrt mit der Be-
merkung, er gelte in Amerika als das «enfant terrible» und was wir zu héren be-
kamen, war wirklich eine Stimme aus Amerika, wie wir sie aus den Gesprichen mit
den amerikanischen Freunden nicht gewohnt waren. Er hatte sich erlaubt, seinen
Landsleuten und auch uns Européern verschiedene Wahrheiten zu sagen. So konnte.
er u. a. bemerken, die Amerikaner kimen nach Europa und brichten Losungen der
europiischen Probleme, die viel zu einfach und den wirklichen Verhiltnissen nicht
angepaf’t wiren. Im ganzen war seine Ansprache ein Ruf zur Riickkehr in den Ge-
horsam Gott gegeniiber, wie er von allen Vélkern, den Siegern und Besiegten, den
Mutterlindern und Kolonien, gehort werden mufite. In die gleiche Richtung wies
der uns bekannte Dr. Martin Niemdller mit seinem Thema: «Der Herr der Zukunft».
Er hat unsere Konferenz-Erfahrung aufgenommen, daff wir heute zwischen zwei
Extremen leben, zwischen einem weltoffenen Optimismus — wie er uns z. B. in der
Arbeit von Dr. K. Mather aus Amerika iiber «Unsere Stellung zur selbstgeniigsamen
Wissenschaft» begegnet ist — und dem Nihilismus auf der andern Seite, wie er uns
vor allem im Gesprich mit den europiischen Delegationen bewufit wurde. Niemoller
weifs keine andere Lésung, als uns zur Hoffnung auf den Endsieg Jesu Christi auf-
zurufen. Diese Ausrichtung auf Christus war auch in den andern Vortriigen, die z. B.
die heutige moralische Not der Jugend oder die Frage einer sachgemifien, christ-
lichen Interpretation der Geschichte behandelten, spiirbar.

Neben diesen Vortriigen lief die Arbeit in den kleinen, etwa 25 Glieder um-
fassenden Studiengruppen, die sich zweimal im Tag zu Bibelstudium und Diskussion
trafen. Wir haben da versucht, unsere Erfahrungen und Erkenntnisse auszutauschen
und die wichtigsten Fragen der Kirche und der heutigen Welt zu besprechen. Es



Kulturelle Umschau 401

war nicht leicht, sich zu verstehen. Man merkte im Laufe der Zeit, daf’ wir nicht
nur andere Sprachen sprechen, sondern bis in unser Wesen hinein voneinander ver-
schieden sind. In meiner Gruppe hatten wir uns mit dem heutigen Sikularismus
auseinanderzusetzen. Es wurde dabei deutlich, wie verschieden nur schon das Wiort
«Sékularismus» interpretiert wurde. Sahen die Amerikaner im Sikuralismus mehr
eine Oberflichlichkeit des heutigen Lebens, so war uns Europiern diese Auslegung
nicht tiefschiirfend genug, weil wir in den letzten Jahren in Abgriinde gesehen haben,
die man mit dem Wort «Oberflichlichkeit» nicht mehr hinlinglich bezeichnen kann.
Wieder anders urteilten die Vertreter, die aus den Missionsgebieten kamen. lhnen
trat der Sikularismus noch in der Form des Heidentums entgegen. Und man kann
sich nun denken, wie schwer es war, in dieser Auseinandersetzung einmal einander
gerecht zu werden, sich zu verstehen und dazu noch von der Bibel hier allgemein
giiltige Weisungen im Kampf gegen den Sikularismus zu gewinnen. Wir sind hierin
nicht sehr weit gekommen, haben dabei aber noch manch anderes, wichtiges Pro-
blem beriihrt, wie z. B. die Frage des Krieges und was der Christ dazu zu sagen
habe; oder die Auseinandersetzung mit dem Kommunismus; oder auch die ganz
personlichen Fragen, wie ein jeder von uns an seinem Ort und in seiner Kirche Ver-
antwortung iibernehmen kénne.

Als man in den Schweizer Zeitungen die Nachricht vom Kriegsausbruch zwi-
schen Holland und Indonesien verbreiten mufdte, da haben sich in Oslo die beiden
Delegationen aus diesen Lindern zusammengesetzt und diese Kriegsfrage besprochen.
Es waren viele Vorurteile wegzuriumen. Aber trotzdem gelang es ihnen, zu einer
Einigung zu kommen und von beiden Seiten her diesen Krieg grundsitzlich zu ver-.
urteilen. Uns méchte scheinen, dafl dieses Ereignis ein Symbol ist fir die ganze
Konferenz von Oslo und auch fiir die weiteren Folgen. Wenn es uns gelingt, das
Gesprich zwischen den Christen in aller Welt aufrecht zu erhalten, dann wird die
Kirche so einen Beitrag leisten zur gegenseitigen Verstindigung der Vilker, der
vielleicht von den Politikern und ihren Organen kaum beachtet werden wird, der
aber in der Politik des eigentlichen Weltherrn, Jesus Christus, fiir den Sieg seines
Reiches von entscheidender Bedeutung sein kann. Martin Koestler.

Vom Sinn der Historie

XXI. Tagung der Stiftung Lucerna

«Vielen ist der Sinn des historischen Geschehens heute besonders fraglich.
Eine Reihe berufener Fachleute wird die Moglichkeiten der Geschichtsauffassung
darlegen, welche durch bedeutende Historiker verschiedener Zeiten und Vélker ver-
treten sind». Das sind die erliuternden Sitze, welche das Kuratorium der dies-
jihrigen Problemstellung beigegeben hat. An diese Wegweisung haben sich mit einer
Ausnahme auch die Referenten gehalten. Jeder hat aus dem ihm aufgegebenen Zeit-
raum einige der bedeutendsten Historiker und geschichtlichen Denker ausgewiihlt und
uns deren Geschichtsbild entrollt. Damit ergab sich zugleich ein anschaulicher Lings-
schnitt durch die Geschichte der Historiographie und des historischen Denkens
tiberhaupt. _

Fritz Wehrli gab in seinen Vortrigen einen Uberblick tber die Grundgedanken
der antiken Geschichtschreibung. An den Historikern Herodot, Thukydides und
Polybios - zeigte er die Moglichkeiten griechischen Geschichtsdenkens, im Werke
von Sallust und Livius verfolgte er die Grundgedanken der rémischen Historio-
graphie. Die Vortrige Wehrlis hatten nicht nur den unbestreitbaren Vorzug des
auf genauester Textinterpretation aufbauenden Philologen; er verstand es auch aus-



402 Kulturelle Umschau

gezeichnet, die antike Geschichtschreibung in den allgemeinen Rahmen des philo-
sophischen und staatstheoretischen Denkens hineinzustellen. Besonders aufschluf-
reich waren diesbeziiglich die Gedanken iiber den Einfluf} der Sophistik auf Thuky-
dides und der Staatstheorie Platons auf Polybios.

In die Grundformen mittelalterlicher Geschichtschreibung fiihrte der Basler
Historiker IWerner Kaegi ein. An den Werken Ottos von Freising und Sugers
von Saint-Denis zeigte er das Gegeniiber von Weltchronik und Biographie — der
beiden extremen Moglichkeiten historiographischen Schaffens. Im mittelalterlich-
christlichen Geschichtsdenken erscheint nun der klassische Fortunaglauben der Antike
abgelést durch den augustinischen Grundgedanken vom Kampf zwischen civitas
terrena und civitas dei. Der Sinn der Geschichte liegt fiir den Geschichtsdeuter des
Mittelalters im Siege der himmlischen iiber die irdische Biirgerschaft. In der Re-
naissance tauchen die antiken Vorstellungen wieder auf. Von Machiavelli wird die
Zyklentheorie Polybs wieder aufgenommen — um von da an ein Grundgedanke allen
modernen Denkens iiber Sinn und Wesen des geschichtlichen Geschehens zu bleiben.
Uberhaupt ergaben sich an vielen Stellen ganz unerzwungene Durchblicke auf die
engen geistigen Zusammenhinge abendlindischen Denkens — das groflfe Wort von
der geistigen Kontinuitit der Geschichte damit aufs schionste bestitigend.

In einem dritten Vortrag beschiiftigte sich W. Kaegi mit seinem gegenwirtigen
Hauptforschungsgebiet: mit Jacob Burckhardt, hier vor allem in seinem Verhiltnis
zu Ranke. Kaegi betonte, daf’ Burckhardt mehr der Schiiler Rankes sei als bis anhin
angenommen. Wohl vollzog Burckhardt eine Abkehr vom historischen Panentheis-
mus Rankes und von der Primatstellung der Politik in der Geschichtschreibung, den
Schwerpunkt immer mehr auf den Faktor Kultur verlagernd. Burckhardt hat aber
doch die Rankesche Grundkonzeption der Geschichte, die Polaritit von Religion und
Politik, beibehalten, indem er sie zur Lehre von den drei Potenzen (Staat-Religion-
Kultur) erweiterte. So liegt Burckhardts Bedeutung fiir die Geschichtschreibung vor
allem auch darin, da® er die universalhistorische Anschauung Rankes in sein hu-
manistisches Denken iibernahm und so einen neuen Humanismus schuf, mit der
neuen Dimension eines universalhistorischen Hintergrundes.

In Ranke als dem Héhepunkt der Geschichtschreibung gipfelte auch die Vor-
tragsreihe von Fritz Ernst. Von der christlich-humanen Geschichtsphilosophie Her-
ders iiber die rationalistische Geschichtslehre Johannes von Miillers zur realistischen
Geschichtswissenschaft Rankes fithrt eine innere kontinuierliche Linie: Herder ist
der Beginn, Ranke die Scheitelhohe dessen, was man die Entstehung des Historis-
mus genannt hat, die Ausbildung jenes spezifisch historischen Sinnes also, der Ge-
schichte als Leben und Leben als Geschichte versteht und deutet. Der lebendige und
wendige Geist Fritz Ernsts brachte eine Fiille neuer Aspekte, die alle verdienten, fest-
gehalten zu werden. Der Essayist zeigte sich in diesen Vortriigen auf die feinste und
gliicklichste Weise als derjenige, der mit seinen iiberraschenden, mehr intuitiv er-
fafBten Durchblicken und seinen wie spielerisch hingeworfenen Gedanken dem etwas
schwerbliitigeren Typus die notwendigen Anregungen verschafft.

Die aktuellsten Probleme warf naturgemifl die Vortragsreihe von Fritz Lieb
tiber russische Geschichtsphilosophie auf. Sie gab denn auch am meisten Anlaf} zur
Diskussion. Lieb zeigte, wie russische Philosophie aus Theologie erwuchs und wie
Geschichtsphilosophie im russischen Denken wesentlich immer zu Geschichtstheologie,
zur Apokalypse wird. Es hatte somit tiefere, nicht etwa nur zufillige Bedeutung,
wenn ein Theologe iiber dieses Thema sprach. Aber es hatte auch seine Gefahren,
indem der Schwerpunkt der Betrachtung zu einseitig auf die christlichen Entwick-
lungsfermente verlagert wurde. Lieb gelang es wohl, zu zeigen, wie eine verbliiffende
Kontinuitit das russische geschichtsphilosophische Denken von Tschaadajew iiber die
Slawophilen bis in die marxistisch-bolschewistische Geschichtsauffassung auszeichnet:
hier wie dort ist ein ausgesprochener russischer Messianismus Angelpunkt der Argu-
mentation. Sicher ist auch der Gemeinschaftsgedanke fiir das russische Geschichts-



Kulturelle Umschau 403

denken des 19. Jahrhunderts bedeutungsvoll. Doch hat Lieb ob der Herausarbeitung
dieser Kontinuitiitsmomente unzweifelhaft die andere Seite der russischen Entwick-
lung zu wenig betont: das Eindringen des rein theoretisch-abstrakten historischen
Materialismus in das russische Geschichtsdenken durch die Revolution seit 1917.
Und dieses Eindringen der marxistischen Geschichtstheorie bedeutete doch zunichst
- eine ganz entschiedene und kompromifilose Unterbrechung aller geistigen und ge-
schichtlichen Kontinuitit. Wohl wurde die rein marxistische Phase seit 1930 iiber-
wunden, wie Lieb anschaulich zeigte, und der Anschluff an die Traditionen der na-
tionalen Geschichte weitgehend wieder hergestellt. Doch darf man wohl nicht von
dem heute erreichten Entwicklungsstand aus eine mehr oder weniger ununterbrochene
Kontinuitit der russischen geistigen Entwicklung konstruieren.

Uber «Les caractéres spécifiques de I’histoire suisse» referierte David Lasserre.
Er befolgte als einziger nicht den vorgezeichneten Weg, indem er nicht einzelne
individuelle Geschichtsauffassungen schweizerischer Prigung vorlegte, sondern mehr
in allgemeiner Form die Frage nach einem schweizerischen Geschichtsbild aufrollte.
Er schiilte geschickt die apriorischen Gedanken eines solchen Geschichtsbildes her-
aus und unterwarf sie einer scharfen Kritik. Lasserre versuchte, neue Aspekte schwei-
zerischer Geschichtsbetrachtung zu hringen, wobei einige Thesen etwas problematisch
und iiberspitzt erschienen. Jedenfalls gaben sie dafiir Anlaf zu reger Diskussion.

Diese wurde, wie Ludwig Binswanger betonte, noch selten so ausgiebig be-
niitzt. In der Tat wurden wichtigste Fragen des geschichtswissenschaftlichen Pro-
blemkreises aufgeworfen, doch konnten die meisten natiirlich weder erschopfend dis-
kutiert, geschweige denn in irgendeiner Weise endgiiltig geklirt werden. Dafl die
Aufnahmebereitschaft da war, in erfreulich hohem Maf3e sogar, das zeigte sich wih-

rend des ganzen Kurses. Und das — so will mir scheinen — ist die beste Recht-
fertigung fiir die diesjihrige Problemstellung und die beste Gewihr ihre frucht-
bringende Behandlung. Walther Hofer.

Ostasiatische Kunst in Genf

Das Genfer Ethnographische Museum hat in den letzten Jahren unter der
immer noch jugendlich-tatkriftigen Leitung seines Direktors, Professor Eugeéne Pit-
tard, beachtliche Verbesserungen der Unterbringung und Aufstellung seiner Be-
stinde, sowie mehrere Ausstellungen erfolgreich durchgefiihrt und tritt nun mit der
Neuordnung seiner ostasiatischen Abteilung vor die Uffentlichkeit. Frau Melanie
Stiassny, die auch in Zirich bekannte Mitarbeiterin des Museums, hatte sich dieser
Aufgabe in dankenswerter Weise angenommen. Es gelang ihr, eine Privatsammlung
im Museum aufzustellen, wie sie sonst in der ganzen Schweiz nicht zu finden ist:
Gegenstiinde praebuddhistischer Kulte, wie kosmischer Kult und Ahnenkult. So
sehen wir hier Kultgerite und Machtinsignien (Jade) aus dem ersten Jahrtausend
vor Chr. Auf Totengaben der Tang-Zeit folgen neuere Totengaben -Figuren, welche
Geld fiir die Verstorbenen in Hiinden halten, damit die im Jenseits Lebenden nicht
mittellos seien. Dem taoistischen und dem buddhistischen Kult ist je ein Schrank
vorbehalten; letzterer enthiilt herrlich klingende Bettelschalen (um durch den Ton'
auf den Bettelnden aufmerksam zu werden) und Glocken. Chinesische und japanische
Spiele, Schreibutensilien, federleichte Brieftaubenpfeifen, deren Ton die Raubvdgel
vertreibt, Puppentheater, Raucherutensilien, Schnupftabakflischchen u. a. sind gut
vertreten und — wie alles in dieser neuen Abteilung — sehr iibersichtlich in Gruppen
zusammengefallt und geordnet. Viel Platz ist japanischen Kulten vorbehalten.
Tempelwachter- und Buddhafiguren, letztere in Meditations- und Belehmngshalhm
sowie ein Tabernakel sind wohl der Betrachtung wert. Nicht iibersehen sei ein B11d



404 Kulturelle Umschau

mit Beschriftung: Dichter, Maler und Kaligraph sind ein und dieselbe Person. Reich-
haltig ist die Schau der unaufdringlich und organisch angebrachten Lichtbilder, die
vor allem als Erginzung eine wichtige Rolle spielen, indem sie dem Museum fehlende
Dinge veranschaulichen. Erwihnt sei die Szene, welche den Versuch eines Herr-
schers darstellt, ein im Fluff versunkenes Kultgerit zu heben. Als das Gefafy fast
an der Oberfliche ist, erhebt sich ein Drache im Flufl und zerreifit das Seil. Die
Hebenden fallen riicklings um und das Geriit versinkt wieder: der Herrscher war
des Besitzes nicht wiirdig. — Japanische Waffen und Ristungen sind in verhiiltnis-
mifig grofler Anzahl vorhanden. Die Stichblitter fallen besonders auf.

Zwei Vitrinen, fiir deren Einrichtung Frau Lobsiger-Dellenbach verantwort-
lich zeichnet, bieten dem Beschauer késtliche Figuren javanischer Schattenspiele
und Marionettentheater dar. Auch hier sei Lob gezollt, wie auch einem weiteren
Mitarbeiter des Museums, Herrn Philippe de Chastonay, welcher Anordnung und Be-
leuchtung, sowie die unaufdringliche und doch klare Schildbeschriftung realisierte.

Professor Pittard mit seinem Stabe und die Stadt Genf, deren Vertreter und
verdienstlicher Forderer der Sache, Stadtrat Noul, anwesend war, kann man auf-
richtig begliickwiinschen. Fritz Ernst.

Gedanken iiber metaphysische Kunst

Die Ausstellung William Blake, die auf ihrer Reise iiber das Festland kirzlich
in Zirich war, zeigte unter anderem ein sehr merkwiirdiges Blatt: Die Erschaffung
Adams. Gott, ein dumpfgefliigelter Greis, ist iiber den hingestreckten Menschen
geworfen, der mit zuriickgekrampftem, qualgefesseltem Kopf von einer umringelnden
Schlange niedergehalten wird. Die Bewegungen des Greises, der den Menschen der
Schlange des Nichtseins entwinden und ins helle Selbstsein emporreiffen will, sind
ohne Zutrauen und Kraft; und in seinen Augen ist eine hilflos nichtverstehende
Trauer, wie eines Menschen, der es gut meint und schlecht macht und nicht weif%
warum. Dariiber gewinnt sein Gesicht, wie hie und da bei diesem Maler, etwas
seltsam Unbestimmtes, Maskenhaftes: man denkt an gewisse zweideutige Kobolde
bei Brueghel, man denkt auch an den versuchten Antonius und den auferstehenden
Christus bei Griinewald, die gleichfalls das Maskenhafte eines zeremoniellen, tief
zweideutigen Vorgangs haben; es ist, als sei Antonius unter einer (theologischen)
Decke mit den Teufeln. Hier bei Blake ist die Zweideutigkeit besonders auf Seiten
des Menschen: er will sich selbst werden und will es auch nicht, genau wie die
Materie bei den Griechen zugleich der Form sehnsiichtig wartete und sich verstockt
ihr widersetzte. Gott wird den Menschen ins Sein zerren, aber die Qual des Menschen
wird nun doppelt sein, er wird sich selbst sein, und nie mehr das Sein sein, in
dem er umfangen lag, und nie dies beides zusammenbringen, woran doch sein Gliick
und volles Wesen gekniipft wire.

Dieses tiefsinnige Blatt sticht seltsam vor unter den zahlreichen anderen von
Blake, in denen jenseitige Dinge gestaltet werden sollen, mit groflen Gebirden und
grofien Abmessungen, und die doch iiber eine siiBliche, matte Verschwommenheit
nicht hinausgelangen. Muf3 Gott und sein Tun tragisch werden, damit er fiir uns
in der Kunst Umrifs, Ausdriickbarkeit, Instindigkeit und Greifbarkeit erlange? Fast
scheint es so, wenn wir die Geschichte aller Kiinste betrachten. Die Buddhamasken,
um deren Besitz sich die Kunstkenner streiten — geben sie, wenn sie Meisterwerke
sind, die Tiefe der seligen Vernichtung und ihren Abstand von dem gewdhnlichen
platten Nichts der Stumpfheit anders als durch Beisatz eines Grans Trauer? Ist
irgendeine Abmessung der Tiefe, des Gehalts anders als durch Einbau einer Ne-
gation, durch ein eingestreutes Nichtsein anzudeuten? Gibt es in Kunst und Denken



Kulturelle Umschau 405

irgendein reines Sein, das ohne solche Kunstgriffe nicht alsbald in sein Nichts
versinke? Der Zustand rein in sich wesender Seinshaftigkeit, reiner Selbstiiberein-
stimmung und Seligkeit ist fiir den Menschen weithin ein letztes Ziel; aber genau
so weit wie es erreicht wird, hért alles Gestaltgeben und Sagen davon auf. Uberall,
wo das Goéttliche unmittelbar und in sich selbst von menschlichem Denken und
Formen ins Werk gesetzt worden ist, ist es auf der Grenze, in Leere und Lange-
weile umzuschlagen. Selbst grofe Dichter wie Dante und Milton sind dieser Gefahr
nicht entgangen, sobald sie sich allzu weit von der Beziehung Gottes auf die Welt,
von seiner Verflechtung in eine Heilsgeschichte entfernten. Hindel, der zu den
grofiten Gestaltern des rein und wolkenlos Positiven gehért, wird an den Héhe-
punkten dieser Bestrebung gefihrlich hohl. Und die grofe religiose Kunst des
Mittelalters bleibt immer bis in ihre héchsten Augenblicke ein Empor, ein Uber-
sich-hinaus, das in der Gotik ja recht eigentlich stilbildend wirkt. Die Renaissance,
welche in sich schwingendes, in sich zuriickgebogenes, antikisch in sich begniigtes
Sein geben will, gibt das hochste Sein des Menschen und nicht Gottes, und ist tief
widerchristlich. In Michelangelo reifit sie sich gewaltsam iiber sich hinaus; der
Mensch will da iiber sich hinausbrechen, und dieses soll hier das Wesen selbst des
Menschen sein. Aber es ist ein blofes Stemmen, nicht erginzt von Getragenwerden,
tief gnadenlos, eine unendliche Bemiihung, die aus unendlicher, nie heilender Ver-
wundung durch das Unendliche kommt. Und wie tief ernst — ja fast verzweifelt
ernst ist alles Gottliche bei Michelangelo. Das Gottliche bedeutet bei ihm nur
das tiefere Einsehen der Tragik alles Seins. Aber gerade darum ist die Erschaffung
des Menschen keine besondere Tragik. Die Erschaffung Adams bei Michelangelo
ist wie das Herauswinken eines Schauspielers aus der Kulisse, ein freier Bund
zwischen Spielleiter und Darsteller der Tragédie. Vielleicht ist der Christus Michei-
angelos darum so leer, weil der Mensch bei ihm selbst Christus geworden ist im
Sinne jener Sohnsschaft zum niegegebenen Ewigen, die doch darum immer die
eines verstoffenen Sohns bleibt. Aber welcher Christus — den wir doch auch als
kimpfend und leidend vorstellen — welcher Christus in der Kunstgeschichte, der
iiber dieses Kimpfen und Leiden hinausgestellt werden soll, tut uns denn genug?

Im allgemeinen ist es so, da® die Kinstler, die ohne eigenerlebte Religion
waren, zuweilen leichten Herzens sie in billiger, selbstbeseligter Vollkommenheit
zu gestalten unternahmen. So erging es dem Tragiker Corneille mit seinem «Poly-
eucte», in welchem alle Gestalten aus der widerstandslosen, im luftleeren Raum
erfolgenden Umdrehung des cartesianischen Transzendenzbegriffs dem Himmel zu-
eilen, woraus weder eine Bithnenhandlung noch eine Gestalt des Gottlichen unter
den Menschen entsteht. Der meistens, und oft herrlich untragische, aber im Herzen
religiose Haydn wufdte den héchsten Punkt seiner «Schépfung» damit zu bezeichnen,
dafl er Gott selbst einen Schépfungsgesang in den Mund legte — das Arioso «Seid
fruchtbar und mehret euch» —, ein Hoheslied auf die Welt und ihre Erschaffung,
durchwirkt von abgrundtiefer und edler, wahrhaft gottlicher Trauer, im Augen-
blick, wo das Glidubigste, Kiihnste, Bejahendste und Freudenvollste den Geschépfen
in den Schofl ihrer Seele gelegt wird, die Zeugung. Dies ist so tief wie der uralte
Gedanken der Vélker von dem géttlichen Sein, das Ich werden wollte, das nicht
nur sich sein, sondern sich wissen und sich geniefien wollte, und so tat es den Siinden-
fall in die Ichheit, in das Einzelsein. Unwissend, daf nur am Gegensatz, an der
Trauer, am ewigen Nein das Sein sich selbst fithlen und wissen kann, verlor es
das Sein und blieb nur ein Ich: der Mensch. Dies ist der Bezirk, in den alles Sinnen,
Formen und Denken des Menschen beschlossen ist; und wo er diese Grenze sprengt,
wo es ihm gelingt, sich Gott, welcher Sein und Wissen des Seins hat, hinzugeben —
da hért das Sagen auf. Alle wortreiche Mystik ist falsche und verwiistende Mystik.
Sie schmiedet sich aus dem Erlebnis Gottes verneinende Ausdriicke, welche die
Endlichkeit von Gott abwehren, aber einen Schritt jenseits des Erlebnisses in ihr
eigenes Nichts hineinfallen. Und dieses Nichts reift die ganze Welt nach — die



406 Kulturelle Umschau

dem Menschen nicht zum Verneinen gegeben ist, sondern als unlésliche Einheit von
Ja und Nein, wobei beide die Spannung fiir den Absprung ins Ewige liefern. Die
Inder, die auf die Weise dieser <negativen Theologie» besonders blindlings han-
tierten, brachten sogar ihre Mathematik damit auf das tote Geleise, indem sie die:
unendlichen, die negativen, die irrationalen Grofien ganz unproblematisch wie reale
Grolen einsetzten. Die Griechen hiiteten sich mit heiligem Schrecken davor. Sie
waren Abendlinder, und sie wuflten, dafs das begrenzt Gestaltete hinzuwerfen fiir
ein begrifflich Géttliches, das alsbald in sein Nichts versinkt, wider den héoheren
Willen ist. '

Alles menschliche Reden — und Reden gedacht als stellvertretend fiir alles
Ausdriicken — hat zu geschehen aus der Wirklichkeit des Gegensatzes und aus dem
Aufblick zur Einheit, welche nur aus diesem Gesichtswinkel uns Gestalt annimmt.
Alles Reden, Predigen, Moralisieren, als sei das Géttliche da wie ein Stein oder
ein Baum, als sei die Welt in ihren Sinn hin auflésbar wie ein Rechenexempel,
bringt immer den Riickstofs der Materie aus ihrer reinen Dichtigkeit und Existenz
hervor, der alles zusammenwirft. Daf} das Goéttliche wirklicher ist als Stein und
Baum, daf} der Weltsinn sieghafter ist als ein Rechenergebnis — das sind Dinge,
welche nur dem erlaubt und zuginglich sind, der mit Stein und Baum und be-
nannten Rechengréfien in ihrer eigenen Ebene lebt und ringt bis zum Auflersten.

Erich Brock.



	Kulturelle Umschau

