
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Christliche Weltjugendkonferenz in Oslo

22.—31. Juli 1947

Wir erleben heute die Auswirkungen der technischen Errungenschaften auch
auf dein Gebiet des geistigen Austausches zwischen den Kontinenten. Moderne
Verkehrsmittel, Flugzeug und Radio haben die Erde klein werden lassen. So ist es heute
möglich, zur Besprechung einiger wichtiger Fragen Vertreter aus der ganzen Welt
aufzubieten. Daher die Häufung von internationalen Konferenzen. Eben ist in Frankreich

das Jamboree der Pfader beendet. Vor einigen Wochen wurde in der Tschechoslowakei

ein Weltjugendtreffen durchgeführt. Und fortwährend werden neue solcher
Weltkonferenzen angezeigt, von allen möglichen kulturellen, politischen oder welt^
anschaulichen Parteien vorbereitet.

Die zweite christliche Weltjugendkonferenz in Oslo läßt sich zuerst einmal
auch in diesen Internationalismus einreihen. Wie die übrigen Treffen solcher Art,
hat sie darauf Gewicht gelegt, möglichst alle Nationen vertreten zu haben. Und aus
diesen Nationen möglichst alle Arten von christlicher Jugendarbeit. So waren es
72 Nationen mit nahezu 1300 Delegierten, die auf den 22. Juli nach Oslo kamen.
Man bedauerte allgemein, daß die russische und japanische Delegation aus ihren
Ländern nicht herausgelassen wurden. Auch Deutschland war nur mit einer stark
beschränkten Gruppe von 16 jungen Leuten vertreten. Zahlenmäßig am stärksten
konnten die Vereinigten Staaten von Amerika auftreten, mit etwas über 200
Teilnehmern. Die Schweiz hatte ihrer 36. Auch in bezug auf die Kirchenzugehörigkeit
ergab sich ein sehr buntes Bild. Da waren die großen Blöcke: die orthodoxe Kirche
des Ostens; dann alle Konfessionen der reformierten Kirche; die anglikanische Kirche
und die ganze Fülle der freien Kirchen wie Methodisten, Baptisten, Kongre-
gationalisten usw. Daß die katholische Kirche nicht mitmachen kann — aus inneren
und äußeren Gründen — ist heute beinahe eine Selbstverständlichkeit, die uns aber
doch wieder schmerzlich bewußt geworden ist. Denn es liegt im Kern der christlichen

Botschaft, daß der Glaube an Christus eine Einheit herstellen sollte zwischen
allen Kirchen und Völkern. Und wir sind nach Oslo gegangen, um diese innere
Einheit äußerlich zu demonstrieren. Zu diesem Zweck haben uns die großen
Weltbünde eingeladen: Christlicher Verein Junger Männer, Christlicher Verein Junger
Töchter, Christlicher Studenten-Verein und der Weltkirchenrat. Diese Organisationen
erstrecken sich über die ganze Erde und haben Mitglieder in allen Teilen der Welt.
Sie haben schon im Jahre 1939, unmittelbar vor Kriegsausbruch, die Delegierten der
Jugendwerke nach Amsterdam gerufen, um mit ihnen dort die gemeinsamen Fragen
zu besprechen.

Doch möchte ich nun sofort berichtigen, daß die Konferenz in Oslo weit über
den Rahmen eines bloß internationalen Treffens hinausgeht. Sie verdankt ihren
Ursprung keiner Modebewegung unserer Tage, sondern ist so alt wie der Glaube,
der sie zusammengeführt hat, wie das Christentum. Wir mußten dem Herrn Li
aus China vollauf recht geben, wenn er in seinem ausgezeichneten Vortrag: «Di©
Weltkirche» sagte, daß es das Christentum in seinem Wesen trage, alle Gegensätze
der Nationen und Klassen zu umschließen und darum immer und wesentlich weit-



400 Kulturelle Umschau

umspannend gewesen sei und sein werde. «Keine lebendige Gemeinde, die nicht in
sich weltweit ist!» Und wir möchten hier noch zufügen, daß es uns nicht darum
gehen kann, die Unterschiede der Nationen und Rassen mit einigen Schlagworten
und Idealen zu verwischen. Wir haben von Tag zu Tag &e Gegensätze der
verschiedenen Blöcke deutlicher zu spüren bekommen. Und es hat etliche Delegierte
gegeben, die über diese stets deutlicher aufbrechende Zerrissenheit enttäuscht waren.
So müßte es sein, wenn Oslo auf Begeisterung und Idealismus gebaut wäre. Wer
hingegen sich immer wieder auf das Konferenzwort: «Jesus Christus ist der Herr!»
ausrichten ließ, der konnte es in überraschender Eindrücklichkeit erleben, daß dieser
Herr und er allein die Brücke ist, die tiefste Wesensunterschiede zu überbrücken

vermag. Wir werden von Oslo her die Erfolglosigkeit internationaler Konferenzen
politischer und wirtschaftlicher Art viel besser verstehen. Und wir werden nichts
anderes tun können, als in Wort und Tat zu bekennen, daß in Jesus Christus der
Welt Friede und Brot gesichert ist.

Von hier her war Oslo eine Konferenz, die mit den größten und tragfähigsten
Voraussetzungen beginnen konnte. Man merkte es schon in den ersten Begegnungen
auf der Hinreise oder dann in den Straßen und Quartieren, daß jeder Delegierte mit
dem Willen gekommen ist, im andern den Bruder zu erkennen, und in der stillen
Ausrichtung auf einen einigen Feldherrn, dessen Wort und Geist wir allmorgendlich
in den Gottesdiensten aufsuchten. So war es uns nur eine Bestätigung unserer längst
empfundenen Zusammengehörigkeit, als am Sonntag über 1200 Teilnehmer miteinander

zum Abendmahl gingen. Es hat uns geschmerzt, daß die Anglikaner und die
Orthodoxen offiziell nicht dabei waren, weil ihre Abendmahlsauffassung lehrmäßig
zu verschieden sei. Wir haben ihre Haltung geachtet, unsere Hoffnung aber nicht
unterdrücken können, daß Christus stärker werde als alle diese Schranken unserer
Menschlichkeit.

Oslo war eine ausgesprochene Arbeitskonferenz. Und zwar bestand diese Arbeit
aus zwei Teilen: den Vorträgen und den Diskussions- und Studiengruppen. Es wird
uns hier nicht möglich sein, auf alle die Vorträge im einzelnen einzugehen. Wir
möchten nur herausheben die Ansprache von Prof. Reinhold Niebuhr über: «Die
menschliche Zerrüttung und Gottes Plan». Niebuhr hat sich eingeführt mit der
Bemerkung, er gelte in Amerika als das «enfant terrible» und was wir zu hören
bekamen, war wirklich eine Stimme aus Amerika, wie wir sie aus den Gesprächen mit
den amerikanischen Freunden nicht gewohnt waren. Er hatte sich erlaubt, seinen
Landsleuten und auch uns Europäern verschiedene Wahrheiten zu sagen. So konnte,
er u. a. bemerken, die Amerikaner kämen nach Europa und brächten Lösungen der
europäischen Probleme, die viel zu einfach und den wirklichen Verhältnissen nicht
angepaßt wären. Im ganzen war seine Ansprache ein Ruf zur Rückkehr in den
Gehorsam Gott gegenüber, wie er von allen Völkern, den Siegern und Besiegten, den
Mutterländern und Kolonien, gehört werden mußte. In die gleiche Richtung wies
der uns bekannte Dr. Martin Niemöller mit seinem Thema: «Der Herr der Zukunft».
Er hat unsere Konferenz-Erfahrung aufgenommen, daß wir heute zwischen zwei
Extremen leben, zwischen einem weltoffenen Optimismus — wie er uns z. B. in der
Arbeit von Dr. K. Mather aus Amerika über «Unsere Stellung zur selbstgenügsamen
Wissenschaft» begegnet ist — und dem Nihilismus auf der andern Seite, wie er uns
vor allem im Gespräch mit den europäischen Delegationen bewußt wurde. Niemöller
weiß keine andere Lösung, als uns zur Hoffnung auf den Endsieg Jesu Christi
aufzurufen. Diese Ausrichtung auf Christus war auch in den andern Vorträgen, die z. B.
die heutige moralische Not der Jugend oder die Frage einer sachgemäßen, christlichen

Interpretation der Geschichte behandelten, spürbar.
Neben diesen Vorträgen lief die Arbeit in den kleinen, etwa 25 Glieder

umfassenden Studiengruppen, die sich zweimal im Tag zu Bibelstudium und Diskussion
trafen. Wir haben da versucht, unsere Erfahrungen und Erkenntnisse auszutauschen
und die wichtigsten Fragen der Kirche und der heutigen Welt zu besprechen. Es



Kulturelle Umschau 401

war nicht leicht, sich zu verstehen. Man merkte im Laufe der Zeit, daß wir nicht
nur andere Sprachen sprechen, sondern bis in unser Wesen hinein voneinander
verschieden sind. In meiner Gruppe hatten wir uns mit dem heutigen Säkularismus
auseinanderzusetzen. Es wurde dabei deutlich, wie verschieden nur schon das Wort
«Säkularismus» interpretiert wurde. Sahen die Amerikaner im Säkuralismus mehr
eine Oberflächlichkeit des heutigen Lebens, so war uns Europäern diese Auslegung
nicht tiefschürfend genug, weil wir in den letzten Jahren in Abgründe gesehen haben,
die man mit dem Wort «Oberflächlichkeit» nicht mehr hinlänglich bezeichnen kann.
Wieder anders urteilten die Vertreter, die aus den Missionsgebieten kamen. Ihnen
trat der Säkularismus noch in der Form des Heidentums entgegen. Und man kann
sich nun denken, wie schwer es war, in dieser Auseinandersetzung einmal einander
gerecht zu werden, sich zu verstehen und dazu noch von der Bibel her allgemein
gültige Weisungen im Kampf gegen den Säkularismus zu gewinnen. Wir sind hierin
nicht sehr weit gekommen, haben dabei aber noch manch anderes, wichtiges
Problem berührt, wie z. B. die Frage des Krieges und was der Christ dazu zu sagen
habe; oder die Auseinandersetzung mit dem Kommunismus; oder auch die ganz
persönlichen Fragen, wie ein jeder von uns an seinem Ort und in seiner Kirche
Verantwortung übernehmen könne.

Als man in den Schweizer Zeitungen die Nachricht vom Kriegsausbruch
zwischen Holland und Indonesien verbreiten mußte, da haben sich in Oslo die beiden
Delegationen aus diesen Ländern zusammengesetzt und diese Kriegsfrage besprochen.
Es waren viele Vorurteile wegzuräumen. Aber trotzdem gelang es ihnen, zu einer
Einigung zu kommen und von beiden Seiten her diesen Krieg grundsätzlich zu
verurteilen. Uns möchte scheinen, daß dieses Ereignis ein Symbol ist für die ganze
Konferenz von Oslo und auch für die weiteren Folgen. Wenn es uns gelingt, das

Gespräch zwischen den Christen in aller Welt aufrecht zu erhalten, dami wird die
Kirche so einen Beitrag leisten zur gegenseitigen Verständigung der Völker, der
vielleicht von den Politikern und ihren Organen kaum beachtet werden wird, der
aber in der Politik des eigentlichen Weltherrn, Jesus Christus, für den Sieg seines
Reiches von entscheidender Bedeutung sein kann. Martin Koestler.

Vom Sinn der Historie

XXI. Tagung der Stiftung Lucerna

«Vielen ist der Sinn des historischen Geschehens heute besonders fraglich.
Eine Reihe berufener Fachleute wird die Möglichkeiten der Geschichtsauffassung
darlegen, welche durch bedeutende Historiker verschiedener Zeiten und Völker
vertreten sind». Das sind die erläuternden Sätze, welche das Kuratorium der
diesjährigen Problemstellung beigegeben hat. An diese Wegweisung haben sich mit einer
Ausnahme auch die Referenten gehalten. Jeder hat aus dem ihm aufgegebenen
Zeitraum einige der bedeutendsten Historiker und geschichtlichen Denker ausgewählt und
uns deren Geschichtsbild entrollt. Damit ergab sich zugleich ein anschaulicher
Längsschnitt durch die Geschichte der Historiographie und des historischen Denkens
überhaupt.

Fritz Wehrli gab in seinen Vorträgen einen Überblick über die Grundgedanken
der antiken Geschichtschreibung. An den Historikern Herodot, Thukydides und
Polybios zeigte er die Möglichkeiten griechischen Geschichtsdenkens, im Werke
von Sallust und Livius verfolgte er die Grundgedanken der römischen Historiographie.

Die Vorträge Wehrlis hatten nicht nur den unbestreitbaren Vorzug des
auf genauester Textinterpretation aufbauenden Philologen; er verstand es auch aus-



402 Kulturelle Umschau

gezeichnet, die antike Geschichtschreibung in den allgemeinen Rahmen des
philosophischen und staatstheoretischen Denkens hineinzustellen. Besonders aufschlußreich

waren diesbezüglich die Gedanken über den Einfluß der Sophistik auf Thukydides

und der Staatstheorie Piatons auf Polybios.
In die Grundformen mittelalterUcher Geschichtschreibung führte der Basler

Historiker Werner Kaegi ein. An den Werken Ottos von Freising und Sugers
von Saint-Denis zeigte er das Gegenüber von Weltchronik und Biographie — der
beiden extremen Möglichkeiten historiographischen Schaffens. Im mittelalterlichchristlichen

Geschichtsdenken erscheint nun der klassische Fortunaglauben der Antike
abgelöst durch den augustinischen Grundgedanken vom Kampf zwischen civitas
terrena und civitas dei. Der Sinn der Geschichte liegt für den Geschichtsdeuter des

Mittelalters im Siege der himmlischen über die irdische Bürgerschaft. In der
Renaissance tauchen die antiken Vorstellungen wieder auf. Von Machiavelli wird die
Zyklentheorie Polybs wieder aufgenommen — um von da an ein Grundgedanke allen
modernen Denkens über Sinn und Wesen des geschichtlichen Geschehens zu bleiben.
Überhaupt ergaben sich an vielen Stellen ganz unerzwungene Durchblicke auf die

engen geistigen Zusammenhänge abendländischen Denkens — das große Wort von
der geistigen Kontinuität der Geschichte damit aufs schönste bestätigend.

In einem dritten Vortrag beschäftigte sich W. Kaegi mit seinem gegenwärtigen
Hauptforschungsgebiet: mit Jacob Burckhardt, hier vor allem in seinem Verhältnis
zu Ranke. Kaegi betonte, daß Burckhardt mehr der Schüler Rankes sei als bis anhin
angenommen. Wohl vollzog Burckhardt eine Abkehr vom historischen Panentheis-
mus Rankes und von der Primatstellung der Politik in der Geschichtschreibung, den
Schwerpunkt immer mehr auf den Faktor Kultur verlagernd. Burckhardt hat aber
doch die Rankesche Grundkonzeption der Geschichte, die Polarität von Religion und
Politik, beibehalten, indem er sie zur Lehre von den drei Potenzen (Staat-Religion-
Kultur) erweiterte. So liegt Burckhardts Bedeutung für die Geschichtschreibung vor
allem auch darin, daß er die universalhistorische Anschauung Rankes in sein
humanistisches Denken übernahm und so einen neuen Humanismus schuf, mit der
neuen Dimension eines universalhistorischen Hintergrundes.

In Ranke als dem Höhepunkt der Geschichtschreibung gipfelte auch die
Vortragsreihe von Fritz Ernst. Von der christlich-humanen Geschichtsphilosophie Herders

über die rationalistische Geschichtslehre Johannes von Müllers zur realistischen
Geschichtswissenschaft Rankes führt eine innere kontinuierliche Linie: Herder ist
der Beginn, Ranke die Scheitelhöhe dessen, was man die Entstehung des Historismus

genannt hat, die Ausbildung jenes spezifisch historischen Sinnes also, der
Geschichte als Leben und Leben als Geschichte versteht und deutet. Der lebendige und
wendige Geist Fritz Ernsts brachte eine Fülle neuer Aspekte, die alle verdienten,
festgehalten zu werden. Der Essayist zeigte sich in diesen Vorträgen auf die feinste und
glücklichste Weise als derjenige, der mit seinen überraschenden, mehr intuitiv
erfaßten Durchblicken und seinen wie spielerisch hingeworfenen Gedanken dem etwas
schwerblütigeren Typus die notwendigen Anregungen verschafft.

Die aktuellsten Probleme warf naturgemäß die Vortragsreihe von Fritz Lieb
über russische Geschichtsphilosophie auf. Sie gab denn auch am meisten Anlaß zur
Diskussion. Lieb zeigte, wie russische Philosophie aus Theologie erwuchs und wie
Geschichtsphilosophie im russischen Denken wesentlich immer zu Geschichtstheologie,
zur Apokalypse wird. Es hatte somit tiefere, nicht etwa nur zufällige Bedeutung,
wenn ein Theologe über dieses Thema sprach. Aber es hatte auch seine Gefahren,
indem der Schwerpunkt der Betrachtung zu einseitig auf die christlichen
Entwicklungsfermente verlagert wurde. Lieb gelang es wohl, zu zeigen, wie eine verblüffende
Kontinuität das russische geschichtsphilosophische Denken von Tschaadajew über die
Slawophilen bis in die marxistisch-bolschewistische Geschichtsauffassung auszeichnet:
hier wie dort ist ein ausgesprochener russischer Messianismus Angelpunkt der
Argumentation. Sicher ist auch der Gemeinschaftsgedanke für das russische Gesehichts-



Kulturelle Umschau 403

denken des 19. Jahrhunderts bedeutungsvoll. Doch hat Lieb ob der Herausarbeitung
dieser Kontinuitätsmomente unzweifelhaft die andere Seite der russischen Entwicklung

zu wenig betont: das Eindringen des rein theoretisch-abstrakten historischen
Materialismus in das russische Geschichtsdenken durch die Revolution seit 1917.
Und dieses Eindringen der marxistischen Geschichtstheorie bedeutete doch zunächst
eine ganz entschiedene und kompromißlose Unterbrechung aller geistigen und
geschichtlichen Kontinuität. Wohl wurde die rein marxistische Phase seit 1930
überwunden, wie Lieb anschaulich zeigte, und der Anschluß an die Traditionen der
nationalen Geschichte weitgehend wieder hergestellt. Doch darf man wohl nicht von
dem heute erreichten Entwicklungsstand aus eine mehr oder weniger ununterbrochene
Kontinuität der russischen geistigen Entwicklung konstruieren.

über «Les caractères spécifiques de l'histoire suisse» referierte David Lasserre.
Er befolgte als einziger nicht den vorgezeichneten Weg, indem er nicht einzelne
individuelle Geschichtsauffassungen schweizerischer Prägung vorlegte, sondern mehr
in allgemeiner Form die Frage nach einem schweizerischen Geschichtsbild aufrollte.
Er schälte geschickt die apriorischen Gedanken eines solchen Geschichtsbildes heraus

und unterwarf sie einer scharfen Kritik. Lasserre versuchte, neue Aspekte
schweizerischer Geschichtsbetrachtung zu bringen, wobei einige Thesen etwas problematisch
und überspitzt erschienen. Jedenfalls gaben sie dafür Anlaß zu reger Diskussion.

Diese wurde, wie Ludwig Binswanger betonte, noch selten so ausgiebig
benützt. In der Tat wurden wichtigste Fragen des geschichtswissenschaftlichen
Problemkreises aufgeworfen, doch konnten die meisten natürlich weder erschöpfend
diskutiert, geschweige denn in irgendeiner Weise endgültig geklärt werden. Daß die
Aufnahmebereitschaft da war, in erfreulich hohem Maße sogar, das zeigte sich während

des ganzen Kurses. Und das — so will mir scheinen ¦— ist die beste
Rechtfertigung für die diesjährige Problemstellung und die beste Gewähr ihre
fruchtbringende Behandlung. Walther Hofer.

Ostasiatische Kunst in Genf

Das Genfer Ethnographische Museum hat in den letzten Jahren unter der
immer noch jugendlich-tatkräftigen Leitung seines Direktors, Professor Eugène
Pittard, beachtliche Verbesserungen der Unterbringung und Aufstellung seiner
Bestände, sowie mehrere Ausstellungen erfolgreich durchgeführt und tritt nun mit der
Neuordnung seiner ostasiatischen Abteilung vor die Öffentlichkeit. Frau Melanie
Stiassny, die auch in Zürich bekannte Mitarbeiterin des Museums, hatte sich dieser
Aufgabe in dankenswerter Weise angenommen. Es gelang ihr, eine Privatsammlung
im Museum aufzustellen, wie sie sonst in der ganzen Schweiz nicht zu finden ist:
Gegenstände praebuddhistischer Kulte, wie kosmischer Kult und Ahnenkult. So

sehen wir hier Kultgeräte und Machtinsignien (Jade) aus dem ersten Jahrtausend
vor Chr. Auf Totengaben der Tang-Zeit folgen neuere Totengaben-Figuren, welche
Geld für die Verstorbenen in Händen halten, damit die im Jenseits Lebenden nicht
mittellos seien. Dem taoistischen und dem buddhistischen Kult ist je ein Schrank
vorbehalten; letzterer enthält herrlich klingende Bettelschalen (um durch den Tort
auf den Bettelnden aufmerksam zu werden) und Glocken. Chinesische und japanische
Spiele, Schreibutensilien, federleichte Brieftaubenpfeifen, deren Ton die Raubvögel
vertreibt, Puppentheater, Raucherutensilien, Schnupftabakfläschchen u. a. sind gut
rertreten und — wie alles in dieser neuen Abteilung — sehr übersichtlich in Gruppen
zusammengefaßt und geordnet. Viel Platz ist japanischen Kulten vorbehalten.
Tempelwächter- und Buddhafiguren, letztere in Meditations- und Belehrungshaltung,
sowie ein Tabernakel sind wohl der Betrachtung wert. Nicht übersehen sei ein Bild



404 Kulturelle Umschau

mit Beschriftung: Dichter, Maler und Kaligraph sind ein und dieselbe Person. Reichhaltig

ist die Schau der unaufdringlich und organisch angebrachten Lichtbilder, die
vor allem als Ergänzung eine wichtige Rolle spielen, indem sie dem Museum fehlende
Dinge veranschaulichen. Erwähnt sei die Szene, welche den Versuch eines
Herrschers darstellt, ein im Fluß versunkenes Kultgerät zu heben. Als das Gefäß fast
an der Oberfläche ist, erhebt sich ein Drache im Fluß und zerreißt das Seil. Die
Hebenden fallen rücklings um und das Gerät versinkt wieder: der Herrscher war
des Besitzes nicht würdig. — Japanische Waffen und Rüstungen sind in verhältnismäßig

großer Anzahl vorhanden. Die Stichblätter fallen besonders auf.
Zwei Vitrinen, für deren Einrichtung Frau Lobsiger-Dellenbach verantwortlich

zeichnet, bieten dem Beschauer köstliche Figuren javanischer Schattenspiele
und Marionettentheater dar. Auch hier sei Lob gezollt, wie auch einem weiteren
Mitarbeiter des Museums, Herrn Philippe de Chastonay, welcher Anordnung und
Beleuchtung, sowie die unaufdringliche und doch klare Schildbeschriftung realisierte.

Professor Pittard mit seinem Stabe und die Stadt Genf, deren Vertreter und
verdienstlicher Förderer der Sache, Stadtrat Noul. anwesend war, kann man
aufrichtig beglückwünschen. Fritz Ernst.

Gedanken über metaphysische Kunst

Die Ausstellung William Blake, die auf ihrer Reise über das Festland kürzlich
in Zürich war, zeigte unter anderem ein sehr merkwürdiges Blatt: Die Erscliaffung
.{dams. Gott, ein dumpfgeflügelter Greis, ist über den hingestreckten Menschen
geworfen, der mit zurückgekrampftem, qualgefesseltcm Kopf von einer umringelnden
Schlange niedergehalten wird. Die Bewegungen des Greises, der den Menschen der
Schlange des Nichtseins entwinden und ins helle Selbstsein emporreißen will, sind
ohne Zutrauen und Kraft; und in seinen Augen ist eine hilflos nichtverstehende
Trauer, wie eines Menschen, der es gut meint und schlecht macht und nicht weiß
warum. Darüber gewinnt sein Gesicht, wie hie und da bei diesem Maler, etwas
seltsam Unbestimmtes, Maskenhaftes: man denkt an gewisse zweideutige Kobolde
bei Brueghel, man denkt auch an den versuchten Antonius und den auferstehenden
Christus bei Grünewald, die gleichfalls das Maskenhafte eines zeremoniellen, tief
zweideutigen Vorgangs haben; es ist, als sei Antonius unter einer (theologischen)
Decke mit den Teufeln. Hier bei Blake ist die Zweideutigkeit besonders auf Seiten
des Menschen: er will sich selbst werden und will es auch nicht, genau wie die
Materie bei den Griechen zugleich der Form sehnsüchtig wartete und sich verstockt
ihr widersetzte. Gott wird den Menschen ins Sein zerren, aber die Qual des Menschen
wird nun doppelt sein, er wird sich selbst sein, und nie mehr das Sein sein, in
dem er umfangen lag, und nie dies beides zusammenbringen, woran doch sein Glück
und volles Wesen geknüpft wäre.

Dieses tiefsinnige Blatt sticht seltsam vor unter den zahlreichen anderen von
Blake, in denen jenseitige Dinge gestaltet werden sollen, mit großen Gebärden und
großen Abmessungen, und die doch über eine süßliche, matte Verschwommenheit
nicht hinausgelangen. Muß Gott und sein Tun tragisch werden, damit er für uns
in der Kunst Umriß, Ausdrückbarkeit, Inständigkeit und Greifbarkeit erlange? Fast
scheint es so, wenn wir die Geschichte aller Künste betrachten. Die Buddhamasken,
um deren Besitz sich die Kunstkenner streiten — geben sie, wenn sie Meisterwerke
sind, die Tiefe der seligen Vernichtung und ihren Abstand von dem gewöhnlichen
platten Nichts der Stumpfheit anders als durch Beisatz eines Grans Trauer? Ist
irgendeine Abmessung der Tiefe, des Gehalts anders als durch Einbau einer
Negation, durch ein eingestreutes Nichtsein anzudeuten? Gibt es in Kunst und Denken,



Kulturelle Umschau 405

irgendein reines Sein, das ohne solche Kunstgriffe nicht alsbald in sein Nichts
versänke? Der Zustand rein in sich wesender Seinshaftigkeit, reiner Selbstübereinstimmung

und Seligkeit ist für den Menschen weithin ein letztes Ziel; aber genau
so weit wie es erreicht wird, hört alles Gestaltgeben und Sagen davon auf. überall,
wo das Göttliche unmittelbar und in sich selbst von menschlichem Denken und
Formen ins Werk gesetzt worden ist, ist es auf der Grenze,, in Leeire und Langeweile

umzuschlagen. Selbst große Dichter wie Dante und Milton sind dieser Gefahr
nicht entgangen, sobald sie sich allzu weit von der Beziehung Gottes auf die Welt,
von seiner Verflechtung in eine Heilsgeschichte entfernten. Händel, der zu den
größten Gestaltern des rein und wolkenlos Positiven gehört, wird an den
Höhepunkten dieser Bestrebung gefährlich hohl. Und die große religiöse Kunst des

Mittelalters bleibt immer bis in ihre höchsten Augenblicke ein Empor, ein über-
sich-hinaus, das in der Gotik ja recht eigentlich stilbildend wirkt. Die Renaissance,
welche in sich schwingendes, in sich zurückgebogenes, antikisch in sich begnügtes
Sein geben will, gibt das höchste Sein des Menschen und nicht Gottes, und ist tief
widerchristlich. In Michelangelo reißt sie sich gewaltsam über sich hinaus; der
Mensch will da über sich hinausbrechen, und dieses soll hier das Wesen selbst des
Menschen sein. Aber es ist ein bloßes Stemmen, nicht ergänzt von Getragenwerden,
tief gnadenlos, eine unendliche Bemühung, die aus unendlicher, nie heilender
Verwundung durch das Unendliche kommt. Und wie tief ernst — ja fast verzweifelt
ernst ist alles Göttliche bei Michelangelo. Das Göttliche bedeutet bei ihm nur
das tiefere Einsehen der Tragik alles Seins. Aber gerade darum ist die Erschaffung
des Menschen keine besondere Tragik. Die Erschaffung Adams bei Michelangelo
ist wie das Herauswinken eines Schauspielers aus der Kulisse, ein freier Bund
zwischen Spielleiter und Darsteller der Tragödie. Vielleicht ist der Christus Michelangelos

darum so leer, weil der Mensch bei ihm selbst Christus geworden ist im
Sinne jener Sohnsschaft zum niegegebenen Ewigen, die doch darum immer die
eines verstoßenen Sohns bleibt. Aber welcher Christus — den wir doch auch als

kämpfend und leidend vorstellen — welcher Christus in der Kunstgeschichte, der
über dieses Kämpfen und Leiden hinausgestcllt werden soll, tut uns denn genug?

Im allgemeinen ist es so, daß die Künstler, die ohne eigenerlebte Religion
waren, zuweilen leichten Herzens sie in billiger, selbstbeseligter ^ ollkommenheit
zu gestalten unternahmen. So erging es dem Tragiker Corneille mit seinem «Poly-
euete», in welchem alle Gestalten aus der widerstandslosen, im luftleeren Raum
erfolgenden Umdrehung des cartesianischen Transzendenzbegriffs dem Himmel
zueilen, woraus weder eine Bühnenhandlung noch eine Gestalt des Göttlichen unter
den Menschen entsteht. Der meistens, und oft herrlich untragische, aber im Herzen
religiöse Haydn wußte den höchsten Punkt seiner «Schöpfung» damit zu bezeichnen,
daß er Gott selbst einen Schöpfungsgesang in den Mund legte — das Arioso «Seid
fruchtbar und mehret euch» —. ein Hoheslied auf die Welt und ihre Erschaffung,
durchwirkt von abgrundtiefer und edler, wahrhaft göttlicher Trauer, im Augenblick,

wo das Gläubigste, Kühnste, Bejahendste und Freudenvollste den Geschöpfen
in den Schoß ihrer Seele gelegt wird, die Zeugung. Dies ist so tief wie der uralte
Gedanken der Völker von dem göttlichen Sein, das Ich werden wollte, das nicht
nur sich sein, sondern sich wissen und sich genießen wollte, und so tat es den Sünden-
faH in die Ichheit, in das Einzelsein. Unwissend, daß nur am Gegensatz, an der
Trauer, am ewigen Nein das Sein sich selbst fühlen und wissen kann, verlor es

das Sein und blieb nur ein Ich: der Mensch. Dies ist der Bezirk, in den alles Sinnen,
Formen und Denken des Menschen beschlossen ist; und wo er diese Grenze sprengt,
wo es ihm gelingt, sich Gott, welcher Sein und Wissen des Seins hat, hinzugeben —
da hört das Sagen auf. Alle wortreiche Mystik ist falsche und verwüstende Mystik.
Sie schmiedet sich aus dem Erlebnis Gottes verneinende Ausdrücke, welche die
Endlichkeit von Gott abwehren, aber einen Schritt jenseits des Erlebnisses in ihr
eigenes Nichts hineinfallen. Und dieses Nichts reißt die ganze Welt nach — die



406 Kulturelle Umschau

dem Menschen nicht zum Verneinen gegeben ist, sondern als unlösliche Einheit von
Ja und Nein, wobei beide die Spannung für den Absprung ins Ewige liefern. Die
Inder, die auf die Weise dieser «negativen Theologie» besonders blindlings
hantierten, brachten sogar ihre Mathematik damit auf das tote Geleise, indem sie die-

unendlichen, die negativen, die irrationalen Größen ganz unproblematisch wie reale
Größen einsetzten. Die Griechen hüteten sich mit heiligem Schrecken davor. Sie

waren Abendländer, und sie wußten, daß das begrenzt Gestaltete hinzuwerfen für
ein begrifflich Göttliches, das alsbald in sein Nichts versinkt, wider den höheren
Willen ist.

Alles menschliche Reden — und Reden gedacht als stellvertretend für alles
Ausdrücken — hat zu geschehen aus der Wirklichkeit des Gegensatzes und aus dem
Aufblick zur Einheit, welche nur aus diesem Gesichtswinkel uns Gestalt annimmt.
Alles Reden, Predigen, Moralisieren, als sei das Göttliche da wie ein Stein oder
ein Baum, als sei die Welt in ihren Sinn hin auflösbar wie ein Rechenexempel,
bringt immer den Rückstoß der Materie aus ihrer reinen Dichtigkeit und Existenz
hervor, der alles zusammenwirft. Daß das Göttliche wirklicher ist als Stein und
Baum, daß der Weltsinn sieghafter ist als ein Rechenergebnis — das sind Dinge,
welche nur dem erlaubt und zugänglich sind, der mit Stein und Baum und
benannten Rechengrößen in ihrer eigenen Ebene lebt und ringt bis zum Äußersten.

Erich Brock.


	Kulturelle Umschau

