
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 5

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Altdeutsche Malerei in Schaffhausen

Unter den zahlreichen Ausstellungen von ausländischem Museumsgut, die seit
Kriegsende in schweizerischen Städten durchgeführt wurden, darf die große Schau
«Meisterwerke altdeutscher Malerei» im Museum zu Allerheiligen in Schaffhausen
eine Sonderstellung beanspruchen. Denn sie führt nicht die Bestände eines
bestimmten Museums oder frei zusammengestellte Meisterwerke aus dem Kunstbesitz
eines bestimmten Landes vor, sondern sie ist einem klar formulierten kunstgeschichtlichen

Leitgedanken unterstellt. «Altdeutsche Malerei» bedeutet dem Kunsthistoriker
im wesentlichen die deutsche, österreichische und schweizerische Malerei des
fünfzehnten und der ersten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts. Dieses bedeutsame
Thema in seiner ganzen Reichweite durch ausgewählte Werke aus reichsdeutschem
Besitz zu illustrieren, war eine dankbare Aufgabe, die in der Schweiz noch nie
versucht worden war, und deren Durchführung wohl auch nur dank der heutigen
Situation in dem von den Kriegsleiden sich allmählich erholenden Museumswesen
Deutschlands möglich wurde. Direktor Dr. Walter U. Guyan ließ es sich angelegen
sein, durch persönlichen Besuch aller in Frage kommenden Kunststätten eine
repräsentative Auslese von Leihgaben zu erlangen, und es gelang ihm, alle regionalen
Bereiche der altdeutschen Malerei und alle bedeutenden Künstlerpersönlichkeiten
durch kennzeichnende Werke zu repräsentieren. In dankenswerter Weise beteiligten
sich mit Leihgaben die Museen von Augsburg, Braunschweig, Darmstadt, Frankfurt,
Freiburg, Köln, Mainz, München, Münster, Nördlingen, Nürnberg und Stuttgart,
sowie verschiedene kirchliche Korporationen. Eine ähnliche Gesamtschau altdeutscher
Malerei ist auch in Deutschland noch nie unternommen worden. Die einzige
Veranstaltung, die sich damit vergleichen ließe, wäre die Ausstellung «Malerei und
Plastik des 15./16. Jahrhunderts, Schweiz und angrenzende Gebiete», die das Kunsthaus

Zürich 1920 durchführte. Diese regional beschränkte Schau altdeutscher Kunst
zeitigte seinerzeit wichtige kunsthistorische Ergebnisse. Doch liegt sie allzuweit
zurück, um mit der jetzigen Ausstellung in direkten Vergleich gesetzt zu werden.

Lange Zeit mußte die altdeutsche Kunst in der allgemeinen Wertung
zurücktreten hinter dem gleichzeitigen Kunstschaffen der Niederlande, in welchem
das Spätmittelalter nördlich der Alpen seinen reichsten künstlerischen Ausdruck
gefunden hat, und hinter demjenigen Italiens, das im 15. Jahrhundert schon die
neue Geistes- und Formenwelt der Frührenaissance entwickelte. Der erste Kunst-
forscher, der eine für weitere Kreise bestimmte Gesamtübersicht über dieses Gebiet
bot, war Ernst Heidrich, der im ersten Weltkrieg gefallen ist. Seine vom
Kulturhistorischen ausgehende Einführung zu dem 1909 erschienenen Bilderwerk «Die
altdeutsche Malerei» (Verlag Eugen Diederichs, Jena) bewahrt noch heute ihre
Geltung, dank der geistvollen Gesamtschau und der feinfühligen Einzelanalyse.
Damals war die altdeutsche Malerei mit Ausnahme einzelner Namen wie Dürer, Cranach
und Holbein in weiteren Kreisen noch kaum bekannt. In der Zwischenzeit hat die
Forschung auch in diesem Bereich gründliche Arbeit geleistet, und zwar sowohl in
dokumentarischer als in stilkritischer Hinsicht. Anhand des noch erhaltenen
Denkmälerbestandes, der ja nur einen kleinen und oft unzusammenhängenden Teil der
sehr ausgedehnten Gesamtproduktion der altdeutschen Meister darstellt, wurde die



330 Kulturelle Umschau

Autorschaft zahlreicher Werke geklärt, das Erscheinungsbild vieler (zum Teil auch

anonymer) Künstlerpersönlichkeiten gefestigt und das Wesen der altdeutschen
Malerei in seiner Eigenart gegenüber der altniederländischen zuverlässiger dargestellt.
So veranschaulicht uns heute die prachtvolle Schaffhauser Ausstellung, wenigstens
im Ausschnitt, den Umfang und die Geltung eines bedeutungsvollen Kunstgebietes,
dessen Bestand, Form und Gehalt wissenschaftlich im wesentlichen geklärt ist.

In der Schaffhauser Ausstellung, die man mit Recht eine «Studienausstellung»
genannt hat, sind 33 mit Namen bekannte Künstler mit einem oder mehreren Werken
vertreten. Daneben erscheinen aber noch weitere 24 Künstler, die anonym bleiben
und von der Wissenschaft in den meisten Fällen einfach als «Meister» eines
bestimmten Werkes bezeichnet werden. Diese beträchtliche Zahl nicht mit Namen
und Lebensdaten ausgestatteter, aber an bestimmten Stilmerkmalen erkennbarer
Künstler beleuchtet sehr eindrücklich die Kulturverhältnisse der altdeutschen Kunst.
Ernst Heidrich hat dies schon vor vier Jahrzehnten einprägsam formuliert: «Zunftmäßig

ist die Künstlerschaft organisiert. Nicht das Atelier, sondern die Werkstatt
ist der Entstehungsort des Gemäldes. Nach festen Gesetzen, wie etwa über die Zahl
der Gesellen, und nach festen Regeln für Technik und Material wird gearbeitet.
Die Güte des Werkes wird nicht so sehr nach der in ihm zutagetretenden Phantasieleistung,

als vielmehr nach der Solidität der technischen Herstellung bewertet. Die
Gesellen arbeiten mit, und es wird dann wohl im Einzelnen von den Bestellern
ausbedungen oder vom Künstler versprochen, wieweit die eigenhändige Vollendung des
Werkes durch den Maler selbst geschehen soll, und was der Ausführung durch die
Gehilfen zufällt». Aus Albrecht Dürers Briefen geht hervor, wie ernst man die
technische Ausführung der Bilder nahm, und wie wenig Aufhebens man von
künstlerischen Gestaltungsproblemen machte. Wenn Dürer von einem seiner Bilder rühmt,
daß es nun «fünfhundert Jahre sauber und frisch sein werde», so ist diese Garantiefrist,

wie die Schaffhauser Ausstellung zeigt, nicht zu hoch angesetzt worden!
Wie Ernst Heidrich feststellt, ist «die Vollendung der Altarform auf dem

Gebiet der bildenden Kunst die größte Leistung dieser Epoche». So sehen wir in Schaff-
hausen vor allem Teilstücke von Altarwerken. Die altdeutschen Meister waren oft
zugleich auch Bildschnitzer, so daß sie die Holzplastiken im Altarschrein selbst
herstellen konnten. Bei der Bemalung der Altarflügel galt die Regel, daß nur die Innenseiten,

die an Sonn- und Festtagen sichtbar waren, einen leuchtenden Goldgrund
erhielten, während die an Werktagen, bei geschlossenem Altarschrein, allein sichtbaren
Außenseiten stets dieses strahlenden, vollkommen unnaturalistischen Schmuckes
entbehrten. Die imponierende Wirkung eines großformatigen Altarbildes mit
Seitenflügeln kann man in Schaffhausen bewundernd genießen an dem herrlichen Paum-
gartner-Altar von Albrecht Dürer, der wahrscheinlich 1503 als Stiftung für die
Nürnberger Katharinenkirchc entstand. Er zeigt im Mittelbild die Geburt Christi,
mit der zu jener Zeit üblichen Beifügung der gesamten Stifterfamilie in kleinen
Figuren und auf den Innenseiten der Flügel die ritterlichen Gestalten der Heiligen
Georg und Eustachius, in denen man die Bildnisse von Stephan und Lukas
Paumgartner vermutet. Ein prachtvolles Beispiel dafür, wie die eindringlich gestaltende
ßildniskunst der beginnenden Renaissance sich auch in der großen Kirchenmalerei
einen Platz sucht. — Wie kompliziert der Gesamtaufbau eines Großformat-Altarwerkes

sein konnte, möge man den Katalognotizen zu den vier figurenreichen Flügelbildern

des Kaishcimer Altares (1502) von Hans Holbein dem Älteren entnehmen.
Als Teilstück eines großen, nach thematischem Gesamtplan aufgebauten Altarwerkes
gibt sich auch die «Verkündigung an Maria» von Konrad Witz zu erkennen, in der
sich die geheimnisvoll durchgeistigte Kunst des großen Realisten in ihrer reifsten
Form zeigt. — Um hier gleich noch auf zwei weitere im schweizerischen Bereich
groß gewordene Künstler hinzuweisen, sei an die Basler Altarflügel des jüngeren
Hans Holbein mit der Anbetung der drei Könige und an die von ekstatischer
Gefühlsintensität erfüllten, trotz ihrer Kleinfigurigkeit von einem mitreißenden Größen-



Kulturelle Umschau 331

zug beherrschten Teilstücke eines Altarwerkes (1501) des Freiburgers Hans Fries
hingewiesen.

Schon Ernst Heidrich hat in seiner wegleitenden Charakteristik der altdeutschen
Kunst darauf hingewiesen, daß «die deutsche Kunst des spätgotischen Zeitalters in
ihrer Auflösung in einzelne Lokalschulen der geschlossenen Einheit ebenso entbehrt
wie die Nation selbst». Die regionale Vielgestalt der stilistischen und geistigen
Erscheinungsformen dieser Kunst wird in knappem Umriß sehr anschaulich dargestellt
in der Einführung zum illustrierten Ausstellungskatalog, die Dr. Ernst Günter Troche,
erster Direktor des Germanischen Nationalmuseums in Nürnberg, verfaßt hat. Für
die Anordnung des kontrastreichen Ausstellungsgutes ergaben sich daraus mancherlei
Schwierigkeiten. Die räumliche Eigenart der «Kunstabteilung» des Museums zu
Allerheiligen mußte ebenfalls berücksichtigt werden. Denn man kann die Saalflucht der
Ausstellung von zwei Seiten her betreten. Es wurde nun mit Geschick die Lösung
gefunden, daß die regionale Anordnung auf der einen Seite bei den frühen Kölner
Meistern des «weichen Stils» («Die Mutter Gottes mit der Wickenblüte», um 1410,
und Stephan Lochners ebenso berühmte «Mutter Gottes in der Rosenlaube» in
ihrem konservativ-sakralen Stil) beginnt und dann an den von Köln abhängigen
westfälischen Künstlern vorbei zu Lucas Cranach gelangt. Dieser kraftvolle Gestalter,
der mit 31 Jahren die neuartig-starke Leistung «Christus am Kreuz» und im gleichen
Jahre 1503 das unbeschönigt forschende Bildnis des J. St. Reuss schuf, entwickelte
sich später zum höfischen Weltmann, der einen ungewohnt attraktiven Ton
anschlägt und in der 1530 gemalten «Judith» seine Raffinesse in der Erfühlung des
Femininen beweist. Während dieser sehr fruchtbare Künstler, sowie auch Dürer
einen eigenen Raum erhalten haben, muß sich Grünewald mit einer kleineren
Vertretung begnügen, in welcher das grimmige Frühwerk «Verspottung Christi» durch
seine gewaltige Innenspannung hervorragt.

Wenn man von der anderen Seite her die Ausstellung betritt, begegnet man
zuerst süddeutschen Meistern und atmet die frische, vom Spiel des Lichtes erfüllte
Naturatmosphäre des «Donaustils», dessen Zentralgestalt Albrecht Altdorfer
hervorragend vertreten ist. — Wer den geographischen Überblick über die Regionalstile

und ihre Hauptträger gewonnen hat, der möge auch die zeitliche Gliederung
des Ausstellungsgutes beachten. Wie Dr. Julius Baum, Professor an der Technischen
Hochschule in Stuttgart und Direktor der Württembergischen Staatsgalerie, als einer
der erfahrensten Kenner der altdeutschen Kunst besonders hervorhob, gliedert sich
diese Epoche in drei Halbjahrhunderte: In der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
wurde das Tafelbild überhaupt erst entwickelt und mit Konrad Witz bereits ein
kühner Höhepunkt erreicht. In der zweiten Jahrhunderthälfte folgte unter
niederländischem Einfluß die vielgestaltige Breitenentwicklung der alle schaubaren Dinge
begierig erfassenden spätgotischen Kunst. Und schließlich brachte die erste Hälfte
des 16. Jahrhunderts das Aufnehmen der Renaissancegedanken, und zwar als

Bildungswelt, als Formenschatz, als geistige und stilistische Haltung. Dieser Stilübergang,

als künstlerischer Ausdruck der großen Zeitwende, ist eines der bedeutungsvollsten

kunstgeschichtlichen Erlebnisse, welche die Ausstellung vermittelt. In der
neuen, individualistischen und selbstbewußten Bildungsepoche der Renaissance tritt
auch das Bildnis (Hans Baidung, Bartholomäus Bruyn, Dürer, Holbein, Georg Pencz,
Hans Pleydenwurff, Martin Schaffner) als selbständige Kunstgattung hervor.

• Eduard Briner.



332 Kulturelle Umschau

Gedanken über die Sprache des Films

Der Begriff der Sprache findet hier Verwendung in seinem weitesten Sinn,
nämlich als Form der Kundgabe oder Mitteilung. Neben der Sprache des Worts
gibt es ja auch eine «Zeichensprache», oder man verständigt sich in einem «stummen

Zwiegespräch». Jede Kunst hat ihre eigene Weise der Mitteilung, ihr
eigenes Element. Das Wort trägt die Dichtung wie die Farbe die Malerei oder die
Töne die Musik. Als das Element des Films könnten vielleicht ganz allgemein Bild-
und Lautzusammenhänge bezeichnet werden. Doch soll diese Definition im
Folgenden näher bestimmt, das heißt mit einigem konkreten Inhalt erfüllt werden.

Auf der Bühne dominiert die Rede. Zwei Aspekte des gesprochenen Worts
seien hier abstrahierend bestimmt. Zunächst seine logische Bedeutungsfunktion. Dies
macht es aus, daß die Wortsprache als das sicherste, zuverlässigste Verständigungsmittel

zwischen Menschen gilt, da sie den subjektiven Ausdruck weitgehend in einen
objektiven Sinn verwandeln kann. Dieser Sinn ist in einem relativ hohen Maße
sicher verständlich. Anderseits aber wird die Rede gerade vom subjektiven Geist,
vom Ich bestimmt. Man denke etwa an die Lüge. Ich kann sagen, ich sei fröhlich,
auch wenn ich im Grunde traurig bin. Die Wortsprache erweist sich somit als das

gefügige Instrument, mit dem das kundgebende Subjekt nach Belieben schalten und
walten kann. Freilich sei einschränkend bemerkt, daß dasselbe teilweise auch für
die Mimik gilt. Doch fällt die Verstellung, die «Tarnung» des Ich, hier schon
bedeutend schwerer.

Das Theater ist auf das gesprochene Wort weitgehend angewiesen: einmal
weil die räumliche Distanz zwischen Schauspielern und Publikum so groß ist, daß
das seelische Geschehen «beim Namen genannt», d.h. ausdrücklich und wörtlich
hingestellt werden muß, um wahrgenommen und verstanden zu werden *). Ferner
stellt die Bühne einen begrenzten Raum dar; innerhalb der einzelnen Szene muß
die Einheit des Raumes (und der Zeit) wohl oder übel gewahrt werden. Alles, was
sich außerhalb dieses Raumes gleichzeitig abspielt, muß mittels der Rede
wiedergegeben werden (vgl. Kleists Penthesilea). Von diesen zwei geschilderten
Bedingungen nun ist der Film unabhängig. Er kann erstens die Distanz beliebig wechseln.
Dadurch erhält er die Möglichkeit, seelische Vorgänge schon durch bloße Andeutung
verständlich zu machen. Ein Blick, die Bewegung einer Hand usw.: diese

Äußerungen des Lebens erhalten im Film eine überragende Bedeutung, da er sie gewissermaßen

unter die Lupe nehmen kann. So vermag er gerade die elementarsten menschlichen

Phänomene, wie Liebe, Haß, Angst, Grauen, mit Mitteln darzustellen, die an
Ausdruckskraft dem Wort überlegen sind. Und der Film kann ferner gerade das

registrieren, was die Rede durch ihren subjektiven, willkürlichen Zug zu vertuschen
imstande ist: die spontanen ersten Regungen des Menschen, durch die er sich, oft
gegen seinen Willen, verrät. Freilich gibt es das in einer bestimmten Form auch im
Theater. Da äußert es sich etwa in der Verwirrung der Rede oder im Schweigen.
Ein wundervolles Beispiel ist die erste Begegnung von Hero und Leander in «Des
Meeres und der Liebe Wellen» von Grillparzer. Aber während hier die Störung und
Verwirrung der Rede als Einbruch einer neuen Dimension empfunden wird, der sich
nur in Ausnahmefällen auf der Bühne ereignet, kann und muß der Film immer
«hinter» das gesprochene Wort «zurück»: er lenkt die Aufmerksamkeit auf den
Speerwerfer, nicht auf den Speer. So wird alles Wesentliche mit der bloßen Bild-

1) Diese Formulierung bedeutet (wie noch manches in diesem Aufsatz) natürlich
eine Übertreibung, was aber unvermeidlich ist, soll der entscheidende Gegensatz?

deutlich werden.



Kulturelle Umschau 333

spräche verständlich gemacht, während der Wortsprache, der Rede, nur noch die
Funktion einer Eselsbrücke zukommt. Man kann drum sagen, daß ein Film umso
besser ist, je weniger er sich in den entscheidenden Stellen auf den gesprocheneu
Dialog stützt.

Auch andere Künste haben mit ihren eigenen Mitteln etwas Ähnliches zu
erreichen versucht. Ein besonders eindrückliches Beispiel stellen die Bildromane des

Graphikers Frans Masereel dar, so z. B. seine Holzschnittfolge «Geschichte ohne
Worte». Aneinander gereihte einzelne Holzschnitte schildern ohne erläuternden Text
die Geschicke einer Liebe. Hier steht also das einzelne Bild als solches, räumlich un-
verbunden, neben dem andern. Es will deshalb auch als ästhetisches Ganzes gewürdigt
werden, obschon es funktionell in den Sinnzusammenhang der Novelle gehört. Es ist
somit halb Mittel zum Zweck, halb Selbstzweck. Das Bild im Film dagegen hat
immer rein funktionellen Charakter. (Drum ist es grundfalsch, an einem Film nur
die «Schönheit» der einzelnen «Aufnahmen» zu loben.) Und ferner ist der Rhythmus
des Geschehens in Masereels Geschichte stereotyp. Es ist der Rhythmus der
Buchseiten. Der Film hat die Möglichkeit, durch Kontraktionen und Dehnungen den

Rhythmus andauernd zu ändern und dadurch die Zeit lebendig zu gestalten. Freilich
ist auch diese Zeit «stilisiert», d.h. sie stimmt meist nicht mit der «realen» Zeit
überein (weder mit der physikalischen noch mit der gelebten).

Der Film ist zweitens — im Gegensatz zum Theater — niemals an einen
bestimmten Raum oder eine bestimmte Zeit auch nur vorübergehend gebunden. Er ist
vollkommen «freizügig». Gerade im Wechsel, in der Möglichkeit, räumlich und zeitlich

getrennte Geschehnisse zueinander in Beziehung zu setzen, offenbart sich etwas
vom Wesentlichsten der filmischen Sprache. Zunächst bedeutet es, daß im Film
nichts mittels des Wortes berichtet werden muß: so tritt an die Stelle der mittelbaren,

abstrakten Wiedergabe eines Geschehens durch die Rede die unmittelbare,
konkrete Anschauung. (Und insofern kann man zu Recht vom «Realismus» des Films
sprechen.) Wichtiger noch ist die Art, wie der Film verschiedene Szenen miteinander

verbinden kann. In der Montage werden verschiedene Filmstreifen aneinandergefügt,

welche unter sich keine raumzeitliche Kontinuität aufweisen. Was das an
Möglichkeiten der Aussage bedeutet, können vielleicht zwei Beispiele aus russischen
Filmen bezeugen. 1. Im Revolutionsfilm «Panzerkreuzer Potemkin» folgt unmittelbar
auf die Darstellung feuernder Schiffsgeschütze eine Großaufnahme blasender
Posaunen. 2. Im Kriegsfilm «Raduga» sehen wir nach der Geburt eines Kindes die
Sonne aufgehen. — In beiden Fällen ohnt der Zuschauer den Wesenszusammenhang
zwischen Geschützen und Posaunen oder Geburt und Sonnenaufgang, ohne daß er ihn
rational zu begründen vermöchte. Es ist ein Wesenszusammenhang von unmittelbarer

Überzeugungskraft, das dichterische Gleichnis ins Konkrete, Bildliche umgesetzt.

Freilich, diese Intensität und Unmittelbarkeit der Mitteilung geht auf Kosten
der Zuverlässigkeit der Verständigung. Nicht Alle können eine solche Sprache
verstehen.

Doch handelt es sich beim Tonfilm ja nicht nur um die Bildsprache; Bild- und
Lautzusammenhänge sind sein Element. Eine Ergänzung der bisherigen Betrachtungen

nach dieser Seite hin erweist sich als notwendig.
Im Stummfilm hatte sich das Wort, in der Form von bloßer Beschriftung, auf

schmälsten Raum zu beschränken. Der Tonfilm schuf größere und differenziertere
Ausdrucksmöglichkeiten, dafür aber auch die Gefahr einer Verschiebung der
Proportionen zugunsten des gesprochenen Dialogs und zuungunsten der «Bildaussage».
Doch ist dies ein subjektives Problem, dessen richtige Lösung ganz von den
Filmschaffenden abhängt. Welche Rolle die Rede gerade in der Montage als verbindendes
Element spielen kann, zeigt die folgende Episode aus «Raduga»: Im Schützengraben
spricht der Mann der Partisanin zu seinen Kameraden von der mutmaßlichen
Geburt seines Kindes. Während er die Photographie seiner Frau herumreicht, sagt er:



334 Kulturelle Umschau

«Ich glaube, es ist ein Sohn!» — (hier die Schnittstelle in der Montage) — «Ja, es
ist ein Sohn!» dies antwortet nun die Partisanin, die das Kind im Arm trägt, in
der Einvernahme dem deutschen Offizier. Nicht nur die Rede ist aber im Tonfilm
neben dem Bild von Bedeutung. In Noël Cowards Streifen «This happy breed» findet
sich folgender Passus: Ein junges Mädchen kommt zu seinen Eltern, um ihnen die
furchtbare Nachricht vom tödlichen Unglücksfall des Sohnes zu überbringen. Die
Eltern, die ein kleines Voistadthaus bewohnen, befinden sich gerade im Garten. Das-

Mädchen geht durch die Terrassentür hinaus und entschwindet den Blicken des
Zuschauers. Auch die Eltern sind nicht sichtbar. Die Kamera bleibt nun im Zimmer
stehen. Man sieht den Radioapparat, der gerade Tanzmusik wiedergibt, und sieht
durch die Türe in den Garten hinaus, wo blühende Bäume stehen. Es ist ein
strahlender Frühlingstag. Von fernher dringt Geschrei und Lachen von spielenden
Kindern. — Blühende Bäume, Kinderlachen und Tanzmusik nimmt der Zuschauer
wahr; doch weiß er, daß im gleichen Augenblick die Eltern die katastrophale Nachricht

vernehmen. Bild und Laut als Vordergrund einerseits und das (unsichtbare)
menschliche Geschehen als Hintergrund andrerseits widersprechen sich in einer Art,
die mit Worten nicht zu beschreiben ist. Es ist der Einbruch des Schreckens in eine
friedliche Welt. Das Beispiel mag verdeutlichen, wie intensiv, wie unmittelbar der
Film sprechen kann. Wollten doch die Dichter sich dieses Instrumentes bemächtigen!

Solange aber die communis opinio der Massen den Filmschaffenden ihr
Gesetzt diktiert, werden die Beispiele wahrhafter Filmkunst vereinzelte Ausnahmen
bleiben.

übrigens sei erwähnt, daß eine gewisse Beeinflussung der Dichtung durch das
«Filmische» denkbar, wenn nicht gar wahrscheinlich ist. Vielleicht liegt ein
Beispiel dafür vor in der französischen Widerstandsnovelle «Le silence de la
mer» von Vercors. Was die Personen in dieser Geschichte denken und fühlen,
wird nur im Falle des deutschen Offiziers wörtlich ausgesprochen. Daß die
junge Französin den Deutschen liebt, begreift der Leser, ohne daß es ihm
ausdrücklich klar gemacht würde. Das Mädchen schweigt beharrlich, und der Dichter
verzichtet gänzlich auf Reflexionen und Bemerkungen seinerseits. Als der
unbeteiligte Zuschauer beschreibt er einfach von außen, was vor sich geht. Doch welche
Bedeutung erlangen hier gerade jene unwillkürlichen Regungen, die Blicke, die:
Bewegungen der Hände, der Lippen, des ganzen Körpers! Diese bloße objektive
Andeutung des seelischen Geschehens, diese verhaltene Art, an das Wesentliche und
Tiefe zu rühren, sind sie uns nicht gerade heute gemäß Wenden wir uns nicht vom
Pathos wie von der subjektiven psychologischen Reflexion gerne ab? Eröffnet drum
nicht der Film die Möglichkeit eines neuen dichterischen Stils?

Pierre Wenger.

Der «Etrusker» in Sizilien

Bonaventura Tecchi, der selbst sich einen Etrusker nennt — er entstammt
dem nördlichen Latium —, geriet bei Kriegsausbruch auf die ihm noch unbekannte
Insel: Widerwillen und nicht ohne Vorurteile. Doch bald leitete er in Palermo die
Kontrolle der Korrespondenz ins Feld hinaus und vom Feld her nach der Heimat:
für den Diener des Wortes, für den Menschenergründer eine Fundgrube naiver
Sprachschöpfungen, volkspsychologischer Enthüllungen.

Was zuerst ihm als Zwangslektüre vorkam, wurde nach und nach ihm zur
Lust, zum Bedürfnis, und veranlaßte ihn, um so intensiver in Pracht und Pathos
der Insel einzudringen. Dazu spornte ihn auch ein kühnes, den Mittelitaliener
befremdendes Goethewort an: «Italien ohne Sizilien macht gar kein Bild in der Seele:



Kulturelle Umschau 335

hier ist erst der Schlüssel zu allem». Auf der Suche nach dessen Sinn, entdeckte,
erfaßte er Siziliens, für ganz Italien typischen, indes dort im Höchstmaß
ausgeprägten Doppelaspekt: Wunderland des Lichtes und Kultstätte glühenden Familiensinnes.

Seine sizilianischen, insbesondere palermitanischen Erlebnisse, L'isola
appassionata betitelt, teilt Tecchi in zwei Gruppen ein: neun ebenso frische wie kostbar
ausziselierte Idyllen, worunter, vor dem Portal der Kathedrale, die berückenden
Tag- und Nachtbegegnungen mit der Glockenblume — mit der Poesie? —, und fünf,
tiefe Einblicke in südliche Gefühlsmäander öffnende Erzählungen *). Die einen und
andern trägt derselbe Geist intuitiven Verstehens, erhellt Tecchis warmer, stets
behutsam abgetönter Humor, der ihm, nicht zuletzt in deutschen Landen, viele
dankbare Leser gewann.

Wie fast ausnahmslos bei Tecchi, auch hier lebendig geschaute, oft andächtig
bewunderte Frauen 2). Im Paese delle donne, einem auf abseitigem Felshang
aufgestaffelten, von den Männern, den Auswanderern, verlassenen Weiler, wimmeln sie
köstlich um den alten, in seine aria di grandigia curiosa gehüllten schlauheiligen
Postboten und Dorfscriba, der es ungeschoren wagt, dem Grundsatz segretezza e
delicatezza sehr eigenmächtig nachzuleben. Da strahlt uns der liebenswürdigste
Tecchi entgegen, und immer wieder der Künstler, welcher, bei aller Besonnenheit
und Differenziertheit, so sprudelnd anmutet, so unmittelbar gefangen nimmt.

Durchweg scheint diese Heraufbeschwörung der «leidenschaftlichen Insel» zu
bestätigen, was der weitgereiste Etrusker in der Vorrede, Quasi un preludio, freudig
bekennt: «Die Monate, die ich in Palermo, in Sizilien verbrachte, waren von den
schönsten meines Lebens. Unerschöpfliche Intensität der Eindrücke, beschwingte
Trunkenheit des Blutes, immerwährende Verzauberung der Augen und des Geistes».

Elsa Nerina Baragiola.

Berichtigung

Die Schweizerische Rundspruchgesellschaft macht uns im Hinblick auf die
Rezension «Thomas Mann liest im Zürcher Schauspielhaus» (Juliheft, S. 259)
aufmerksam, daß die Rede des Dichters über Nietzsche vollständig übertragen wurde,
und zwar am 3. Juni, 11.00—12.15 Uhr, also nicht nur zum Teil, wie in der
Rezension bemerkt war. Die Schriftleitung.

1) Einaudi, Rom. — Tecchi, 1891 in Bagnoregio geboren, Dozent für deutsche
Literatur an der Universität Rom, genießt als Deuter und Übersetzer deutscher
Autoren, nicht weniger denn als Erzähler, auch außerhalb Italiens berechtigtes
Ansehen.

2) Man denke nur an Tecchis Donna nervosa (li vento tra le case), La signora
Ernestina, La vedova timida, an die weiblichen Klein- und Großgestalten der Idilli
moravi, der Giovani amici, und an die Meisternovelle Amalia.


	Kulturelle Umschau

