
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 5

Artikel: Der Sinn unserer Demokratie

Autor: Ludwig, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27. Jahrgang August 1947 Heft 5

DER SINN UNSERER DEMOKRATIE
VON CARL LUDWIG

Die Frage nach dem Sinn einer Einrichtung drängt sich uns immer
dann auf, wenn ein besonderes Geschehnis eingetreten ist, das diese

Einrichtung als fragwürdig erscheinen läßt oder unsere Gedanken
sonstwie auf die mannigfaltigsten Rätsel hinlenkt, die das menschliche

Leben erfüllen. Der Zweifel — das Sichverwundern — hat die
Menschen von jeher zur Philosophie geführt, sagt Aristoteles im
Eingang zu seiner Metaphysik. Aià yào xh êavfiâtew ol avtJoamoi xai vvv
xal 71QCÖTOV rjoÇavro tpiXoaocpeïv.

Nun ist zum vornherein festzustellen, daß sich in der unmittelbaren

Vergangenheit nichts ereignet hat, was uns Schweizern Anlaß zu
Zweifeln an der Demokratie geben könnte oder Grund zu einer Apologie

für die demokratische Gestaltung unseres Gemeinwesens wäre.
Im Gegenteil, seit der Niederwerfung des Faschismus und des
Nationalsozialismus stößt die Demokratie kaum noch irgendwo auf
Widerspruch. « Demokratisierung» aller Staaten wird ja bei den
internationalen Auseinandersetzungen in erster Linie verlangt und der
Vorwurf an ein Land, daß es nicht demokratisch organisiert sei, genügt,
um ihm nicht allein die Reteiligung an internationalen
Unternehmungen zu versagen, sondern es darüber hinaus auch wegen
Gefährdung der Weltsicherheit in Acht zu erklären.

Wie anders liegen doch die Dinge in dieser Hinsicht heute als

vor zehn oder fünfzehn Jahren, zu der Zeit, da der Staatsabsolutismus
und das Führerprinzip auf dem Höhepunkt ihrer Macht standen, da
die freiheitlich individualistischen Anschauungen mit verächtlichem
Lächeln als endgültig überwunden bezeichnet wurden, da William
Rappard in einem Vortrag die Demokratie den «grand blessé de la
guerre» nannte und Edgar Bonjour erklärte, daß die Staatsform der
Demokratie die schwerste Redrängnis seit der französischen
Revolution durchzumachen habe.

Aber nicht nur in der großen Welt draußen, sondern auch bei
uns selbst ist die Kritik an der Demokratie verstummt. Die fron-
tistischen Rewegungen haben sich aufgelöst und die Antipoden der
Erneuerer, die Kommunisten, die früher für die demokratische Staats-



274 Carl Ludwig

form nur Spott und Hohn übrig gehabt hatten, geben sich heute als
deren eifrigste Verfechter aus.

Rei dieser Sachlage haben wir uns in erster Linie zu fragen, ob
denn überhaupt noch ein Grund bestehe, Überlegungen über den Sinn
unserer schweizerischen Demokratie anzustellen oder ob nicht
vielmehr die Demokratie ganz allgemein zu den Einrichtungen gehöre,
die eich endgültig durchgesetzt haben. Wo keine Zweifel vorhanden
sind, macht man ja keine lauten Worte, und was unbestritten ist,
bedarf keiner weitern Regründung.

Ein näheres Zusehen zeigt uns nun aber doch sofort, daß unser
Thema heute, entgegen allem äußern Anschein, seine Aktualität in
keiner Weise verloren hat; denn einmal kommt jenem einmütigen
Rekenntnis der Weltmeinung zur Demokratie bei weitem nicht die
Redeutung zu, die man ihm bei einer oberflächlichen Retrachtung
beilegen möchte, und dann sind die Verhältnisse in unserem eigenen
Land doch ganz sicherlich nicht so, daß wir der weitern Entwicklung

in sorgloser Zufriedenheit entgegensehen dürften.
Wie wenig unter den Völkern über das Wesen der Demokratie

Übereinstimmung besteht, ist bereits aus den tiefgreifenden
Meinungsverschiedenheiten zwischen Westen und Osten ersichtlich. Nach
westlicher Auffassung kann von Demokratie nur dann die Rede sein,
wenn dem Rürger das Recht zur Mitsprache an den Geschäften des
Staates eingeräumt ist; im Osten dagegen geben sich Staatswesen
schon deshalb als demokratisch organisiert aus, weil sie das
faschistisch-nationalsozialistische Regierungssystem ablehnen.

In der Schweiz selbst werden allerdings solche Diskussionen nicht
geführt. Hier ist man sich vielmehr über die formalen Erfordernisse,
die an eine wirkliche Demokratie gestellt werden müssen, einig, und
wir alle wissen auch, daß wirkliche Demokratie nur dann besteht,
wenn für den Einzelnen ein weit umgrenzter staatsgewaltfreier Raum
vorhanden ist, innerhalb dem er seine natürliche Fälligkeit, nach
eigenen Entschlüssen zu handeln, unbehindert von obrigkeitlichem
Zwang betätigen kann.

Aber nicht nur in der theoretischen Frage, was Demokratie sei,
herrscht bei uns in der Schweiz Übereinstimmung, sondern wir dürfen
gleichzeitig feststellen, daß unser schweizerisches Staatsleben auch
tatsächlich in einer Weise gestaltet ist, die es selbst gegenüber den
meisten andern westeuropäischen Demokratien in einem sehr wesentlichen

Punkte auszeichnet. Denn während sich andernorts die Re-
teiligung des Volkes an den Obliegenheiten des Gemeinwesens
regelmäßig in bloßen Wahlgeschäften erschöpft — in der Restellung des
Parlamentes oder der Rezeichnung des Staatsoberhauptes —-, hat der
Schweizerbürger — dank Referendum und Initiative — überdies das
Recht, unmittelbar in Sachfragen mitzureden. Diese Regelung läßt



Der Sinn unserer Demokratie 275

besonders deutlich offenbar werden, daß der Einzelne zu einem guten
Teil selbst Subjekt staatlichen Wollens und Tuns ist. Gleichzeitig
bietet sie die Gewähr für ein unbehindertes Weiterbestehen des

gouvernementalen und parlamentarischen Apparates, auch wenn sich
zwischen Volk und Volksvertretung im einzelnen Meinungsverschiedenheiten

eingestellt haben1).
Einen Einwand muß sich freilich trotz allem auch unsere

schweizerische Demokratie gefallen lassen — den Einwand nämlich, die
Rezeichnung «Herrschaft des Volkes» sei reichlich emphatisch; denn
auch bei uns hegt das eigentliche «Herrschen» (das xoareïv), die
Ausführung staatlicher Willensakte, nicht beim Volk, und auch bei uns
wird der „ôfj/ioç" (das Volk) nicht durch die Gesamtheit der
Einwohnerschaft gebildet, sondern nur durch diejenigen Rürger, denen
das Stimm- und Wahlrecht eingeräumt ist. Im übrigen setzt der
Regriff des «Herrschens» zwei Gruppen von Menschen in der
Gemeinschaft voraus: die eine, die herrscht, und die andere, die
beherrscht wird. Wollte man somit ein Staatswesen im wörtlichen Sinn
«demokratisch» gestalten, so könnten nur solche politische Entscheidungen

Geltung haben, denen alle Einwohner oder doch alle
handlungsfähigen Rürger ihre Zustimmung gegeben haben 2).

In dieser Tatsache allein hegt nun aber ganz sicherlich noch
kein ausreichender Grund dafür, daß wir die schweizerische Demokratie

als Problem empfinden, dem man nachzusinnen hätte und das

zur Diskussion zu stellen wäre. Auch in der Demokratie ist ja eine
Trennung der Gewalten unerläßlich, und auch die Demokratie muß
über ausführende Organe verfügen. Dazu kommt, daß dort, wo die
Mehrheit entscheidet und jedermann von vornherein sein
Einverständnis dazu erklärt, sich solchen Entscheidungen zu unterziehen,
die beste Gewähr für eine friedliche Lösung aller Fragen besteht.

Gewiß, ein weiterer Ausbau unserer Demokratie, vor allem auf
eidgenössischem Gebiet, ist möglich und in mancher Hinsicht auch
wünschenswert — etwa hinsichtlich der Einführung der
Gesetzesinitiative, der Schaffung eines Verfassungsgerichtshofes, des Ausbaus
der Verwaltungsgerichtsbarkeit oder der Ausdehnung der Stimm- und
Wahlberechtigung auf die Frauen. Aber zur Erhebung der
grundsätzlichen Frage nach dem Sinn der Demokratie gibt uns dieser
Umstand ebenfalls keinen Anlaß.

Nein, wenn wir Schweizer die Demokratie auch heute noch als
eine Angelegenheit erachten, mit der man sich immer wieder zu
beschäftigen hat, so liegt der Grund anderswo, viel tiefer — in unserem

i) Albert Oeri: Alte Front. Basel 1933, S. 140.
2) Vgl. Heinrich Barth: Der Sinn der Demokratie. Basel 1941; ders.: Der

Schweizer und sein Staat. Basel 1941. Ammonii: Festschrift Ernst Blumenstein.
Polygraphischer Verlag, Zürich 1946, S. 197 ff.



276 Carl Ludwig

Wissen oder doch unbestimmten Ahnen, daß wirkliche Demokratie
sich nicht in irgendwelchen äußern Formen erschöpft.

Dieses Wissen oder Ahnen muß uns dazu führen, bei unserm
Versuch, den Sinn der schweizerischen Demokratie zu erfassen, von
der Frage nach ihren letzten Grundlagen auszugehen, d. h. von der
Frage, auf welchen Elementen sich die schweizerische Demokratie
geschichtlich und vor allem geistig aufbaut. Eine solche Erörterung
drängt sich umso mehr auf, als in dieser Hinsicht selbst bei
Gebildeten oft recht merkwürdige Unklarheiten vorhanden sind —¦
Unklarheiten, die vor allem in der Verkennung des ganz grundsätzlichen
Unterschiedes Hegen, der zwischen unserer Demokratie und etwa der
Demokratie in Frankreich besteht.

Gewiß, auch die heutige Gestaltung der schweizerischen Demokratie

steht weitgehend unter dem Einfluß des 18. Jahrhunderts, der
Aufklärungszeit und der französischen Revolution. Ihr Stammbaum
aber ist viel älter und ihr ideologisches Fundament liegt viel tiefer.
Nicht die rationalistische Doktrin hat die Grundlagen der schweizerischen

Demokratie geschaffen, sondern ihre Entstehung geht auf das
Mittelalter zurück. Die alteidgenössische Staatlichkeit, die organisch
erwachsene Freiheit der Gemeinden und Stände, ihre bündische
Gemeinschaft, ihr unbeugsamer Wille zur Wahrung der Unabhängigkeit

nach außen, ihre eifersüchtig gehütete örtliche Selbstverwaltung,
ihre Rerufung des Rürgers zur aktiven Anteilnahme an den Obliegenheiten

des Gemeinwesens, ihr Rewußtsein einer schicksalhaften
Verbundenheit — das sind die wirklichen historischen Fundamente
unserer Demokratie3). Und ihre geistige Basis wird nicht durch die
rein diesseitig orientierte Philosophie der Aufklärung gebildet,
sondern der Idee nach baut sich die schweizerische Demokratie auf der
bewußt christlichen Lebensauffassung auf, die die Freiheitsbewegungen

der mittelalterlichen Kommunen ausgelöst und später ihren
Niederschlag in den zur Reformationszeit erlassenen Verfassungen
gefunden hat.

Diese geschichtliche und geistige Eigenart der schweizerischen
Demokratie ist vor allem in den Jahren 1798—1803 auf überaus
eindrückliche Weise in Erscheinung getreten, — damals, als das völlige
Versagen des Experimentes mit einem helvetischen Einheitsstaat
erwies, wie wenig adäquat der von der französischen Revolution proklamierte

uniforme Schematismus unserem Lande ist.
Mit einem bloßen Hinweis auf die historische Entstehung und

die geistigen Grundlagen unserer Demokratie findet nun aber die
Frage nach ihrem Sinn erst eine teilweise Beantwortung. Die restlose

3) Edgar Bonjour: Werden und Wesen der schweizerischen Demokratie. Basel
1939.



Der Sinn unserer Demokratie 277

Abklärung ergibt sich erst dann, wenn wir uns Rechenschaft darüber
geben, inwiefern jene alten Werte auch heute noch als Fundament
unseres Gemeinschaftslebens gelten können.

Hiezu ist zunächst festzustellen, daß die Regenerationszeit
sowie der Liberalismus und Radikalismus des spätem 19. Jahrhunderts
ganz zweifellos auch dem schweizerischen Staat ihr besonderes
Gepräge verliehen haben — ein Gepräge, das sich vor allem durch eine
zunehmende Säkularisierung des staatlichen Denkens und Tuns
kennzeichnet. Daneben darf auch nicht außer acht gelassen werden, wie
sehr sich die heutige Eidgenossenschaft von derjenigen des Jahres
1848 unterscheidet^ An Stelle einer durchaus föderalistisch gestalteten
Schweiz ist ein straff organisiertes zentralistisches Gemeinwesen
getreten, und der Staat, dessen Gewalt vor hundert Jahren recht enge
Schranken auferlegt waren, hat inzwischen immer weitere Tätigkeitsbereiche

an sich gezogen. Bei der Gründung unseres Bundesstaates
vollzog sich das öffentliche Leben zur Hauptsache in der Gemeinde
und im Kanton. Heute dagegen sieht sich der Bürger angesichts des
Staates einer gewaltigen anonymen Macht gegenübergestellt, die er
als fremd, bisweilen sogar als feindlich empfindet und deren
Äußerungen ihm oft kaum verständlich sind.

Eines aber ist uns trotzdem gebheben: die gleichen Worte, die
die alten Eidgenossen dem Bundesbrief von 1291 vorange&etzt haben
und die dann wieder über den Bundesvertrag von 1815 geschrieben
worden sind, stehen auch heute noch an der Spitze unserer Verfassung,
die Worte «Im Namen Gottes des Allmächtigen».

Mögen diese Worte auch oft nur noch als historische Reminiszenz
oder als dekoratives Ornament gewertet werden, so lassen sie doch
erkennen, daß der geistige Zusammenhang mit den alten Bünden
nicht verloren gegangen ist und daß sich auch unsere heutige
Eidgenossenschaft dem Schöpfer allen Seins als oberster Instanz verant^
wortlich weiß.

Allerdings, die schweizerische Demokratie ist, so gut wie jedes
andere Staatswesen, eine durchaus diesseitige Einrichtung und
verfolgt durchaus diesseitige Zwecke. Aber gleich wie die alten Schweizer
bei allem irdischem Realismus ihre Bündnisse nicht nur zum Zweck
geschlossen haben, sich gegenseitig irgendwelche materielle Interessen
zu gewährleisten, so liegt auch der heutigen Eidgenossenschaft weit
mehr zu Grunde als das Bestreben, ihren Angehörigen wirtschaftliches
Wohlergehen zu ermöglichen. Ihre eigentliche Basis ist der Gedanke,
daß unser Volk, bestehend aus freien Menschen, ein freies Volk sein
soll, und der letzte Zweck unserer Eidgenossenschaft besteht darin,
diese freien Menschen durch eine im Recht begründete Ordnung
miteinander zu verbinden. Dieser Gedanke und dieser Zweck sind gewiß
ebenfalls nur menschliche Gedanken und menschliche Zwecke, aber



278 Carl Ludwig

sie verweisen uns doch immer wieder darauf, daß wir selbst und
unser ganzes Volk in dem Grund verwurzelt sind, der allem menschlichen

Leben gelegt ist4).
Eine auf solchen Grundlagen aufgebaute freiheitliche Demokratie

hat vor allen andern Staateformen den großen Vorzug, daß sie der
Gefahr einer Verabsolutierung des Staates und damit einer Staats-
vergötzung weitgehend entrückt ist; denn in ihr tritt die zentrale
Stellung, die dem Einzelnen im Gemeinschaftsleben zukommt, ohne
weiteres zu Tage, und in ihr wird ohne weiteres offenbar, daß der
Staat nicht die höchste systematische Einheit des irdisch geschichtlichen

Lebens darstellt, sondern daß ihm unbeschadet seiner
Ausstattung mit Herrschermacht nur eine dienende Funktion zukommt,
die Funktion, dafür zu sorgen, daß der Mensch «ein ruhiges und
stilles Leben führen kann, in aller Frömmigkeit und Ehrbarkeit»5),
mit andern Worten: daß dem Staat die Aufgabe gestellt ist, die
Voraussetzungen für ein geordnetes Gemeinschaftsdasein zu schaffen und
dadurch dem Einzelnen die Erfüllung seiner Lebensaufgabe zu
ermöglichen.

Auf diese Weise verringert sich in einer freiheitlichen Demokratie

auch ganz von selbst die natürliche Diskrepanz, die zwischen
Staat und Einzelnem besteht und die ihren Grund darin hat, daß der
Mensch gezwungen wird, seinen eigenen Willen einem fremden,
anscheinend unpersönlichen Willen unterzuordnen, eben deshalb, weil
die Demokratie dem staatszugehörigen Menschen nicht bloß ihren
Willen auferlegt, sondern ihn zu einem guten Teil an der Rildung
dieses Willens teilnehmen läßt und auf diese Weise den Staat
weitgehend zur Sache der Verantwortung seiner Rürger macht 6).

Die freiheitliche Demokratie — schreibt Heinrich Barth — bildet
bereits zufolge ihrer Existenz den Ausdruck einer ganz besondern Idee
— der Idee der Menschenwürde, der Idee, daß jeder einzelne, nach
Gottes Ebenbild geschaffene Mensch von unendlichem Wert ist, und
daß vor Gott alle Menschen gleich sind.

Deshalb ist die Demokratie auch die Staatsform, die die soziale
Gerechtigkeit und den Frieden unter den Völkern am ehesten
gewährleistet. Echte Humanität führt zu gegenseitiger Achtung. Sie
läßt es nicht zu, daß der Selbsterhaltungstrieb des Einzelnen und
der Nationen in ein hemmungsloses Expansionsstreben ausartet.

Aber eben — diese Werte sind der Demokratie nur dann eigen,
wenn sie mehr ist als eine äußere Form, wenn in ihr der Geist wirkt.

4) Karl Barth: Im Namen Gottes des Allmächtigen. Evangel. Gesellschaft,
St. Gallen 1941, und Ernst Staehelin: Im Namen Gottes des Allmächtigen. Zwingli-
verlag, Zürich 1940.

5) 1. Brief des Timotheus 2.2.
c) Heinrich Barth, a. a. O.



Der Sinn unserer Demokratie 279

den die Eingangsworte zu unserer Bundesverfassung zum Ausdruck
bringen. Fehlt ihr dieser Geist und erschöpft sie sich darin, daß —
nach einem Wort Piatons — «dem Gleichen so gut wie dem
Ungleichen gleiche Rechte gegeben sind», dann wird die Demokratie
zu einem seelenlosen Mechanismus.

«Demokratie — hat Carl Hilty bereits vor einem halben
Jahrhundert gesagt — ist ein zwar leicht gesprochenes, aber doch sehr
schwerwiegendes Wort». Das will heißen : die Demokratie gehört nicht
zu den Einrichtungen, die man einfach von andern übernehmen oder
ererben kann, sondern sie muß von jeder Generation immer wieder
aufs neue erarbeitet werden; denn keine andere Staatsform stellt an
ihre Bürger auch nur annähernd so hohe Anforderungen wie eben die
Demokratie. Der Wille des Einzelnen, sich dem Gesamtinteresse
unterzuordnen und seine Kraft zum Verzicht auf den eigenen Vorteil

— gegründet auf echte Liebe zum Mitmenschen — sind für die
Funktionsfähigkeit einer Demokratie unentbehrlich.

Wie steht es nun aber in dieser Hinsicht in unserem Land? Ist
alles in so guter Ordnung, daß wir der weitem Entwicklung in
zufriedenem Quietismus entgegensehen könnten? Gewiß nicht, und
zwar in sehr mancher Beziehung nicht.

Bedrückend und beängstigend ist in erster Linie die Tatsache,
daß einzelne unserer grundlegenden demokratischen Einrichtungen
ernstlich bedroht sind. Der Zürcher Staatsrechtslehrer Zaccaria
Giacometti7) hat kürzlich das bittere Wort geprägt, das System,
das die Verfassungspraxis in der Eidgenossenschaft seit ungefähr
anderthalb Jahrzehnten beherrsche, sei ein System der grundsätzlichen
Grundsatzlosigkeit, und Werner Kaegis), ebenfalls Dozent an der
juristischen Fakultät der Universität Zürich, spricht von einer hinkenden

Verfassung, einem Staatsgrundgesetz, das stets aufs neue
mißachtet werde. In der Tat, immer häufiger wird die Mitsprache von
Volk und Ständen ausgeschlossen, auch wenn die Voraussetzungen
hiefür — die zeitliche Dringlichkeit — fehlen, und immer mehr
werden unter nichtigen Vorwänden Vorlagen, die von den
Bestimmungen der Bundesverfassung über die Kompetenzausscheidung
zwischen Bund und Kantonen oder von verfassungsmäßig begründeten
Freiheitsrechten abweichen, nur noch dem fakultativen Referendum
unterstellt9).

Derartige Mißachtungen des staatlichen Grundgesetzes sind
deshalb ganz besonders bedenklich, weil sie geeignet sind, das
Rechtsgewissen der Behörden und des Volkes zu lähmen, den Sinn für die

7) Jubiläumsnummer der «Basler Nachrichten», 1946.
8) Die Schweiz, Nationales Jahrbuch 1947, S. 40 ff.
9) Beispiele aus neuester Zeit: die Zuckervorlage und die Zuschläge zur

eidgenössischen Wehrsteuer.



280 Carl Ludwig

Legalität zu untergraben und damit die Grundlagen unseres
demokratischen Lebens in Frage zu stellen. In dieser Tatsache liegt denn
auch eine der Hauptursachen dafür, daß das Verhältnis zwischen Volk
und, Behörden nicht mehr so ist, wie es früher war, — daß so oft ein
deutliches Mißbehagen, gelegentlich sogar ein ausgesprochenes
Mißtrauen im Volk gegenüber den Behörden zu Tage tritt.

Weiterhin: verhält es sich nicht auch bei uns so, daß der Staat
immer mehr seiner eigentlichen Aufgabe untreu wird — der
Aufgabe, die freie Entfaltung der Persönlichkeit zu fördern —, daß er
immer weitere Lebensbereiche selbst an sich zieht und dadurch der
Verantwortungsfreude des einzelnen stets engere Schranken setzt?
Nimmt damit nicht auch unser Staat immer mehr die Gestalt einer
alles erstickenden Befehls- und Reglementierungsmaschine an? Wird
das Eigenleben der Gemeinden und Gliedstaaten nicht fast von Jahr
zu Jahr zunehmend in einer Weise unterdrückt, die zu einer öden
Gleichmacherei führen muß, ist damit nicht die schwere Gefahr einer
Verdrängung des Einzelnen aus der ihm im Gemeinschaftsleben
zukommenden zentralen Stellung verbunden, und hat die zunehmende
Komplikation des politischen Lebens nicht zur Folge, daß der Kreis
derjenigen immer kleiner wird, die sich über die Geschäfte des Staates
ein eigenes, selbständiges Urteil zu bilden vermögen?

Und endlich: müssen wir nicht auch für unser Land feststellen,
daß die Politik sich weitgehend in Machtkämpfen zwischen Kollektivegoismen

erschöpft, daß sich vor den grundsätzlich geistigen Fragen
immer anmaßender rein wirtschaftliche Interessen in den Vordergrund

drängen, daß die frühere Leidenschaft für den Staat mehr
und mehr durch eine kalte, von rein materialistischen Tendenzen
beherrschte Vorteilskalkulation verdrängt wird, und daß immer weitere
Kreise sich weigern, durch Übernahme öffentlicher Funktionen aktive
Mitarbeit an den Geschäften des Staates zu leisten

Alle diese Erscheinungen in unserem staatlichen Leben lassen
unmißverständlich erkennen, wie berechtigt auch heute noch die Frage
nach dem Sinn unserer Demokratie ist, und welche Bedeutung den

Überlegungen nach ihren letzten Grundlagen zukommt.
Mit theoretischen Erörterungen ist es aber nicht getan; denn

Demokratie bedeutet für uns viel mehr als ein akademisches
Problem. Sie ist für uns eine eigentliche Lebensfrage. Wer vom Sinn
unserer Demokratie spricht und ihn zu erkennen glaubt, hat auch die
Verpflichtung, den Weg zu weisen, wie ihr geholfen werden kann.

Dieser Weg Hegt offen zu Tage: denn unter das Wort «Im Namen
Gottes des Allmächtigen» sind die Behörden und die gewöhnlichen
Staatsbürger gestellt.

An die Behörden richtet dieses Wort die ständige Mahnung, daß
sie ihre gesamte Tätigkeit nach den Ideen der Gerechtigkeit, des



Der Sinn unserer Demokratie 281

Friedens und der Ordnung ausrichten. Es soll ihnen den Mut geben,
Festigkeit zu üben, wo Festigkeit sich aufdrängt, und Entgegenkommen

walten zu lassen, wo Entgegenkommen am Platz ist. Es
macht ihnen gegenwärtig, daß unsere Gemeinschaft in ganz besonderer

Weise auf das Recht und damit auf die Treue zum Recht
angewiesen ist, und es ruft sie daher auf, der Verfassung und dem
Gesetz unbedingte Achtung entgegenzubringen. Schließlich erinnert
es sie daran, daß dem Volk nicht dort am besten gedient ist, wo der
Staat über die größte Macht verfügt, sondern dort, wo ihm
möglichst viele freie schöpferische Kräfte helfend die Hand reichen.

Für den Einzelnen sind die Eingangsworte zur Bundesverfassung
ein Appell an seine Verantwortung für das Ganze. Sie bringen ihm
zum Bewußtsein, daß seine Freiheit unter göttlichem Gebot steht,
und sie lassen ihn erkennen, daß in der Demokratie untätige
Gleichgültigkeit oder blasierter Spiritualismus eine Vernachlässigung der
Pflicht darstellt, die wir als Christen gegenüber dem Staat zu
erfüllen haben — gegenüber dem Staat, der uns unvollkommenen
Menschen als Begründer und Wahrer einer Friedensordnung gegeben ist,
und auf den wir, nach einem Wort Calvins, ebensosehr angewiesen
sind wie auf Brot und Wasser, auf Luft und Licht.

Freilich, die Demokratie schafft keine Gewähr für stets richtige
und zweckentsprechende Entscheide, und der demokratische Apparat
verhindert gelegentlich auch eine rasche Lösung. Vergessen wir aber
nicht, daß die Demokratie die einzig denkbare Staatsform ist, in der
unser vielgestaltiges Land existieren kann, und daß deshalb die Demokratie

für uns Schweizer eine Sache des Selbsterhaltungstriebes bildet.
Die Schweiz stellt — ohne unser eigenes Verdienst ¦— eine Besonderheit

in Europa dar. Das ist ein Vorzug, gleichzeitig aber auch eine
Verpflichtung.

Gewiß, jede aktive Mitarbeit am Staat führt zu Enttäuschungen
und gelegentlich auch zu Gewissenskonflikten; denn die Fälle, daß
sich absolut Gutes und absolut Böses gegenüberstehen, sind selten,
und bei der Kompliziertheit der heutigen Lebensverhältnisse fällt es

oft schwer, die Vor- und Nachteile eines Ja oder eines Nein zu
erkennen. Wünschbares und Erreichbares decken sich vielfach nicht.
Kompromisse sind unvermeidlich, und bei Wahlgeschäften muß sich
der Einzelne häufig auf das Urteil anderer verlassen. Einen Grund
zum Beiseitestehen bilden aber alle diese Tatsachen nicht. Die
erschreckende Unvollkommenheit des menschlichen Wesens tritt uns
ja auch in unserem persönlichen Dasein, in unserem Familienleben
und in unserem Beruf entgegen. Und so wenig wir uns dort den
sich ergebenden Spannungen entziehen können, so wenig dürfen wir
das in den Geschäften des Staates tun.

Den jungen Mitbürgern, die das Empfinden haben, nur das vom



282 Carl Ludwig: Der Sinn unserer Demokratie

Krieg heimgesuchte Ausland stelle der heranwachsenden Generation
Aufgaben, die sie wirklich zu begeistern vermöchten, ist zu entgegnen,
daß es gerade ihre Sache sein wird, der Trägheit und Seujstgefällig-
keit zu begegnen, die sich in der Schweiz so breit machen, und daß
dann, wenn sie versagen, Werte der Gefahr des Unterganges
ausgesetzt sind, denen Bedeutung für die ganze Menschheit zukommt.

Auch die Tatsache, daß der Einfluß des Einzelnen auf die zu
treffenden staatlichen Entscheide anscheinend gering ist, enthebt uns
nicht von der Verpflichtung, uns des Staates anzunehmen. Schon
deshalb nicht, weil gerade in der Demokratie das Wort des
Einzelnen zur Geltung kommen kann, der sich mit guten Gründen für
oder wider eine Sache einsetzt. Freilich, in der Demokratie führen
oft die Demagogen und Streber das lauteste Wort, neben den
Indifferenten ihre schlimmsten Feinde. Aber wer ihnen gegenüber die
Waffen streckt, weiß nichts von der Kraft der Wahrheit.

Noch einmal: eine Demokratie kann nur dann gedeihen, wenn
jeder Einzelne ihr die Treue hält, erfüllt vom Bewußtsein, daß Demokratie

in erster Linie nicht Recht, sondern Pflicht heißt. Alle Organisation

ist Notbehelf. Auch der Staat und auch die Demokratie sind
Menschenwerk und daher Stückwerk. Ihren Wert erhalten sie erst
durch den Geist, der sie erfüllt. Träger des Geistes aber ist nicht
irgend ein unpersönliches Kollektivum, sondern der lebendige Mensch.
Er trägt daher auch die volle und alleinige Verantwortung für die
Demokratie.

«Jeder soll für sich selbst der Rechte sein; dann wird sich auch
das Volk in Masse als das Rechte darstellen» (Jeremias Gotthelf).

Darin besteht also der wahre Wert unserer Demokratie, daß sie
durch die Aufforderung zur Teilnahme an der staatlichen
Verantwortung die Persönlichkeit eines jeden einzelnen Staatsbürgers in
einer Weise auszeichnet und adelt, wie es keine andere Staatsform
tut, daß sie ihn in den Mittelpunkt auch allen staatlichen Geschehens
stellt, und dieser Wert wird dann beglückende Wirklichkeit, wenn
wir alle — Behörden und Volk — in der Demokratie wieder eine
sittliche Angelegenheit und eine Sache des Gewissens erkennen, wenn
uns unsere Freiheit und unser Amt einen ständigen Aufruf zur
Verantwortlichkeit bedeuten, wenn wir zu unserem Staat aus warmem
Herzen Ja sagen, wenn wir uns aus der Sphäre des Menschlich-Fragwürdigen

zum Ewig-Endgültigen zu erheben suchen — eingedenk
des Wortes, das unsere Vorfahren ihrer Gemeinschaft als Richtlinie
gesetzt haben:

in nomine Dei, im Namen Gottes des Allmächtigen.

(Nach einem Vortrag in französischer Sprache, gehalten in Neuchâtel, Lausanne
und Genf im Rahmen der «Conferences des Amis de la Pensée Protestante».)


	Der Sinn unserer Demokratie

