
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 4

Artikel: Requiem

Autor: Ballmor, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 Friedrich Gaupp : Neue Grenzen des Abendlandes

kenntnis der allgemeinen Krise, als es die Menschheit jemals vorher
war. Was der SoziaRsmus in achtzig Jahren nicht erreicht hat, das
hat der Weltanspruch des Dritten Reiches bewirkt: alle Menschen
der Erde auf eine früher unvorsteRbare Weise zu poRtisieren. Nicht
nur die Weltwirtschaft ist international verankert, sondern auch die
geistige Haltung eines VoRces wirkt sich früher oder später
international aus. Das war zwar immer so, aber daß es heute allen
bewußt geworden ist, das güot den Massen in aRer Welt ein neues
Verantwortungsgefühl.

Wie eng eine Zusammenarbeit zwischen der westlichen Zivilisation

einerseits und dem Slawentum und den farbigen Rassen anderseits

werden kann, muß die Zukunft erweisen. Gewisse grundlegende
Lebens- und Denkunterschiede können nicht überbrückt werden. Der
demokratisch-individuaRstische Freiheits- und Rechtsbegriff
abendländischer Tradition, wie er heute am reinsten von den
Angloamerikanern verkörpert wird, kann weder in diplomatischen Verhandlungen

noch mit Gewalt den Völkern des Nahen und Fernen Ostens
aufgezwungen werden. Das «Abendland» als Weltanschauung besteht
weiter, aber es ist nicht die Welt. Wenn die westRche Zivilisation
dies einsieht, wenn sie weiterhin die imperiaRstischen Restbestände
ihrer früheren Herrschaft über andere Rassen abbaut, und wenn anderseits

die riesige und gewaltig erstarkte slawische Welt ihre Kräfte
nicht imperialistisch auswirken läßt (was dem statischen slawischen
Charakter vöRig entgegengesetzt wäre), so kann die Welt unter neuen
Machtgrenzen tatsächRch stabiRsiert werden. Es ist ein weltgeschicht-
Rcher Vorgang, der noch manches Jahrzehnt in Anspruch nehmen
wird. Nur Phantasten können sich einbilden, solche «Neuordnungen»
innerhalb weniger Jahre oder gar mit Gewalt vornehmen zu können.
Wir «Abendländer» werden viel Selbstbescheidung, aber auch viel
Bewußtsein der eigenen historischen Aufgabe und Tradition nötig haben.
Unser schRmmster Feind aber wäre ein Untergangs-Pessimismus.

Requiem
Von Karl Ballmer

Es braust kein Aufruhr durch die Welt, wenn Philosophen in
Zürich' sterben. Am 17. März 1917 verstarb in Zürich Franz Brentano.
Damals war die Welt derart von AktuaRtäten in Anspruch' genommen
— als gerade von Zürich aus Lenin im berühmten plombierten Wagen
mit der Gönnerschaft Ludendorffs mitten in die Weltgeschichte
hineinfuhr —, daß dem Interesse am Tode eines großen Phüosophen
mit einer schRchten Agenturmeldung Genüge getan war. Dabei war



Karl Ballmer : Requiem 225

Brentano, neben anderen Vorzügen, derjenige moderne Denker, der
bedeutsam ist durch seine einzigartige Intimität mit dem Vater der
abendländischen wissenschaftlichen Phüosophie, mit Aristoteles. Brentanos

Verhältnis zum Meister Aristoteles läßt sich nur noch mit der
Aristoteles-Kennerschaft des Thomas von Aquin vergleichen, auf der
so viele «abendländische» Hoffnungen ruhen.

Allgemein scheint der Tod eines Philosophen für den Ablauf des

Weltgeschehens kein Faktor von Belang zu sein. Die Philosophen
tragen selber einige Schuld, sofern sie bisher nicht auszumachen
verstanden, was denn ernstRch ein Menschentod im materiellen Haushalt

des Universums bedeute. Die Konstanz der Energie und der
Substanz im Universum scheint gesichert — in der Weise, daß für die
Energie des philosophischen Gedankens eigentRch kein rechter Weltort

übrig bleibt. Der materielle Weltvorgang scheint ohne die Energien
aus der menschlichen Innenwelt auszukommen. Zwar zerrinnen den
modernen PhysRcern ihre Atome im subtilen Laboratoriumsexperiment
zwischen den Fingern zu gleichsam «geistigen» Entitäten; bei der
Erforschung der substanzartigen QuaRtät des physikabschen Lichts
geschieht etwas Ähnliches, — und der philosophisch nicht unbedachte
Physiker muß den halb mythischen «Äther» der Physik als «subjektiven

Äther» postulieren und diesen in Relation setzen zum wissen-
schaffliehen Erkenntnisakt, dessen Subjekt kein «Bezugssystem» ist,
sondern eben ein richtiger Mensch, — so daß nüchtern strenge
Erforschung der Substanz der Welt Schritt für Schritt dazu gelangt,
die Fragwürdigkeit einzusehen, die in der AusschReßung des Gedank-
Rch-Geistigen aus der WeltreaRtät Regt.

Der alte Aristoteles, der uns durch Franz Brentano noch einmal
menschlich nahe gebracht wurde, hat als Grieche die «Materie» und
die «Form» der Welt geschaut, und auf diesem Fundament eine
erhabene Geistlehre gebaut. Als befremdRch an der aristoteRschen Lehre
vom Gottesgeist erscheint uns Heutigen, daß der ewige Geist gegenüber

der WeltreaRtät nur eine rein betrachtende Tätigkeit ausübt. Die
Befremdung erwächst uns nicht deswegen, weil wir nicht wüßten,
wie sich allerdings der tiefste Gehalt der Welt einer vita contemplativa
erschließt; doch müssen wir der Ansicht sein, daß dem modernen
Menschen die Contemplation nur in Verbindung mit höchster
Lebensaktivität gegeben ist. Die friedRche Innenschau allein kann nicht
unser Anliegen sein, denn wie sollten wir auch nur uns selbst kennen
lernen ohne den Umgang mit — Andern. In uns befremdender Weise
nimmt Aristoteles auch für das geistige Leben nach dem Tode einen
Zustand der wirkungslosen Betrachtung an. Er kann dem Geiste nach
dem WegfaR des Leibes nur ein Dasein zudenken, in dem der Geist
ewig auf seine vergangenen Taten zurückbRckt — in der vollkommensten

Passivität rein theoretischer Betrachtung. Die philosophische



226 Karl Ballmer

Geistlehre des Aristoteles wurde zum Fundament der theologischchristlichen

Lehren — bis auf den heutigen Tag. Die christlichen
Philosophen haben keine neuen Ideen produziert. Die Aufgabe, die
geistige Denkpotenz vom Zentrum der christRchen Vorstellungen, vom
kraftwirkenden Tode auf Golgatha her Erhellung erfahren zu lassen,
wurde am Rande Regen gelassen.

Sollte der kraftwirkende Tod nicht auch eine Bedeutung haben
für den philosophischen Gedankenkosmos, an dem zuerst die Griechen
bauten? War denn der kraftwirkende Tod einfach sorglich in den
Mythos einzubetten, der von Kirchen treu verwaltet wird? Warum
wurde der Frage «Was bedeutet der Tod eines Philosophen für den
kosmischen Haushalt der Welt?» keine Produktivkraft erteilt? Wenn
die Gedanken von Lebenden nicht unmittelbar im Sinne kosmischer
Substanzialität wirksam sind, so sind sie es mögRcherweise umso mehr
als die Lebens-Frucht von Dahingegangenen, von Toten. Die Lebensfrucht

geht dem Ganzen nicht verloren, sie muß wkken — bauend
am Fortgang des Ganzen, oder auch zerstörend. Die Frage «Was
bedeutet ein Philosophentod?» ist keine akademische Frage. Zwar sind
wir nicht gewohnt, unser Verständnis der Menschenwelt nach
Kraftzentren auszurichten, die von verstorbenen Denkern gebildet werden.
Unser Verständnis der Geschichte weiß von nichts dergleichen. Wh-
erfragen bedeutende Geschichtsdaten, etwa den Versailler Frieden
oder die Geburt der Atombombe, nicht zugleich als Gedenktage an
Philosophen. Solche Methode könnte zu absurd erscheinenden und
erschreckenden Aspekten führen...

Hier ein solcher Aspekt, eine ernstRch beunruhigende Vision, die
in einem Vortrage Rudolf Steiners gegeben wurde, im Jahre 1919:
«Es ist mehr als eine Vision, wenn man folgendes sagt: man denke
sich den Inhalt der Hegeischen Philosophie als eine Art Geistesschema,
als eine Art Ätherleib in die Welt eintretend, arbeitend in ihrer rein
logischen Substanzialität. Denkt man sich dieses Gespenst über die
Welt hinwegfegend, dann würde man das Vorbild haben für das, was
physisch aufgetreten ist in den letzten vier bis fünf Jahren als die
europäische Weltkriegskatastrophe. Man muß schon den Mut haben,
in diese geistigen Zusammenhänge hineinzuschauen, sonst wird man
in der Gegenwart überhaupt nichts verstehen von den Ereignissen.
Die Menschen der Gegenwart möchten es sich so bequem machen,
zur Geistigkeit zu kommen».

Hiermit scheint die Möglichkeit angedeutet, daß menschliche
Gedanken — Gedanken von Dahingegangenen — irgendwo ihre reale
kosmische Gegenwart zur Erscheinung bringen. Eine ausgefallene
Vorstellung! Wir werden energisch die bedrohlichen Assoziationen
abwehren, die jetzt auftauchen wollen. Alles in uns sträubt sich, den
edlen Brentano gleichsam als Reisegenossen Lenins mitten in die



Requiem 227

russische Revolution eintreten zu sehen. Zwar mag in den geheimen
Untergründen der Moskauer Revolution dialektisches Hegeltum als
die Unruhe und Unausgegorenheit der Aristoteles-Erbschaft kochen;
zwar hat Franz Brentano als phüosophischer Revolutionär im Namen
der Aristoteles-Erbschaft den römischen Priesterrock an den Nagel
gehängt; zwar scheint die Vorstellung vom objektiven
Wirkenscharakter der Lebensfrucht nicht einfach absurd, — aber der
Gedanke wäre doch wahrhaft erschreckend, daß die objektive Lebensfrucht

einer Geistperson für den Welthaushalt etwas ganz anderes
bedeute als für die Person selbst.

Man müßte zu tragenden Vorstellungen über die «Gegenwart»
des weltschaffenden Hl. Geistes kommen. Wo begegnen wir dem
Philosophen der «Gegenwart» Sein bürgerlicher Name und Titel tut
nichts zur Sache. Wir wollen uns an sein Wächter-Buch «Gegenwart
— Eine kritische Ethik» halten. Denn wenn unsere geläufigen
Vorstellungskonventionen der Modifizierung fähig sind, wenn wir zu
Anschauungen über das gegenwärtige Fortwirken von verstorbenen
Philosophengeistern befähigt sind, dann täte uns zunächst ein Hüter der
Schwelle not. Er hätte nach zwei Seiten sein Wächteramt zu üben:
gegen die musealen Zumutungen antiquierter Mythologie, die über
eine übersinnRche Welt alte theologische Geschichten erzählt, und
gegen den unbedachten philosophischen Hochmut, der den Werdegeist
leicht in Griff und Begriff zu nehmen gedenkt.

Man müßte sehen, ob wir mit unseren landesübRchen Begriffen
von Geschichte vor dem kritischen Hüter der «Gegenwart» bestehen
können, — sofern wir zu der Ansicht neigen, «geschichtRche Gesetze»,
die wir in der Erinnerung aufbewahren, beherrschten auch die Gegenwart.

Wir wollen von den geläufigen Vorstellungen über unsere
Schweizergeschichte ausgehen: unsere Vorfahren, die alten
Eidgenossen, sind die Schöpfer der Eidgenossenschaft. Wir Heutigen
vertiefen uns in die geschichtlichen Taten unserer Vorfahren. Wir
erziehen uns an den Helden der Geschichte zum rechten Leben in der
Gegenwart. Unsere Kontinuität mit den eidgenössischen Vorfahren
scheint fraglos evident. Unser gegenwärtiges Leben ist gewissermaßen
stets die wiederholende Aktivierung der Kraft von Morgarten, Sem-
pach, St. Jakob usw. Indem wir Feste der Erinnerung feiern, schaffen
wir die Reproduktion eines in der Vergangenheit Regenden Originals.
So reproduzierten wir z. B. im Jahre 1944 das 500 Jahre alte Original
des Geschehens bei St. Jakob an der Bü*s. Wenn es uns bei solchem
landesübRchen Verfahren einfallen sollte, unsere eigenen kritischen
Zuschauer zu sein, so würden wir unschwer bemerken, daß unsere
Reproduktion einen sehr bestimmten Zweck verfolgt. Wir verfolgen
den Zweck, uns einzureden, es bestehe eine Kontinuität, ein direkter
Übergang vom Geschehen 1444 in unsere erlebte eigene Gegenwart.



228 Karl Ballmer

Der Träger dieser Kontinuität wäre etwa «das Eidgenössische» oder
«die geschichtiiche Aufgabe unseres Volkes». Wenn aber der Witz
munter ist, dann müssen wir diese vermeinte Kontinuität für fragRch
halten. Gerade gegenüber dem Geschehen von St. Jakob an der Birs
1444, wo die Insubordination von undiszipRnierten Soldaten einen
positiven eidgenössischen Effekt erzielte (den wir feiern), bemerken
wir, wie die Annahme einer vorbildhaft wirkenden Kontinuität mit
ziemRch unbequemen Risücen verbunden ist: denn es wäre nicht
unlogisch, die heutigen Saboteure des strikten eidgenössischen Befehls
als die wahren Wiederholenden und Reproduzierenden des Originals
von 1444 anzusehen...

Wir wollen die Feste feiernde volkstümRche Geschichtsphilo-
sophie in Ehren halten — und dabei nicht übersehen, daß an der
Universität oben das philosophische Gewissen der «Gegenwart» die
Geschichtsträume der Tiefe aufs äußerste beargwöhnen muß. Es kann
Zufall sein — ich weiß es nicht —, daß bei eidgenössischen
Festfeiern die «kritische Ethik» keine Rolle spielt. Wir besingen die Wacht
am Gotthard. So man will, kann man wissen, daß die Zürcher
«kritische Ethik» so etwas wie ein granitener Sankt Gotthard im Reiche
der abendländischen Philosophie ist, damit die geistigen Weltströme
sich scheiden können. Lasciate ogni speranza! das ist die granitene
These des Zürcher Philosophen. Nichts als aufgeklärter Selbstbetrug
sei die Annahme der Erinnernden, die erinnerten Reproduktionen
vergangener Geschichte verbürgten eine Kontinuität mit dem Wirken
in «Gegenwart». Es sei die überhebRche Annahme der Erinnernden,
sie säßen dem Herrn der Geschichte im Herzen. Die Helden und
Führer, als personifizierte Erinnerungspotenz von Völkern, sind nicht
die beauftragten VoRführer des Weltwillens, sie sind — Träumende.
Es besteht zwischen dem Tun von vermeintRchen Führern und dem
Schöpferwillen keine Identität des Wirkens, es besteht zwischen beiden
ein Verhältnis der Diskontinuität. Aus der Erkenntnis der Diskontinuität

fragt der Ethiker der «Gegenwart» nach einer wirklichen Gegenwart,

die mehr als Traum ist. Die Macher der Geschichte sind nicht
die Miniaturausgabe des Schöpfers und Herrn der Weltgeschichte.
Es ist gefährRch, den Gott als «Ich» anzusprechen. Weltverständnis
aus dem hochmütigen Ich-Innern erzeugt höchstens theortische Wahrheit,

als einstimmiges wissenschaftRches System der Erinnerungen.
Es geht aber um mehr als um Wahrheit, es geht um Wirklichkeit.
Wirklichkeit ereignet sich im Begrenztwerden des Ich von außen. Der
Anspruch' des Andern, des andern Menschen, ist der einzige Ort, wo
wir Begrenzung und damit WirkRchkeit erfahren. Dieser Ort ist der
iRusionsfreie menschRche — Alltag. Im Anspruch des andern
Menschen tritt uns — von außen — der wirkRche Gott entgegen. Grise-
bachs Unterscheidung des «Innen» und «Außen» ist epochal. Die Wirk-



Requiem • 229

Rchkeit ist nicht die von uns ins Werk gesetzte «Wahrheit» (die große
Illusion von Kirchen und Staaten); WirkRchkeit ist nicht auf Grund
von Wahrheit intelRgent auszudenken oder gar voraus zu prädizieren,
WirkRchkeit gü>t es nur als Zu-Fall von außen. Grisebach kommt
vom Glauben her und faßt das Problem der geschehenden Geschichte
oder «Gegenwart» als Ethiker, er fragt nach der ethischen WirkRchkeit.

Hier wirkt noch die späte Erinnerung an Isreal: «Du sollst dir
von deinem Gotte kein Bildnis machen». Die aufs Schauen Angewiesenen

dagegen werden nicht umhin können, das WirkRche in der
Geschichte als ein erscheinendes «Schönes» zu erfragen, über das Schöne,
als ein sich selbst übertreffendes Wahres, läßt sich ausmachen: das
Schöne, das als Zu-Fall von außen auftritt, ist nicht irgend einWiederholtes

oder Erinnertes. Es gehört notwendig zum Auftreten des
Schönen, daß es spontan, in reiner Gegenwart, wie aus dem Nichts
entstehend als absolut Neues da ist. Das Schöne ist eine höchst
besondere und einzigartige Art von Dasein. Das Schöne hat eine un-
bezweifelbar gleichsam göttliche Eigenschaft: es ist unhöflich. Stelle
ich an ein Werk des Schönen die philosophische Wahrheitsfrage, d. h.
frage ich: «Was ist das?» oder «was stellt das dar!», so erhalte ich vom
Dasein des Schönen hüdRch gesagt eine Ohrfeige. Hier gibt es
überhaupt keine Fragen zu stellen. Hier wird — angeschaut. Die
Antwort auf jede mögRche Frage ist in der unmittelbaren Schau einfach
vorweggenommen; sie ergibt sich nicht dem intellektuellen Gedanken.
Das Dasein des Schönen ist unhöflich, es schneidet mir meine Frage
kurzweg ab. — Vieles und Ungewohntes — auch in der Geschichte —
kann Material des erscheinenden Schönen sein. Selbst die Atombombe
könnte Anlaß zum Erscheinen des Schönen sein...

Wir müssen uns bei den modernen Ästhetikern entschuldigen,
daß wir so sorglos und optimistisch den Namen und Begriff des
Schönen in Gebrauch nehmen. Diese nämlich haben, seit sich eine
moderne Ästhetik «phänomenologisch» orientierte, den Namen des
Schönen aus ihrem Vokabularium gestrichen. Wie es eine moderne
«Psychologie ohne Seele» gibt, so gibt es jetzt eine moderne Ästhetik
ohne das Schöne. Die Gründe hierfür Regen auf der flachen Hand.
Auch diese Ästhetiker sind, wie der Ethiker Grisebach, Teilhaber am
großen Erschrecken über die Anmaßung der Ich-Philosophie, die ihr
Subjekt mit dem Weltgeist identifiziert. Und nun fällt man aus dem
Erschrecken in die — Reaktion. Franz Brentano baut illusionäre
Philosophenbrücken. Man fragt jetzt nicht mehr: «Durch welche
Schöpfertaten wn*d ein Gegenstand schön?» Alles «Machen» ist ja doch
voller widergöttlicher Gefahren. Es ist gefährlich, das Schöne in
menschRchen oder göttlichen Werken zu erfragen. «Werke» sind
immer böse «Machen»schaften. Ergo hat das ästhetisch Erhebende
überhaupt nichts mit dem Kunst-Werk zu tun. Man dispensiert sich



230 Karl Ballmer: Requiem

ängstlich von der belangvollen Schöpfer-Frage. Der «Phänomeno-
loge» ist kurzerhand reines schauendes Bewußtsein. Das Geschaute
ist denn auch danach: nämlich nichts als die wiederholende Beschau-

ung alter Vorstellungen. Es ist ein keckes Unterfangen, das Schöne
aus der Ästhetik hinauszupraktizieren. Man nimmt diese Ästhetik
zur Kenntnis und — versteht.

Vielleicht müßte man das «Machen» und höhere «Schaffen» nun
dennoch als ein Empfangen verstehen lernen, wo mit der Übernahme
höherer Verantwortlichkeiten das «Reale» der Welt selbst der Gebende
ist. Man ist an einer Grenze angekommen, wo es darum geht, ob
unsere alten Vorstellungen über den geistigen Haushalt der Welt einer
Revision und Bereicherung fähig sind. An dieser Grenze wollen wir
dem Ethiker der «Gegenwart» Dank wissen, daß er am Abend eines
versinkenden Tages das Amt eines wachen Hüters übernahm, uns von
leichtem Hochmut zurückhaltend und uns auf den Ernst der neuen
Erkenntnisfragen verpflichtend.

Eberhard Grisebach, der Ordinarius der Philosophiefakultät der
Universität Zürich, verstarb unerwartet am 17. Juli 1945 in Zürich.
Die «Weltwoche» schrieb dazu unter dem Titel «Weltwende»: «Der
17. Juli 1945 wird als denkwürdiges Datum der Menschheitsgeschichte
in Erinnerung bleiben. An diesem Datum wurde in den Wüsten New
Mexikos die erste Atombombe zur Explosion gebracht. Sie war an
einem Stahlturm aufgehängt. Als sie explodierte, entflammte ein
mächtiger weißer Blitz, der das Sonnenlicht überstrahlte. Der Turm
wurde in Gas zerstäubt, noch in 300 km Entfernung wurden durch
den Luftdruck Häuser beschädigt und Fenster eingedrückt. Die Probe
aufs Exempel wurde am 6. August 1945 gemacht und gleichzeitig
das Geheimnis gelüftet. An diesem Tage wurden Atombomben auf
die unglückliche japanische Stadt Hiroshima abgeworfen. Nach
Ansicht von Fachleuten muß die Stadt mit ihren 300000 Einwohnern
vom Erdboden verschwunden sein...».

Politische Rundschau

Zur Lage
Am 21. luni jährte sich zum fünften Male der Tag des deutschen Angriffs auf

die Sowjetunion. Vor dem Forum des Nürnberger Gerichts ist über die Zusammenhänge,

die zu diesem Ereignis führten, bereits einläßlich berichtet worden, und man
kann sagen, daß diese Berichte gleichsam am laufenden Band fortgesetzt werden.
Man hat ursprünglich den Nürnberger Prozeß fast überall mit scheelen Augen
angesehen, nachdem einmal die erste Sensation vorbei war. Sicher wies das Vier-


	Requiem

