
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 4

Artikel: Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter

Autor: Dürrenmatt, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26. Jahrgang Juli 1946 Heft 4

Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter
Von Peter Dürrenmatt

Der menschliche Geist pflegt die Vergangenheit in Epochen
einzuteilen, weil er glaubt, nur auf diese Weise die Geschichte begreifen
zu können. Man spricht demnach beispielsweise vom 18. Jahrhundert
und nennt es das Jahrhundert der Aufklärung (obgleich man es
wahrscheinlich treffender als das europäische Zeitalter bezeichnen würde) ;
oder man nennt das 19. Jahrhundert das Zeitalter des Liberalismus.
Solche Benennungen versuchen, den jeweils wesentlichsten Charakterzug

einer Epoche auf den kleinsten Nenner zu bringen. Solange wir
uns bewußt bleiben, daß derartige Einteilungen immer Notbehelfe
sind, Schemata mit aller Fragwürdigkeit, die solchen anhangen, mag
man diese Charakteristiken verwenden. Unter diesem Vorbehalt tun
auch wir es, wenn wir unsere Gegenwart, unser zwanzigstes
Jahrhundert, das «sozialistische Zeitalter» heißen. Wir werden gleich dartun,

warum wir zu dieser Bezeichnung gekommen sind, möchten vorher

lediglich ergänzen, daß wir zeitlich diese Epoche nicht mit dem
Jahr 1900 beginnen lassen, sondern mit dem Jahr 1914, der
Katastrophe des ersten Weltkrieges, dem sichtbaren Zusammenbruch einer
alten Welt.

Die sozialistische Lehre ist freilich im 19. Jahrhundert
entstanden. Sie bildete damals eine Art von Antithese zum herrschenden
Geist jenes ganz bestimmten Liberalismus. Der Sozialismus des 19.
Jahrhunderts hatte etwas Unwirkliches, Utopisches an sich. Zuinnerst
gehörte er, bei aller Gegensätzlichkeit, eben doch dem Zeitgeist an.
In der politischen Praxis lehnte er sozusagen alles an den bestehenden
politischen und sozialen Einrichtungen ab und kämpfte im Glauben
an eine kommende bessere und grundsätzlich anders geartete Welt
der Zukunft. Dieser Sozialismus war international, abstrakt-ideologisch,

revolutionär. Auch seine Zeit ging mit dem Jahre 1914 —
wenigstens für Westeuropa — unter.

Warum soll nun aber das 20. Jahrhundert das sozialistische Zeitalter

sein? Warum, als äußeres Zeichen für diese Charakteristik, der
Vormarsch sozialistischer Parteien in allen Ländern des europäischen
Kontinentes? In wenigen Jahren wird bereits die Hälfte des Jahr-

Ite



194 Peter Dürrenmatt

hunderts abgelaufen sein. Sie war ausgefüllt von zwei Weltkriegen
und einer umfassenden, zerstörenden Weltwirtschaftskrise. Gegenüber

der Zeit von 1914 scheint heute alles verändert zu sein: das

europäische Staatensystem, aber auch die geistigen, wirtschaftlichen
und sozialen Grundlagen; einstige kulturelle und wirtschaftliche
Großstadtzentren sind zerstört; die Völker sind verproletarisiert; die
europäischen Staaten sind weltpolitisch kaltgestellt und auch dort zu
Objekten der großen Weltmächte geworden, wo sie wähnen, noch
Großmächte zu sein und sich aus angeborenem Prestigebedürfnis die
Abwertung ihrer Weltgeltung nicht zugestehen. Die großbürgerliche
Welt, wie sie die Zeit von vor 1914 mit ihren Schwächen wie mit
ihren imposanten Zügen auszeichnete, erscheint weitgehend ausgelöscht.

Die Menschen sind gehetzt und sind gezwungen, die beiden
primitivsten Dinge zu tun, bevor sie an kulturelle Muße denken
können: ihr Leben in der unmittelbaren Gegenwart zu sichern und
hart für den Tag zu arbeiten.

Die beiden Kriege so gut wie die Krise steigerten auf allen
Gebieten den Einsatz der Gemeinschaft. Die Menschen machten die
Erfahrung, zu was für Leistungen sie imstande waren, was sie zu
ertragen vermochten, sobald der Einzelne sich einem gemeinsamen Ziel
unterordnen mußte, aber auch, zu welcher Bedeutungslosigkeit dieser
Einzelne im Taumel der Massen verurteilt wurde — und welche Kraft
er sein konnte, sobald die Vielen verzagten So riß zuerst die gemeinsame

Not der Krise und nachher die gemeinsame Not des Krieges
die Menschen aus ihrer bisherigen Vereinzelung heraus. Daher
gewannen kollektivistische Ideen in der Poütik, in der Sozial- und
Wirtschaftslehre an Kurs. Dem 19. Jahrhundert waren sie vornehmlich
ein intellektuelles Problem gewesen; dem 20. wurden sie zur
praktischen Zeitfrage. Die Not der Menschheit war einer viel größeren
Zahl von Menschen bewußt geworden, als je Jahrzehnte zuvor. Daher

kam auch das religiöse Denken und Empfinden zu neuem und
großem Ansehen.

Gemeinsam also war die Not, gemeinsam ertragen wurde die
Gefahr, gemeinsam wurden beide überwunden. Und dennoch — auch
die PersönUchkeit kam zu neuer Geltung. Was wäre der Widerstand
gegen den Nationalsozialismus gewesen ohne die mitreißende
Opfergesinnung und Opferbereitschaft vieler mutiger Einzelner? Diese

merkwürdige und wichtige Tatsache, daß die Opfertat und Hingabe
des Einzelnen wiederum ausschlaggebend wurde und dabei Gesinnung
bedeutsamer erschien als Wissen, darf nicht vergessen werden, wenn
man versucht, sich das Wesen der sozialistischen Gegenwart
einzuprägen.

Ein Blick auf die im Vergleich mit dem Ausland viel
ungebrochener verlaufene schweizerische Entwicklung zeigt uns, wie be-



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 195

rechtigt der Ausdruck «sozialistisches Zeitalter» auch bei uns geworden
ist. Man ist versucht zu sagen, verglichen mit der Schweiz von 1914
sei die heutige Eidgenossenschaft nicht erst im Begriff, sozialistisch
zu werden, sie sei es bereits. Der Beispiele für diese Behauptung wären
viele! Wir greifen jenes des Lohn- und Verdienstausfalles auf, weil
es typisch ist für den Wandel der Auffassungen innerhalb eines
knappen Menschenalters. Als der erste Weltkrieg ausbrach, bestand
das Problem des Verdienstausfalles nur als eines der Wohltätigkeit.
Höchst selbstverständlich erwartete man damals, daß jeder Wehrmann

während der Dauer seiner Dienste für das Fortkommen der
Seinen und seiner wirtschaftlichen Existenz selbst bedacht sein müsse.
Natürlich glaubte niemand an einen langen Krieg und niemand
machte sich ein Bild von den zerstörenden Kräften, die, auf
materiellem wie geistig und seelischem Gebiet, entfesselt worden waren.
Die Schweiz blieb verschont und die wirtschaftliche Hochkonjunktur
des Krieges vergrößerte sogar noch ihre Beserven, wenn schon deren
Verteilung ungleich ausfiel. Da der Gedanke der fürsorgenden
Gerechtigkeit der Politik fem stand — man könnte auch sagen, «national»
und «freisinnig» noch fast identisch erschienen —, kam es auch bei
uns zu den bekannten Explosionen. Seither traten die kollektivistischen

Auffassungen immer deutlicher zur Offensive an. Die Bauern
organisierten sich auch politisch zur selbständigen Partei. Die vielen
Verbände der unselbständig Erwerbenden wurden ziu politischen
Kräftegruppen. Die Krise der Dreißigerjahre zwang dann zu immer
neuen staatlichen Eingriffen, wozu von den Gewerkschaften bis zur
Exportindustrie, vom Gewerbe bis zu den Banken nacheinander und
miteinander alle aufforderten. Der zweite Weltkrieg schließlich, mit
seiner totalen Mobilmachung von Volk, Heer und Wirtschaft,
vollendete eine begonnene Entwicklung. Dank unerhörter kollektiver
Anstrengungen gelang es, in äußerem und innerem Friede die Probe
zu bestehen. Was uns heute so selbstverständlich vorkommt, ist im
Grunde genommen eine große Leistung, welche die Geschichte
anerkennen, die sie aber einst auch als den deutlichsten Wendepunkt
der schweizerischen Entwicklung auf dem Weg zum »Sozialismus
bezeichnen wird.

Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts war kein einheitlicher
Begriff gewesen. Zentralistischer Radikalismus und großzügige Toleranz,

kleinbürgerliche Konvention und weltbürgerüche Großzügigkeit
lagen in ihm nahe beieinander. Entsprechend verhält es sich auch mit
dem «Sozialismus» des 20. Jahrhundert. Wir müssen unterscheiden
zwischen dem parteipolitischen und dem gewerkschaftlichen Sozialismus

auf der einen, dem Sozialismus als allgemeinem Zeitgeist auf der
andern Seite, auch dann, wenn wir wissen, wie sehr diese drei Spielarten

sich beeinflussen und bedingen. War der parteipolitische So-



196 Peter Dürrenmatt

zialismus des 19. Jahrhunderts noch gegründet auf eine reine Lehre
und war er ein antithetischer Impuls, ohne wesentlichen und
gestaltenden Einfluß auf die Dinge, so mußte er nach 1918, allein oder
in Koalitionen, immer stärker in die politische Verantwortung hinein.
Er mußte sich mit der Wirklichkeit, die er vorfand, praktisch
auseinandersetzen. Fürs erste scheiterte er an dieser Aufgabe — denken
wir an Deutschland oder an die erste Labourregierung in England.
In der Schweiz verharrte er, ähnlich wie in Frankreich, zunächst in
einer doktrinären Haltung des «Alles oder Nichts», bis von den
Dreißigerjahren an mehr und mehr der Weg in eine konstruktivere
Arbeiterpolitik an Stelle des theoretischen Sozialismus gefunden
wurde. Diese Begegnung mit der Wirklichkeit, die Pflicht, an den
Aufgaben des Tages mitzuarbeiten, lockerte den Sozialismus selbst in
seinen theoretischen Grundlagen auf und ließ das entstehen, was man
als seine Krise bezeichnet hat. Der Ausdruck ist richtig, wenn man
ihn positiv versteht: Krise als Bewegung und Befreiung von einem
Krampfzustand, Krise als lebendige Auseinandersetzung mit den
Voraussetzungen der Gegenwart. Er ist falsch, wenn man Krise deutet
mit Verfall. Dabei darf man nicht vergessen, daß sich der Sozialismus
nur deswegen in die gegebene Wirklichkeit einigermaßen eingewöhnen
konnte, weil diese Wirklichkeit sich eben selbst verändert hatte.
Sozialistisches Gedankengut bekam selbst im Denken von Kreisen Raum,
die eben erst noch seine entschiedenen Gegner gewesen waren. In
dem Augenblick — um ein Beispiel zu nennen —, da die Wirtschaft
einräumte, daß Wirtschaftskrisen und Arbeitslosigkeit nicht mehr aus
dem «normalen Ablauf» und damit aus sich selbst heraus behoben
werden sollten, sondern durch irgendwelche staatlichen Eingriffe,
hatte sie einen sehr entscheidenden Schritt zu einer solchen sozialistischen

Auffassung im weitesten Sinne getan. Sie stellte sich nicht mehr
grundsätzlich — und das war das entscheidend Neue — gegen eine
Entwicklung, die die Wirtschaft öffentlich, politisch machte.

Heute muß der Sozialismus als Zeitgeist gestalten. Er muß sich,
zumal in den westeuropäischen Staaten, entscheiden, ob er den totalen
Umsturz und damit den Rückfall und völligen Neubeginn wolle oder
die sinnvolle Fortentwicklung bestehender Formen. Er muß sich
entscheiden, ob er den ganz bestimmten Freiheitsanspruch, wie er mit
jedem westeuropäischen Kulturbegriff auf Sein oder Nichtsein
verbunden ist, anerkennen oder ablehnen will. Er spürt das. Daher gibt
es so viele Strömungen und Richtungen, die bei uns in der Schweiz
vom gewerkschaftlichen Sozialismus über die verschiedenen Spielarten

des parteipolitischen, sozialdemokratischen Sozialismus bis zum
Kommunismus der «Partei der Arbeit» reichen.

Dieser Parteisozialismus und der Sozialismus als Zeitgeist machen
den «Kollektivismus» aus, von dem heute so viel geschrieben, vor dem



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 197

so viel gewarnt wird. Nun wäre es natürlich falsch zu behaupten,
Europa im allgemeinen und die Schweiz im besonderen seien in ihren
großen Zeiten immer «individualistisch», in ihren schwachen aber
«kollektivistisch» eingestellt gewesen. Es gibt im kollektivistischen
Mittelalter eindrückliche kulturelle Leistungen, die spätere Zeiten auf
einzelnen Gebieten überhaupt nie wieder erreicht haben, und es gibt
Abschnitte im individualistischen 19. Jahrhundert, die höchst
abstoßende und geistlose Zeugnisse hinterlassen haben. Die Gegenüberstellung

von «Kollektivismus» und «Individualismus» im Sinne von
Hölle und Himmel hat stets etwas Fragwürdiges an sich. Das zweifelsohne

betont kollektivistische und sozialistische 20. Jahrhundert
bedeutet nicht schon an sich eine Gefahr für die Zukunft unseres Kontinentes

und seiner Völker; die Gefahr besteht darin, daß die
kollektivistischen Neigungen zusammenfallen mit einer besonderen Krise
des westeuropäischen Lebensgefühls.

Die allgemeinen Ursachen dafür biegen wahrscheinüch in der
völligen Zerstörung der Sicherheit. Gewiß: absolute Sicherheit hat
es zu keinen Zeiten gegeben — wohl aber verhältnismäßige. Im
Zeitabschnitt von 1871 bis 1914 gab es keinen europäischen Krieg. Die
Freizügigkeit zwischen den Staaten war kein Postulat der Politiker
und Ideologen, sondern selbstverständliche Tatsache. Es war möglich,

daß man (in seinen persönlichen Dingen zum Beispiel) wirtschaftlich
auf Jahre disponieren konnte; solche tatsächliche Stabilität aller

Verhältnisse wirkte zurück auf die Lebenssicherheit der Menschen.
Heute gibt es das nicht mehr. Sicher ist nur der Augenblick.

Millionen von Menschen kamen um Hab und Heimat, ohne daß sie
an diesem Schicksal im geringsten mitschuldig waren oder irgendwie

seinen Ablauf hätten beeinflussen können. Europas Lebenssicherheit

ist zerstört. Der Kontinent ist aber auch biologisch bedroht.
Wahrscheinlich war der ganze Rassen- und Züchtungswahn des
Nationalsozialismus, der jetzt in das Gegenteil umschlagen dürfte, zum
Teil hysterischer Ausdruck der Angst vor der sinkenden Lebenskraft
gegenüber dem aufkommenden Slawentum. Schon zur Weimarerzeit

versuchte Deutschland vergeblich, der Landflucht in Ostpreußen
zu wehren und im Volk einen romantischen Wanderzug nach jener
Ecke auszulösen; er unterblieb. Der Irrsinn der Nationalsozialisten,
gegenüber dem lebensstarken polnischen Slawentum deutsche
Bevölkerungspolitik treiben zu wollen, rächt sich heute mit der Gewalt
einer Naturkatastrophe; Millionen von Deutschen werden
ausgetrieben. Im europäischen Osten spielt sich eine Völkerwanderung
ab. Niemand kann wissen, wie sich die Entfesselung der Illegalität,
des Hasses und des Nihilismus, die durch den Nationalsozialismus
ausgelöst worden ist, auf die europäische Seele, den europäischen
Geist und die europäische Vitalität schließlich auswirken werden.



198 Peter Dürrenmatt

Unter der Herrschaft solcher Verhältnisse sind nun drei Dinge
auf das Äußerste gefährdet, die zum Kern des europäischen Mensch-
tums bisher gehört haben, nämlich der Sinn für die Freiheit und die
Würde des Menschen, der Sinn für das Recht und die Einsicht in
die Notwendigkeit von Eliten. Das Wort des Amerikaners Wallace
vom Zeitalter des «Kleinen Mannes» bedeutet für Europa das Zeitalter

des verproletarisierten Menschen. Es ist schon so, wie die
«Gazette de Lausanne» es einmal formuliert hat: die Gefahr dieser
Proletarisierung besteht darin, daß man, um Proletarier zu werden,
zuerst Bourgeois gewesen sein muß (das ist vielleicht der Unterschied
zu Rußland Das sozialistische Zeitalter, in dem wir leben, ist nicht
an sich eine Gefahr. Es muß aber in das Chaos einmünden, wenn
dieser aufkommende europäische sozialistische Zeitgeist die Bedeutung

jener drei Größen, der Freiheit, des Rechtes und der Eliten, nicht
sehen will.

Verantwortlich dafür, daß die westeuropäische Menschheit an den
großen Gütern Freiheit und Recht nicht verzweifle und daß diese
selbst durch die Arbeit einer neuen Elite wiederum sinnvolle Züge
erhalten und lebendig wirkende Kräfte werden, sind wir alle, alle
Einzelne, alle Völker, alle Klassen. Diese Güter ertragen keinen dumpfen
Sinn und keine Verzweiflung, die sich selbst aufgibt. Sie entstammen
dem stärksten Impuls, der aller europäischen kulturellen Leistung zu
Grunde liegt, und der da heißt: dennoch! Verantwortlich dafür, daß
unsere Zeit keinem verhordenden Sozialismus verfalle, sind nicht nur
die abgestempelten Sozialisten, sondern die Zeitgenossen schlechthin!

Damit sind wir zur Frage vorgestoßen, wie wir uns denn eigentlich

zur Tatsache des sozialistischen Grundcharakters unserer Epoche
einstellen sollen. Wir: das beißt alle jene, die nicht irgendwie zum
etikettierten Sozialismus gehören, aber als Zeitgenossen teilhaben an
den '«kollektivistischen» wie den «individualistischen» Lösungen und
Sünden ihrer Epoche. Wir können Verschiedenes tun. Wir können
erklären, seit dreißig Jahren sei das Abendland krank und müsse

jetzt durch die Rückkehr zum «Liberalismus» wieder gesund gemacht
werden. «Liberalismus»: das hieße, geistig betrachtet, wahrscheinlich'

entweder eine stark idealisierte Vorstellung von der Vergangenheit

— oder dann eine vereinfachende Ideaüsierung Amerikas, mit
der Absicht, aus den Vereinigten Staaten den machtmäßigen Rückhalt
eines solchen NeoUberalismus zu machen. — Oder wir können
behaupten, die Gesundung unseres Kontinentes werde nur durch ein
radikales Experiment möglich, durch die «Vergesellschaftung aller
Lebensbereiche» im Sinne eines gedanklich aufgebauten sozialistisch-
kommunistischen Weltbildes der Zukunft und einer entsprechenden
Anlehnung an die Weltmacht Sowjetrußlands. Beides würde heißen,
daß der gequälte Kontinent erst recht nicht zur Ruhe kommen könnte;



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 199

er würde in ein Chaos von Experimenten gestürzt und den Rest seiner
so kümmerüch gewordenen Gegenwart einer theoretisch idealisierten
Zukunft opfern müssen.

Ein dritter Weg müßte von der bescheidenen Einsicht ausgehen,
wir alle seien Zeitgenossen, schweizerische Zeitgenossen und
europäische Zeitgenossen, darüber hinaus freilich auch Weltzeitgenossen.
Das bedingt, daß wir uns mit der Gegenwart als Wirklichkeit
auseinandersetzen, d. h. Kenntnis nehmen von der tatsächlichen Polarität
zwischen den Kräften des Individualismus und jenen des Kollektivismus,

die in dieser Gegenwart miteinander ringen. Es bedeutet weiter,
daß wir das mdividuabstisch-persönliche Anliegen nicht einfach
gedankenlos ideologisch nachplappern »sollen, sondern uns darum zu
bemühen haben, was es in unserer Zeit damit nun eigentlich für ein
Bewenden habe. Und es bedeutet schließlich, daß wir uns ganz anders
zentral in das sozialistische Kraftfeld hineinstellen müssen als wir
das bisher zu tun pflegten. Den tatsächlich drohenden großen
Gefahren eines dumpfen und verhornenden Kollektivismus wird künftig
mit keinerlei ästhetischem Entsetzen und verteidigender Abwehr bei-
zukommen sein, wenn die für ihre Zukunft verantwortlichen
Zeitgenossen das Wesen dieses Kollektivismus aus den Kräften eines
vitalen Individualismus nicht tatsächlich begriffen und erfaßt haben
werden. Denn neben dem vielen Bedenklichen, das unsere Epoche
auszeichnet, darf sie als Plus für sich buchen, dem Entscheid in der
gegebenen Wirklichkeit mit allen Konsequenzen gegenüber dem
bloßen unverbindlichen Entscheid in der Theorie wiederum den Vorrang

gegeben zu haben.
Äußerlich betrachtet war der Ablauf der Dinge verhältnismäßig

einfach: Seit rund zwanzig Jahren spielen sich die sozial- und
wirtschaftspolitischen Auseinandersetzung«! in der Schweiz so ab, daß
die «Linke» jeweilen eine Idee aufgreift, die «Rechte» dadurch aus
der Lethargie mobilisiert wird und daß aus der Mentalität der
Abwehr, meistens mit dem politisch aussichtsreichem Nein als bester
Waffe, der Angriff abgeschlagen wird. Worauf für einige Zeit nichts
mehr geschieht — bis die Linke eine neue Bewegung auslöst. Offen
herausgesagt, heißt das nichts anderes als den Verzicht der Rechten
auf die Kraft der Idee im politischen Kampf. Daher hat sich ja auch
in diesem Rhythmus das Gleichgewicht allmählich »deutlich zu
Ungunsten der Rechten verschoben. Das Arsenal abgedroschener Sehlagwörter,

mit denen heute noch viele Rechtspolitiker meinen, unentwegt
kämpfen zu können, wird sich je länger desto deutlicher als
unwirksam erweisen. Nur ein radikaler Wechsel im Glauben an die
Kraft der Idee in der Politik kann die Umkehr bringen. Die Zeit
der großen Aktionen, aufgebaut auf einige zügige, an das Gefühl der
Solidität oder die Angst vor dem «Marxismus» appellierende Parolen



200 Peter Dürrenmatt

ist vorbei! Deutlicher gesagt: 6ie sollte vorbei sein, weil sie mehr
und mehr an die poUtische Substanz des Schweizervolkes greift, sie
aufzehrt und dieses Volk selbst dadurch immer anfälliger macht gegen
demagogische Seuchen!

Der tatsächlichen Gefahr des Kollektivismus kann nur mit einer
Politik aus dem Geist begegnet werden; mit einer Poütik, die nicht
mehr bloß aus taktischen Grundlagen heraus handelt. Darum dürfte
es gehen: den opportunistischen Materialismus «oben» und den
verbissenen Materialismus «unten» nicht einfach — fast fatalistisch —
anzuerkennen, sondern ihm die Stirn zu bieten, mit echter und nicht
bloß jakobinisch-theatralischer Radikalität. Wir möchten unseren
Gedanken die Formulierungen voranstellen, die Werner Kaegi, Historiker

der Basler Universität, in einem Vortrag vor der Vereinigung
'Renaissance» seinerseit verwendet hat (zitiert aus der «Schweizer
Rundschau», August 1945), als er sagte:

«Die alten Urzellen unseres Daseins sind nicht nur durch eine Gleichschaltung
von außen bedroht: durch den Etatismus unseres Bundes, der nicht zu vermeiden
war, sind sie von innen her gefährdet, durch den Ton unserer Bürokratie jeder
Parteischattierung werden sie täglich in ihrem sittlichen Bestand der Brüderlichkeit

zersetzt, und die rasch gewachsenen Industrien nehmen sich mancherorts wie
großzellige Krebsgeschwüre aus, die an dem alten gesunden Gewebe unserer
Gemeinde zehren, ohne neues zu pflanzen. Hier ist der Boden, auf dem wir vor
dem Kommunismus zu bestehen haben: gelingt es uns nicht, die alten gewachsenen
Zellen unseres historischen Lebens immer wieder zu erneuern und zu echten
Formen der brüderlichen Gemeinschaft auch in einem neuen Zeitalter zu gestalten,
dann, und nur dann haben wir der nivellierenden und uniformierenden
Großmacht des Ostens mit Zittern entgegenzusehen. Hier liegt eine Verpflichtung
unserer Vergangenheit und unsrer Zukunft gegenüber vor, die eine schweizerische

Verpflichtung ist. Ohne sie gelöst zu haben, dürfen wir es nicht wagen, das Wort
von der abendländischen Verantwortung auf die Zunge zu nehmen».

IL
Anliegen der folgenden Gedanken ist es, das, was wir das «liberale

Erbe» im «sozialistischen Zeitalter» nennen, bewußt zu machen
und darzustellen. Unbewußt ist es nämlich durchaus noch vorhanden,
bedeutet es eine wirkende soziologische und politische Kraft. Dieses
liberale Erbe bietet sich dar als ein Doppeltes : bezogen auf die
wirtschaftlichen und soziologischen Erscheinungen ist es ein liberales im
engeren Sinn; bezogen auf die Politik, ist es ein konservatives Erbe.

Innerhalb der heutigen soziologischen und wirtschaftlichen Lage,
die theoretisch in die Antithese «Freiheit gegen Kollektivismus»
auseinanderzufallen droht, während die Praxis freiüch stets von neuem
zu Synthesen zwischen beiden Begriffen zwingt, ist es Aufgabe des
liberalen Erbes und seiner Sachwalter, die Freiheit in einer
gewandelten Welt und unter neuen Verhältnissen wahrzunehmen. Dabei



Das liberale Erbe im »sozialistischen Zeitalter 201

zeigt es sich bald, daß wir mit dem abstrakten Begriff der «Freiheit»

nicht weiterkommen, vielmehr versuchen müssen, von den
Freiheiten auszugehen. Für die Freiheit tritt nämlich heute jedermann
ein, von links bis rechts. Dagegen pflegen sich die Geister rasch zu
scheiden, sobald von den einzelnen Freiheiten gesprochen wird. Nach
den Freiheiten ist es dann das Problem der Gerechtigkeit, das innerhalb

der sozialen und wirtschaftlichen Zeitproblematik auf dem ersten
Plan aller Diskussionen zu finden ist.

Unter den Freiheiten sind es vornehmlich zwei, die besonders
umstritten erscheinen, die Freiheit der Persönlichkeit und die soziale
Freiheit. Es kann nicht der Sinn dieser Gedanken sein, das zu wiederholen,

was andere sehr viel gründlicher bereits festgestellt haben, daß
nämlich die Freiheit der Person in der Vielheit ihres Wesens als ein
zentraler Begriff der europäischen Kultur schlechthin bezeichnet
werden muß. Dieser persönbche Freiheitsbegriff wandelte sich allerdings

in einer Jahrhunderte dauernden Entwicklung beständig, wurde
dabei vielseitiger und führte schließUch im 19. Jahrhundert über den
Weg der Freiheitsrechte zu einer nie vorher gekannten Autonomie
der Person, freilich auch zu deren unerhörter Vereinsamung. Die
absolute Freiheit der Person, wie sie in der Schweiz etwa der Radikalismus

der vierziger Jahre des vorigen Jahrhunderts postuliert hat,
wurde über den Weg starker Krisen und Erschütterungen verwirklicht,

wobei Energien frei geworden sind, aus denen heraus in der
zweiten Hälfte des Jahrhunderts der große wissenschaftliche und
wirtschaftliche Aufschwung erfolgt ist, als gesamteuropäische Erscheinung,

an der die Schweiz teilhatte. Nach zwei entsetzlichen
Weltkriegen, nach geistigen, sozialen und wirtschaftlichen Zusammenbrüchen,

wie unsere Großväter sie sich nie hätten träumen lassen,
bietet sich heute einer ernüchterten Generation das Problem der
persönlichen Freiheit wesentlich anders dar, als dies während der lebendigen

Jahre des Liberalismus der Fall sein konnte. Die Freiheit der
Person, gefordert in unbekümmerter Absolutheit, kann heute kein
notwendiges Postulat mehr sein. Ihre letzte Ausprägung im
Übermenschen, wie er der Idee von Nietzsche entstammte und wie er
nachher im nationalsozialistischen Alltag erschien, kann kein brauchbares

Bild für heute und morgen mehr abgeben. Die Freiheit der
Person ohne das bindende Gegenstück der Verantwortung erscheint
den Heutigen als Unsinn.

Dabei ist freilich dieser Begriff der Verantwortung nicht einheitlich,

weil das Weltbild der heutigen Menschen uneinheitlich geworden
ist. Verantwortung bedeutet für den einen auch heute noch
religiöschristlich gebundene Verantwortung, wobei erst noch zwischen
reformierter und katholischer Christlichkeit zu unterscheiden ist; für
den andern, den säkularisierten Diesseitsmenschen, lediglich Verant-



202 Peter Dürrenmatt

wortung gegenüber der Gemeinschaft. Aber auch dieser Begriff der
Gemeinschaft ist vieldeutig geworden.

Dennoch: gerade das Wort von der Gemeinschaft — so
verbraucht es bereits klingt — dürfte am ehesten einen Generalnenner
abgeben, auf dem die verschiedenen Verantwortungsbegriffe einigermaßen

zusammenfaßbar erscheinen. Denn das ist doch das Wesentliche

am modernen politischen Freiheitsbegriff der Person, daß es ein
Freiheitsbegriff sein soll, der Rücksichten kennt. Rücksichten nimmt
man gegenüber dem Nächsten und dem übersehbaren. So lassen sich
von hier aus Konturen erkennen, die in sozialer und wirtschaftlicher
Hinsicht die Famine, den Beruf und den Betrieb als solche Gebiete
erscheinen ließen, in denen es gilt, menschliche Rücksichten zu
nehmen. Von hier aus ist auch die Tatsache zu erklären, daß das
Staatliche in mancher Beziehung den modernen Menschen vertrauter
geworden ist als ihren unmittelbaren Vorfahren. Ohne den
staatlichen Rahmen kann der Einzelne in unserem Zeitalter mit seinen
Raubtierzügen nicht mehr existieren. Staatenlosigkeit und
Heimatlosigkeit sind heute annähernd ein gleiches furchtbares Schicksal
geworden, wie sie es zur Blütezeit der griechischen Polis waren.

So ergibt sich denn für den modernen Menschen wieder ein Bild
der freien Person, die verantwortlich gebunden in einer Gemeinschaft

steht, die vollwertig entwickelt sein soll, um zu dienen, und
auf der andern Seite, um gesucht, gebraucht, geschätzt zu werden.

Diesem Ideal steht nun freilich die ständige Bedrohung gegenüber,

daß der Einzelne in der Masse versinken und ausgelöscht werden
könnte. Denn das ist ja die andere Seite jener in unerhörtem Umfang
vollzogenen Befreiung der Person von allen Fesseln, daß sich das
Problem der Macht mit diesem autonomen Menschenbild verband,
daß der Unmächtige der Ohnmächtige und Teil einer Masse wurde.
Wir in der Schweiz sind von dieser Entwicklung weniger heimgesucht
worden als andere Völker; aber empfindliche Springwellen der Flut
schlagen auch über unsere Grenzen In der Masse aber hört die Freiheit

auf! Die Heroen, die sie sich selbst erschafft, sind ihre Kreaturen;
wehe, wenn sie es je wagen wollten, der Masse Widerstand zu leisten,
nachdem sie zur inneren Freiheit sich durchrangen! So betrachtet,
wird die Verwirklichung des neuen Bildes einer in den übersehbaren
Rahmen gestellten und verpflichteten gebundenen, freien Person
Voraussetzung für den Fortbestand unseres Denkens wie unserer Kultur.
Aufgabe des liberalen Erbes ist es demnach, innerhalb der Wirtschaft
wie der GeseUschaft — und dort besonders auch der Erziehung —
alle Kräfte zu fördern, die dieser neuen Freiheit der Person
entsprechen, die den Einflüssen des dunklen, unverantwortlichen
anonymen Massengeistes entgegenstehen.



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 203

Bevor wir indessen diese Entwicklungslinie weiter verfolgen,
müssen wir nochmals zurückkehren zum Anliegen der Freiheit selbst.
Die größte Gefahr droht diesem Anliegen von der fürchterlichen
Abwertung und Entwürdigung her, die der Mensch erfahren und sich
selbst angetan hat. Der abendländische Freiheitsbegriff reicht weit
zurück in der Geschichte, weiter als zur Renaissance. Er entstammt
Überzeugungen von der Würde des Menschen, die ebensogut christlich

wie antik sind, einem Glauben, der diesen geschlagenen Kontinent
immer wieder erhoben hat, mochte er auch noch so tief gesunken
sein. Nicht um den jakobinischen oder gar den nihilistisch-modernen
Freiheitsbegriff von gestern geht es, der nur frei von und nicht frei
zu etwas sein möchte, sondern um die Überzeugung, daß die Grenzen
für irgendwelche Machtansprüche durch diese Tatsache von der
menschlichen Würde gesetzt sind. Warum haben noch in allen Kriegen
der Europäer gegeneinander, in den ideologischen aber besonders, die
Gegner einander dadurch entscheidend zu diffamieren versucht, daß
sie sich gegenseitig der Verbrechen gegen die menschbiche Würde
bezichtigten? Weil dieser Begriff der menschlichen Würde ein zentraler
Begriff der abendländischen Kultur ist, mag er hundert- und tausendmal

geschändet worden sein. Der Mensch soll der Freiheit, die Freiheit

aber des Menschen würdig sein — auf diese Formel läßt sich das
kulturelle Credo des europäischen Westens reduzieren.

Nun hat der Krieg mit seiner ständigen Forderung, zum letzten
Einsatz bereit zu sein, das Selbstgefühl breitester Teile auch des
Schweizervolkes gestärkt und neu bewußt gemacht. Es stieg die
Empfindlichkeit dieser Schichten für ihre menschbiche Würde. Diese

Empfindlichkeit äußert sich oft plump, unsicher in der Form, oft
auch oberflächlich, aber sie äußert sich immer wieder. Auftrag des
liberalen Erbes und jener, die sich als seine Träger empfinden, müßte
es sein, hellhörig diesen Anspruch aufzufangen und politisch
gestalten zu helfen, auf daß er nicht vom Massengeist angefressen und
verdorben werde.

Praktisch-nüchtern, vom Boden der heutigen politischen Realitäten

aus betrachtet, bedeutet das beispielsweise, daß die Probleme
einer ausreichenden Altersfürsorge, der Bekämpfung der Arbeitslosigkeit,

der gerechten Entlöhnung, der Arbeit ganz allgemein, deswegen
überhaupt zu Problemen geworden sind, weil das Gefühl für die
menschliche Würde neu erwacht ist. Eis bedeutet auch, daß etwa
die gewerkschaftliche Organisation der Arbeiterschaft heute anders
beurteilt werden muß als vor zehn oder zwanzig Jahren. Auch in
diesen Organisationswillen ist natürlich das gewandelte Bewußtsein,
der neue Anspruch, ernst genommen zu werden, eingeströmt. Es
versucht sich heute in diesen Organisationen weniger eine abstrakte Idee
zu verwirklichen als ein ganzer Stand darzustellen und bewußt zu



204 Peter Dürrenmatt

machen. So paradox es klingen mag: dieser Organisationswille
verkörpert einen sozialen Freiheitswillen. Er wird das freilich nur
solange tun, als er selbst auf die Freiheit der zu organisierenden
Personen Rücksicht nimmt! Nach unserem Dafürhalten liegt es daher
im Interesse der Wirtschaft selbst, diesem Anspruch gerecht zu werden
und ihn anzuerkennen.

Denn — und damit kommen wir zum Nächsten — auf die gleiche
Quelle wie der Freiheitsanspruch geht der Anspruch nach Gerechtigkeit

zurück, der die andere, deutlich wirkende Kraft dieser Gegenwart

ist. Gerechtigkeit verlangt nur jener Mensch, der sich seines
Wertes und seiner Würde bewußt geworden ist. Es ist unrichtig und
verhängnisvoll, die «soziale Frage» nur als Frage der umfangreichen
Geldverteilerei zu beurteilen. Der Industriearbeiter Marcel Plösser
— kein Marxist! — schrieb seinerzeit in einem Aufsatz in den «An-
nalen» über den sozialen Willen des Arbeiters u. a. das Folgende:
«An die Stelle des dumpfen Ohnmachtgefühls, das aufbricht, soll das
stolze Gefühl des gleichen Rechtes treten können, weil sie (die
Industriearbeiter) nun die Gewißheit haben, daß dieser Staat gewillt ist
und auch die Möglichkeit hat, sie zu schützen». Achtzig Jahre vorher
hatten die Glarner Industriearbeiter in einem Manifest, in dem sie
ihren politischen Zusammenschluß begründeten, bereits aus ähn-
Hchem Denken formuliert, als sie schrieben: «Was wir für unsere
Vereinigung anstreben, ist, daß wir Fabrikarbeiter selbständiger
zusammenhängen, daß wir wahrhaft freie Männer werden wollen». In
beiden Stimmen kommt der Wille zum Ausdruck, Partner zu werden,
zeigt sich, wie nahe beieinander Freiheit und Gerechtigkeit Regen.
Es handelt sich also bei diesem Gerechtigkeitsanspruch nicht in erster
Linie um die schematische materielle Gleichmacherei, sondern um die
würdige Behandlung, die sachbche Gleichberechtigung dessen, was
man verkürzt als die «Arbeit» bezeichnet. Auftrag des Hberalen Erbes
müßte es sein, hier Lösungen den Weg zu weisen, die sich nicht
damit begnügen, jene Tendenzen zu bekämpfen, die durch Verstaat-
Uchung der Produktion einfach die Inhaber der Anonymität wechseln
würden, sondern eine Entwicklung zu fördern, welche die Persönlichkeit

des Unternehmers und die PersönUchkeit des Arbeiters über dem
gemeinsamen Ziel der Leistung und der Arbeit zusammen zu bringen
und zusammen zu halten trachtet, die dem industriellen Betrieb nicht
nur eine technisch-wirtschaftliche, sondern eine soziologische Form
verleiht.

So bewertet, erweist sich die Behauptung als falsch, es gebe heute
in der Wirtschaft nur noch die Wahl zwischen den beiden
Alternativen «Kollektivismus» und «Freiheit». Wir ersparen es uns, jetzt
einmal mehr nachzuweisen wie in der Praxis diese Alternative ja
beständig durchbrochen wird, wie mit dem Wort und dem Begriff



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 205

der Wirtschaftsfreiheit in höchst opportunistischem Sinn
umgesprungen wird.

Ein entscheidendes Freibeitsanliegen, das die Wirtschaft heute
berührt, ist die Handlungsfreiheit für den initianten Unternehmer
und der Schutz vor bürokratischer Reglementiererei. Es handelt sich
dabei um mehr und Tieferes als — wie gewisse Doktrinärsoziaüsten
behaupten wollen — um den verdeckten, im Grunde genommen
ungehemmten Erwerbstrieb. Es geht im Bereich der Wirtschaft um
den gleichen freien Spielraum der Persönlichkeit, der auch auf anderen
Gebieten zum Wesen der westeuropäischen Kultur gehört.
Unterstreicht man das, so wird man auf der andern Seite nicht vergessen
dürfen, daß — im großen Gegensatz zum entwicklungs- und
entfaltungsreichen Jahrhundert — heute die drängende Fülle der
Bedürfnisse ebensogut wie die unerhörten MögRchkeiten, diese zu
befriedigen, nach irgendeiner Form der Ordnung rufen, soU nicht alles
schließlich im Chaos zusammenbrechen. Ganz abgesehen also von
den bereits erwähnten sozialen Ansprüchen der heutigen Menschen
zwingen diese Tatsachen Staat und Wirtschaft zunehmend in ein
neues Verhältnis zueinander. Man scheut sich in großen Teilen der
freien Wirtschaft, das zu erkennen und einzugestehen. Man bleibt
im Banne der Hoffnung auf die alten, freien Zeiten befangen. Praktisch

aber akzeptiert man nötige Bindungen. Woraus sich so groteske
Vorgänge ergeben wie jene, daß in unserer Volksvertretung stundenlang

und ernsthaft darüber debattiert wird, ob es freiheitliches Denken
verantworten könne, in einem Verfassungsartikel die Wohlfahrt dem
Bekenntniswort Freiheit voranzustellen — im gleichen Augenblick,
da sämtiiche Wirtschaftsgruppen, sobald sie darin für sich einen
Nutzen sehen, die Staatshilfe umfangreich und unbedenklich in
Anspruch nehmen! Uns schien es dementgegen ehrUcher und liberaler
zu sein, erstens einmal eine Kompetenzbereinigung zwischen Staat
und Wirtschaft überall dort, wo sie sich berühren, vorzunehmen und
zweitens wachsamer und vorausschauender als bisher in der
Wirtschaft selbst jene Koordinationen vorzunehmen, die sich durch die
Zeitumstände aufdrängen und nicht mehr aufhalten lassen. Auch in
der Wirtschaft müßte deutlicher als bisher der Freiheitsbegriff,
bezogen auf Ideal und WirkHchkeit, überprüft und mit der lebendigen,
persönHchen Verantwortung neu verbunden werden. Die
Wirtschaft steht heute, poUtisch und auf weitere Sicht beurteilt, vor der
Alternative, gegen ständig wachsende VerstaatHchungstendenzen
anzukämpfen oder den Ausbau der öffentlichen Kontrolle über ihr
Wirken, unter Wahrung ihrer Freiheit, zu akzeptieren. Will sie sich
ihre Freiheit im sozialistischen Zeitalter erhalten, so muß sie sich
vor allem selbst positiver als bisher mit der Politik auseinandersetzen.
Je länger je mehr wird sich die alte Methode als untauglich erweisen,



206 Peter Dürrenmatt

daß der noch ausnahmsweise in der PoUtik stehende Wirtschafte-
führer parteitaktische und opportunistische Kompromisse eingeht und
dort schweigt, wo er nach seiner Überzeugung reden müßte, — mit
der «reservatio mentalis», durch den Volksentscheid und den «Appell
an die Freiheit» das stürzen zu lassen, was er vorher nicht offen
bekämpft hat... Auch die Freiheit der Überzeugung ist nur sinnvoll
verbunden mit der verantwortlichen Bekenntnisbereitschaft Die freie
Wirtschaft hat im sozialistischen Zeitalter entscheidende Werte zu
vertreten; sogar die Sozialisten beginnen es zu begreifen und
gestehen es zu. Sie kann sie wirksam weder durch Komitees, noch durch
Broschüren und Zirkel vertreten, sondern nur durch die Kraft der
freien Persönlichkeit, durch ständige Verpersönlichung der Betriebe.
Und politisch dadurch, daß sie nur das vertritt, zu dem sie restlos
stehen kann!

Der Scheinliberalismus, der seine Impulse aus der Alternative
«Kollektivismus» gegen «Freiheit» bezöge, müßte schließlich, als
folgerichtigem Gegenstrom, dem Klassenkampf rufen. Das halten wir nun
allerdings für sinnlos und gefährUch. Dazu ist die Lage zu ernst;
die Lage der freien Wirtschaft, die Lage der Schweiz, die Lage des
Kleinstaates mitten in einer räuberisch gewordenen Welt. Damit
berühren wir das nächste: den konservativen Gedanken im Uberalen
Erbe, seine Notwendigkeit und sein Anüegen.

Sobald wir den sozialistischen Grundzug des Jahrhunderts, in
dem wir leben, als den wesentlichen bezeichnen, ergibt sich von selbst,
daß das liberale Erbe dann eben zugleich ein konservatives sein wird.
Gegenüber dem kollektivistischen Zeitgeist repräsentiert der
Freiheitsanspruch des Liberalismus einen konservativen Anspruch. Es
wäre nun vermutUch notwendig, sich hier zunächst in einem
besondern Exkurs mit dem Wesen des politischen Konservativismus
auseinanderzusetzen, und zwar aus verschiedenen Gründen : zunächst einmal

deswegen, weil der Begriff «konservativ» im 19. Jahrhundert und
unter dem Einfluß von dessen bestimmter Fortschrittsgläubigkeit
mehr und mehr ein schlechtes Beigeschmäcklein erhielt, bei uns in
der Schweiz so gut wie in den übrigen europäischen Festlandstaaten.
Nur England blieb von dieser Deklassierung des Konservativismus
verschont. Eine Abklärimg über das Wesen des pobtischen
Konservativismus wäre weiterhin notwendig, weil das Wort allzu oft dem
Begriff «veraltet» und «überaltert» gleichgesetzt wird, weil es alsdann
zu einer bloßen Spielart des reaktionären Geistes erklärt wird und
weil aus solchen Zusammenhängen wiederum, im Urteil über die
Zusammenbrüche des letzten Jahrzehntes, der Konservativismus sogar
als »eine Voraussetzung für das Aufkommen des Nationalsozialismus
verantwortlich gemacht wird. Gewiß: echt reaktionäre und
nihilistische Kräfte haben sich gelegentlich konservativ getarnt, sie



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 207

haben sich beispielsweise mit dem deutschen Naziwesen verbündet
— aber eben, es war ein gewissenloser Scheinkonservativismus, der das

getan hat, nicht echter konservativer Geist
Doch — zu einem gründlichen Exkurs über dieses Thema reicht

unser Raum nicht aus. Wir begnügen uns lediglich noch, in Kürze
anzudeuten, daß das in seinem Grundcharakter konservative England

sich als unerhört widerstandsfähig erwiesen hat und daß in allen
Ländern, die den Widerstand gegen die nationalsoziaüstische
Okkupation organisieren mußten, der Appell an grundkonservative Werte
— beispielsweise an opferfreudige Hingabe an das Land,
unbekümmert um Stand und Herkunft, an den Einsatz der PersönRchkeit
im Dienst eines Ganzen, an nationale Ehre und Würde — einer der
entscheidendsten Ausgangspunkte war. Daher finden wir etwa in der
französischen Resistance neben Unbekannten Männer von Namen mit
altem Klang. Auf der andern Seite war es freiRch liberal-humanitäres

Erbe, wenn in aUen besetzten Ländern der Widerstand gegen
Menschenunwürdigkeiten geweckt wurde, ein humanitäres Erbe, das
indessen weit hinter das 19. Jahrhundert zurückgriff und damit abermals

mit konservativen Impulsen zusammenfiel. Unter dem Terror
bekam das Wort Freiheit einen erlebten, tiefen und gegenständlichen
Sinn, verlor es alles, was Phrase an ihm gewesen war. Der Schreibende
erinnert sich mit Ergriffenheit an eine Aufführung von Schülers «Kabale

und Liebe», die er im Frühling 1941 im Schillertheater in BerRn
erlebte, vor ausverkauftem Haus mit zahlreichem SoldatenpubRkum,
eine Aufführung, in der die leidenschaftRchen Auseinandersetzungen
zwischen Ferdinand und seinem Vater den spontanen Beifall der im
übrigen lautlos gespannten Menge hervorriefen: das Freiheitspathos
»Schillers war hier lebendige Sendung geworden.

Solange die Erben des Liberalismus es sich zur Aufgabe stellen,
die Freiheiten in einer neuen Zeit und unter neuen Verhältnissen neu
zu gestalten, werden sie auch ihren konservativen Auftrag erfüllen;
wenn sie fortfahren, der historisierten Freiheit theoretisch und un-
verpfRchtend zu huldigen, wird die Geschichte sie dereinst als
reaktionär und untergangsreif bezeichnen.

An speziell konservativen Werten, die mit zum liberalen Erbe
in unserer Gegenwart gehören müßten, möchten wir hier skizzieren:
die Hochschätzung des Rechtes, den Sinn für den Dienst am Staate,
die richtige Bewertung der Geschichte und endRch ein gesundes
Empfinden für das Verhältnis der beiden Größen «Voüt» und «Staat»
zueinander.

Hohe Einschätzung des Rechtes und des Rechtsstaates hat weder
mit Juristerei noch mit Advokatenregime etwas zu tun. Beide sind

ganz einfach poRtischer Ausdruck jener Anerkennung der menschlichen

Würde, die wir oben als eine Voraussetzung aller westlichen



208 Peter Dürrenmatt

Kultur bezeichnet haben. Für die Schweiz hat das Recht in
mehrfacher Hinsicht seine tiefe Bedeutung: einmal für den Kleinstaat
Schweiz, der auf das Recht und den Respekt vor dem Recht muß
bauen können; sodann für die vielsprachige und vielkonfessionelle
Schweiz, die keine nationale Kultur der gleichen Sprache, wohl aber
eine gemeinsame poRtische Kultur kennt, zu der die Minderheiten
sich bekennen, dank der Rechtsgarantien, die heilig sind; weiterhin
für die neutrale Schweiz ohne außenpolitischen Ehrgeiz und ohne
außenpoRtische Forderungen, in der die poRtischen Kräfte sich nach
innen entwickelt haben und ausgeglichene Lebensformen schufen, die
in Frage gestellt werden, sobald sie auf den Machtanspruch und nicht
auf dem Rechtdenken, Rechtsempfinden und Rechtswillen ihrer
Bürger beruhen. Die Vermenschlichung des Staates, die der Schweizer
Pestalozzi gefordert hat, ist neben anderem über die Verwirklichung
des Rechtes zu erreichen. Daher mahnt es zum Aufsehen, wenn der
Rechtssinn erstirbt und wenn sich Strömungen zum Wort melden,
die, verkappt oder offen, Recht und soziale Gerechtigkeit als miteinander

im unüberbrückbaren Gegensatz befindlich erklären. Die Träger
des Rberalen Erbes haben gegen beides anzukämpfen: gegen die
Rechtsverwilderung und gegen die Rechtserstarrung, die zur politischen
Rechtszerstörung führt. Sie haben aber auch anzukämpfen gegen eine
neue FeudaRsierung der Rechtsverhältnisse, wie sie sich aus
bestimmten Privilegierungen und der Delegation von staatlichen Befugnissen

ergeben muß, sobald dadurch die Rechtssicherheit des
Einzelnen zugunsten der Rechtsstellung von Körperschaften geschwächt
wird. Dort, wo Rechtsnormen offenkundig überlebt sind, sollten es

gerade die Wahrer des Rberalen Erbes sein, die nach sinnvoller
Anpassung an die neuen Verhältnisse drängen — nach neuer
Rechtssetzung! — und nicht, aus falsch verstandener Interessenpolitik,
starrköpfig am Ruchstaben der UberReferung um ihretwillen
festhalten. Damit täte sich ein Weg auf zu jener Synthese, die der
Zürcher Verfassungsrechtler Kägi als den «sozialen Rechtsstaat»
bezeichnet hat.

Zum Problem des Dienens in der Politik nur Weniges. Es ist
das Problem der Elite im Staate, das sich jedem Zeitalter gestellt
hat. Der junge RadikaRsmus glaubte es einseitig vom Intellekt her
lösen zu können. Er gründete die Hochschulen in Bern und in Zürich
und baute auf die Advokaten und Schulmeister. Heute wissen wir,
wie unendRch wichtiger in der PoRtik der Charakter ist als bloßes
Wissen. Je kompRzierter und unübersichtlicher ihr Gefüge wird, desto
bedeutsamer wird es, ob Männer in den politischen Schlüsselstellungen
stehen, die vom Ehrgeiz des Dienens, nicht aber des Verdienens
getrieben werden. Das Problem steht im engsten Zusammenhang mit
dem andern, mit jenem des Voüces und seines Verhältnisses zum



Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter 209

Staat und den Behörden. Gegenüber den Tendenzen der
staatssozialistischen PoRtik, die auf Parteien, Verbände und irgendwelche
Körperschaften ausschReßRch abstellen möchte und die stets von
neuem dazu neigt, den Entscheid hinter der geschlossenen Türe und
am grünen Tisch zu suchen, ist es Auftrag des Rberalen Erbes, die
Kraft des unmittelbaren VoUssentscheides hochzuhalten. Aber eben
— hochzuhalten! Das heißt, daß unermüdRch an der politischen
Erziehung dieses Voûtes gearbeitet werden muß und daß die
verlockenden Mittel des Massengeistes abzulehnen sind; daß die VoUss-

versammlung mit dem hörbaren Wort des einzelnen Mannes wichtiger
ist als das Massenmeeting, als die Demonstration, die den Rausch an
die Stelle der Überlegung setzt, die Hysterie an den Platz der
unmittelbaren Volkskraft. Seien wir uns doch klar darüber: im Rahmen
der heutigen weltpoRtischen Machtverhältnisse und unter der
Tatsache der modernen Raumüberwindung ist die Eidgenossenschaft als
poRtisches Ganzes etwa ähnlich zu bewerten wie vor hundert Jahren
noch das Gebiet eines mittleren Kantons. AußenpoRtische Probleme,
militärpoRtische Fragen — ganz abgesehen von allen andern —
berühren den Einzelnen unmittelbarer als je zuvor. Er muß sich
hineinstellen; tut er es nicht aktiv, so wird er passiv davon erfaßt. Gelingt
es nicht, das mit so umfangreicher neuer Verantwortung ausgestattete
Voüc zum denkenden, bewußten politischen Körper zu machen, so
könnte es in die Masse abgleiten; das Land verlöre damit die
Herrschaft über sein Schicksal. Daher ist es Pflicht und Auftrag des
Rberalen Erbes und seiner Wahrer, aüe Strömungen, Kräfte und Ideen zu
fördern, die der Erziehung des VoUces frommen — der wahren
Bildung und nicht der Abrichtung! —, welche die Anonymität des Staates
auflockern, seine Behörden sichtbar machen, sie zum Bewußtsein
bringen, einem VoHce zu dienen, nicht aber Selbstzweck zu sein und
die echte, seR>stverständRche Autorität fördern; die den Menschen
dort, wo er poRtisch und gesellschaftRch ein Entwurzelter zu werden
droht, weil Gemeinde und Kanton auch schwer unübersehbar werden,
in neue Formen binden, im Beruf und im Betrieb. Die Menschen,
auf die sich diese PoRtik abstützen soll, müssen in allen VoUcskreisen
gefunden werden, was praktisch' bedeutet, daß wir uns nicht scheuen
dürfen, die sozialistische Arbeiterschaft, dort, wo sie sich zu den
freiheitlichen Grundlagen des schweizerischen Volksstaates bekennt, in
vermehrtem Maße zur Mitarbeit und Mitverantwortung heranzuziehen.

Das gilt ganz besonders auch für jene beiden Gebiete, die
glückRcherweise heute entschiedener als noch vor einem Jahrzehnt
in eine staatspoRtische Stellung erhoben worden sind, den Auswärtigen
Dienst und die Armee.

Daß die Hochhaltung aller geschichtRchen Werte dazu gehört,
in jenem Sinn, der schweizerisches Geschichtsempfinden ausmacht



210 Peter Dürrenmatt : Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter

und dem Geschichte so viel ist wie die Verlängerung der Vergangenheit
in die Gegenwart, sei nur der Vollständigkeit halber notiert.
Im Grunde genommen handelt es sich bei der Wahrung dieses

Rberalen Erbes im sozialistischen Zeitalter einfach um das Bekenntnis
zum Geist des Wagens mitten in einer auf Sicherung bedachten Zeit.
Nicht um ein romantisches und unwirkRches Wagen, erst recht nicht
um den Unsinn des «vivere periccolosamente», wohl aber um die
Freude an der kühnen Lösung, die aus der Grundlage der Persönlichkeit

und der festen Überzeugung geboren wird. Denn darin kommt
ein Zug dieses sozialistischen Zeitalters zum Ausdruck, daß es das
Zeitalter des wirklich «kleinen» Mannes werden könnte, besonders in
der Schweiz. Und vom Hang nach der kurzfristigen Sicherheit und
der geborgenen Anonymität ist beileibe bei uns nicht nur der vierte
Stand heimgesucht!

Die Schweiz ist ein Land der Mitte, ihrer Lage nach, ihrer
Geschichte nach, ihrem ganzen Wesen nach. Nichts liegt ihr ferner als
die heldische Pose. Angesichts der europäischen Totalverwüstung und
der Gefahr, daß dieser Kontinent, bedrohRch gelegen im Schnittfeld
zweier Großmachtsphären, zunächst zerrissen und nachher in einem
dritten Weltkrieg endgültig zerstört werden könnte, erhalten diese
nüchternen, unheldischen schweizerischen Werte der Mitte einen
merkwürdig ernsten und gegenwartsdringlichen Sinn! Sollte es in
der Schweiz nicht gelingen, das Rberale Erbe im soziaRstischen Zeitalter

lebendig zu erhalten? Sollte es nicht geRngen, hier eine Politik
der echten und nicht der künstRchen Polarität zwischen Freiheit und
Bindung zu verwirklichen Gelänge es doch! Die Eidgenossenschaft,
die kleine, verschonte und verwöhnte Schweiz, von der die Fremden
sagen, die sei ein stockkonservatives Land, könnte dann vielleicht zu
einer konservativen Größe werden!


	Das liberale Erbe im sozialistischen Zeitalter

