Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 3

Artikel: Katholik und Staat

Autor: Wick, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Rotes Kreuz in Bedriingnis 141

und Regierungen, denen es dient? Martin Bodmer antwortet, daf}
das Komitee vom Grundsatz der Freiwilligkeit und Neutralitiit nie
mehr abweichen kann noch will. Es kann nur Hilfsquellen annehmen,
die bedingungslos, neutral, rein aus moralischer Verpflichtung und
gutem Willen angeboten werden. Anderseits sprach Prof. Max Huber
vom drohenden Stillstand des gesamten Werkes vom Roten Kreuz
und seinen verhingnisvollen Folgen. Fiihlt sich in diesem tragischen
Zeitpunkt die Schweiz nicht moralisch verpflichtet? Sollte es ihr an
jenem guten Willen fehlen? Unser Land darf das Internationale
Rote Kreuz nicht im Stich lassen und zusehen, wie unneutrale, revo-
lutiondre Institutionen seinen moralischen Weltkredit verpuffen.

Katholik und Staat

Von Karl Wick

I.

Es ist nicht ganz leicht, einem Leserkreis, der zum grofiten Teil
aus Nichtkatholiken besteht, die Stellung des Katholiken zum Staate
zu umschreiben, weil iiber das Wesen der katholischen Kirche und
iiber das Verhiltnis des Katholizismus zu den einzelnen Kultur-
gebieten, also auch zum Staate, in diesen Kreisen Auffassungen be-
stehen, die der katholischen Auffassung vielfach entgegengesetzt sind.
Es herrscht eine unverkennbare Abneigung, wenn nicht geradezu eine
gewisse Angst vor der nicht erfallbaren politischen Macht des Katholi-
zismus, die einen antiromischen Affekt erzeugt haben, der in den
kulturellen, politischen und kirchenpolitischen Auseinandersetzungen
des letzten und jetzigen Jahrhunderts immer wieder im nichtkatho-
lischen Lager zum Durchbruch kam. In allen diesen Auseinander-
setzungen wurde und wird dem Katholiken laut oder stillschweigend
der Vorwurf gemacht, da} er in seiner Doppelstellung als Mitglied
der Kirche und des Staates, die beide politische Gestalt besitzen, nicht
ein unbedingt zuverlissiger Staatsbiirger sein konne. Das Schlagwort
des «Ultramontanismus» ist der landlaufigste Ausdruck dieser Stim-
mung gegeniiber dem Katholiken.

Die Kirche, die in ihrer zeitlichen und territorialen Universalitit
in Kontinenten und Jahrhunderten denkt, kann sich nicht an die Ver-
ganglichkeit einer einzelnen Kultur oder eines einzelnen Staates
binden. Man hat die Kirche als staats- und kulturfeindlich bekampft,
als Pius IX. sich weigerte, sich mit dem Liberalismus um die Mitte
des 19. Jahrhunderts zu versshnen, mit einem Liberalismus, der da-
mals ein Manchestertum vertrat, das auch die heutigen Liberalen nicht



142 Karl Wick

mehr vertreten. Man stelle sich die heutige Lage der Kirche vor, die
sich offiziell zu jenem Liberalismus bekannt hitte! Sie wird ja heute
noch mit den Fehlern belastet, welche die mittelalterliche Kultur bei
allen Vorziigen in sich trug. Wiederum wurde die Kirche bekampft
und wiederum wurden dementsprechend die Katholiken verdichtigt,
als sie die feierliche Dogmatisierung der pipstlichen Unfehlbarkeit
proklamierte, obwohl gerade diese Dogmatisierung und die mit ihr
zusammenhiingenden vatikanischen Dekrete nach dem Urteil des
protestantischen Theologieprofessors G. Kriiger (in seiner Schrift <Das
Papsttum>», Tiibingen 1907) «die wirksamste Schranke gegen die Uber-
griffe des Papsttums auf das weltliche Gebiet bedeuten>. Auch heute
noch lebt der gefithlsmiflige antirémische Affekt weiter und macht
sich gerade in diesen Tagen wieder im Schweizerlande besonders be-
merkbar.

II.

Selbst beim guten Willen, mit dem man der Eigenart der Kirche
Rechnung tragen will, bleibt doch beim Nichtkatholiken immer ein
Rest von Mifitrauen gegen den Katholizismus iibrig, den man nicht
als Biirgen und Garanten des modernen Staates, namentlich als Ga-
ranten der modernen Demokratie anerkennen will. Das Letztere ist
ja nun richtig, aber unrichtig wiire die Folgerung, daf} auch der Ka-
tholik nicht Garant und Biirge der Demokratie sein koénne. Gewif,
der Katholizismus verpflichtet niemanden zur Demokratie, sondern
verpflichtet nur zur Bejahung der staatlichen Gesetze, soweit sie
Gottesgebote und Sittengesetz nicht verletzen. Die Stellung des Ka-
tholiken zur Staatsform bestimmt sich nicht nach kirchlichen Dor-
schriften, sondern nach den geschichtlichen und politischen Gegeben-
heiten des Staates, in denen er zu leben hat. Die Kirche schiitzt keine
Kultur und keine Staatsform als solche, aber sie schiitzt sie und er-
moglicht sie als Durchgangsstadium der Einzel- und Gesamtseelen-
formung im Sinne ihrer iibernatiirlichen Aufgabe. Das Interesse der
Kirche und des Katholizismus an der Kultur und an den einzelnen
Staatsformen ist also ein Interesse des Mittels und nicht ein Interesse
des Ziels. Das Verhiltnis der Kirche zu Kultur und Staat lifit sich
als in gewissem Sinne als katholischer Indifferentismus bezeichnen.

In neuerer Zeit hat die Kirche wiederholt in einem bestimmten
Punkte des kulturellen und staatlichen Lebens diese Indifferenz be-
tont, eben gerade in der politischen Frage von Monarchie und Demo-
kratie. Als man Papst Leo XIII. veranlassen wollte, sich zugunsten
des franzésischen Royalismus auszusprechen, da wies er auf ein Kruzi-
fix hin und erklérte, daf} dies der einzige Leichnam sei, an den sich
die Kirche gebunden wisse. Die Kirche hat sich aber auch nicht an
die Demokratie binden lassen, und als Marc Sangnier im <«Sillon»



Katholik und Staat ) 148

eine zu enge Verbindung von Demokratie und Kirche herstellen wollte,
wurde er von Papst Pius X. desavouiert. Die Stellungnahme Leos XIII.
gegeniiber der Monarchie und die Stellungnahme Pius’ X. gegeniiber
der Demokratie entsprangen der mimlichen Grundhaltung: der In-
differenz der Kirche gegeniiber den politischen Formen. Damit ist
die notwendige Freiheit der Kirche gegeniiber der Welt und der Zeit
mit ihren wechselnden Kultur- und Staatsformen gewahrt. Wo immer
die Kirche sich mit einer Kultur- und Staatsform zu eng verbunden
hat, wurde sie beim Ausbruch einer Kultur- und Staatskrisis mit in
diese Krisis hineingerissen. Sie hat aus solchen geschichtlichen Er-
fahrungen ihre Lehren gezogen. Am allerwenigsten kann man der
Kirche den Vorwurf machen, daf} sie aus der Geschichte nichts lerne!

II1.

Die Kirche ist also in der Tat kein Biirge und kein Garant irgend-
einer Staatsform, auch nicht der Demokratie, sie ist nur Biirge der
Heilsgiiter, die ihr nach katholischer Lehre von Christus anvertraut
worden sind. Das schliefit nun nicht aus, daf3 der Katholik als Biirger
Biirge seines Staates sei, unabhingig von der Organisationsform der
Kirche, weil die religiose und politische Haltung in Bezug auf die
Organisationsformen nicht gleichartig zu sein brauchen. Gerade die
autoritire Kirche bereitet, wenn sie unabhingig vom Wandel des
Volkswillens die Heilsgiiter sicherstellt und das letzte Ziel des Men-
schen unverriickbar festhiilt, umso mehr den Boden fiir ein freies
Spiel der politischen Krifte vor. Es werden aber gerade der Kirche
in der freien Erfiillung ihrer Aufgabe immer wieder Schwierigkeiten
bereitet, soda} die politischen Krifte der Katholiken sich vielfach im
kirchenpolitischen Kampfe aufzehren miissen.

Die Kirche stellt orgams.atorlsch eine Hierarchie dar, d.h. eine
Organisation der Kirchengewalt, die in Unterordnung unter den Papst
die Kompetenzen in abgestufter Form unter viele Organe, die Bischéfe,
verteilt. Wesentlich ist ihr das Fehlen der juristischen Verantwort-
lichkeit gegeniiber den Glaubigen. Die Kirche ist also keine Demo-
kratie, weil nicht die Gemeinschaft der Gliubigen Triiger der Kirchen-
gewalt ist, sie ist auch nicht Monarchie, weil die beschéfliche Gewalt
keine vom Papste delegierte ist, sondern iure divino besteht und nur
vom Papste bestitigt wird. Sie ist auch nicht Aristokratie, weil der
Papst mit seinem Primat nicht wie ein Vorsteher in einem Kollegium
Gleichberechtigter ist, sondern eine iibergeordnete Gewalt besitzt. Mit
einem Wort, die Kirche ist eine Organisation sui generis. Es kann
also weder eine demokratische, noch eine monarchische, noch eine
aristokratische Staatsform sich fiir ihre Richtigkeit auf die katholische
Kirche berufen, die in ihrer gesellschaftlichen Form wesentlich von
diesen drei Formen sich unterscheidet.



144 Karl Wick

IV.

Und dennoch bietet gerade die kirchliche Hierarchie dem Ka-
tholiken wesentliche Elemente fiir eine demokratische Grundhaltung
im Staate. Das demokratische Grundprinzip heif3t nicht allgemeine
Gleichmacherei, sondern lautet, richtig formuliert: alle Menschen sind
gleich geschaffen, nicht an Form und Fihigkeiten, sondern an An-
recht, sich zu entwickeln und zu den Berufenen gezihlt zu werden.
Demokratie in diesem Sinn ist ein tief christliches Prinzip, beruhend
auf den katholischen Dogmen iiber die menschliche Natur. Die Be-
wertung des Menschen in diesem christlichen Sinn hat sich daher in
der Weltgeschichte zugunsten des demokratischen Staats- und Gesell-
schaftsgedankens ausgewirkt. Auch der hierarchische Aufbau der
Kirche zeigt solche demokratische Elemente, soziologisch (nicht re-
ligiés — denn religios besteht, wie bereits betont, keine Demokratie
mit juristischen Verantwortlichkeiten gegeniiber dem Volke), eben
aus dem genannten Grundprinzip heraus, wonach jeder seinen Stand-
ort erhilt kraft seines geistigen Ranges. Dieses Grundprinzip ermég-
lichte es, daf} als Nachfolger Leo’s XIII. aus adligem Gebliite der ein-
fache Bauernsohn aus Riese, Josef Sarto, als Pius X. den pépstlichen
Thron bestieg. Sein Nachfolger war Benedikt XV., wiederum aus
adligem Geschlechte, der von einem Fabrikantensohn (Pius XI.) ab-
gelést wurde, und der heutige Papst ist der Sohn eines rémischen
Advokaten. Man sieht, bei der Wahl des Papstes geht es so demo-
kratisch zu wie bei der Wahl unserer Bundesrite!

Demokratie im Sinne des christlichen Dogmas von der Menschen-
natur bedeutet Protest gegen jede Art von Vergewaltigung, heif’t
jeden, auch den Geringsten anhéren. Als Papst Gregor I. ( 604)
vernahm, daf} in Rom ein Bettler Hungers gestorben sei, schlof} er sich
aus Scham dariiber einen Tag lang in sein Zimmer ein, ohne Speise
und Trank zu sich zu nehmen. In dieser neuen Haltung lag, wie Fr. W.
Foerster in seiner <Politischen Ethik» schreibt, die Wurzel zur mo-
dernen Demokratie: daf} nimlich die Stimme des armen Mannes nicht
mehr iiberhort werden diirfe. In diesem neuen Recht auch der arm-
seligsten Stimme lag bereits der Keim fiir das allgemeine Stimmrecht.
Diese neue Bewertung der Einzelexistenz im Lichte der ewigen Be-
stimmung der Seele hat als eine gewaltige weltgeschichtliche Trieb-
kraft sich zugunsten des demokratischen Gedankens ausgewirkt. Kann
also die Kirche auch nicht als Biirge der demokratischen Staatsform
in Anspruch genommen werden, so wird doch auch niemals aus ihrem
hierarchischen Aufbau ein Schlufl gegen diese Staatsform gezogen
werden konnen. Der Katholik ist in dieser Frage der Staatsform
durchaus frei. Ob er sich fiir diese oder jene Staatsform entscheiden
will, héingt von Faktoren ab, die aufferhalb der katholischen Glaubens-
lehre liegen.



Katholik und Staat 145

V.

Zwar nimmt die Kirche aus dem Bewuftsein ihrer géttlichen
Sendung fiir sich das Recht in Anspruch, auch in politischen Fragen
iiber die Einhaltung des natiirlichen Sittengesetzes zu wachen. Aber
ihre Autoritit betitigt sich in diesem Falle nur negativ, indem sie im
Notfall eine sittliche Verfehlung des staatlichen Gesetzes feststellt.
Sie erteilt aber in solchen Fragen keinerlei positive Weisungen. Denn
nach kirchlicher Lehre besitzt der Staat eine selbstindige, natiirliche
sittliche Aufgabe, die verschieden ist von der Aufgabe der Kirche.
So sind nach kirchlicher Lehre beide Gewalten, die kirchliche und
staatliche, im Prinzip voneinander verschieden. «Utraque potestas est
in suo genere maxima»: jede der beiden Gewalten ist in ihrem spezi-
fischen Bereiche die hochste, sagt Leo XIII. mit unmifdverstindlicher
Klarheit in seiner beriihmten Staatsenzyklika <Immortale Dei>. In
ihrer spezifischen Sphire haben weder Kirche noch Staat eine hohere
Gewalt (juristisch) anzuerkennen, sind aber in genere alterius, in der
Sphiire des andern, voneinander abhingig. So miissen sie in jenen
Fragen, die Kirche und Staat zugleich beriihren, versuchen, sich zu
verstindigen. Man fiihrt gegen eine solche Verstindigung in Form
von Vertrigen von nichtkatholischer Seite vielfach das Argument der
staatlichen Souver#nitit ins Feld, als der Kompetenz des Staates, seine
rechtliche Wirksamkeit selbst zu bestimmen. Dieses Argument ist
hinfillig. Wesentlich fiir den Staat ist seine juristische Unabhingig-
keit, die auch durch einen Vertrag oder ein Abkommen nicht ange-
tastet wird. Aber diese juristische Unabhingigkeit schliefft eine mo-
ralische Abhingigkeit nicht aus. Staat und Gesetzgeber finden unend-
lich viele Schranken, die sich aus Sitte und Geist der Nation, aus
der sprachlichen, konfessionellen, kulturellen Zusammensetzung der
Bevélkerung, aus 6konomischen und sozialen Verhiltnissen ergeben.
Diesen Schranken gegeniiber die Souverinitiit des Staates anzurufen,
wire ein Unding. Wo der Staat in kirchlichen und religiésen Fragen
nicht direkt mit der Kirche verkehren will, werden die Katholiken
in ihren politischen Organisationen die Rechte der Kirche und damit
ihre personlichen Rechte durchzusetzen versuchen.

Es konnen nun aber im Einzelfall staatspolitische und kirchen-
politische Interessen kollidieren, sodaf3 der Katholik in der Tat in
einen Gewissenskonflikt geraten kann. Er hat in diesem Falle sich
nach der Rangordnung der kollidierenden Interessen zu entscheiden.
Wo es sich um fiir Kirche und Staat gleich lebenswichtige Giiter
handelt, hat er sich fiir das kirchliche Recht zu entscheiden, nicht im
Sinne eines aktiven Widerstandes gegen den Staat, sondern im Sinne
der Geltendmachung seiner biirgerlichen Rechte zur Beeinflussung des
Staatswillens. Das bedeutet keine Bedrohung des Staatswillens, denn
zu dieser Willenshildung ist der Katholik von rechtswegen befugt



146 Karl Wick

und verpflichtet aus seinem Gewissen heraus. Gerade aus dem von
der Kirche geschiitzten Gewissen heraus erwiichst auch die Soliditit
des politischen Gewissens. Auch ein Nichtkatholik, wie der bereits
erwihnte Fr. W. Foerster, erkennt, daf der grofite Kulturwert der
Kirche darin liege, daf® sie das personliche Gewissen des einzelnen
gegeniiber dem sozialen und politischen Milieu und dem Staate be-
festige. Auch Auguste Comte hat vom soziologischen Standpunkt aus
die staatliche Bedeutung einer vom Staate unabhingigen geistig-sitt-
lichen Macht verteidigt und die Ansicht vertreten, daf’ das freie und
kritische Verhalten des modernen Menschen gegeniiber dem Be-
stehenden im wesentlichen nur dem michtigen Riickhalt zu verdanken
sei, den die Kirche dem Individuum gegen die Staatsallmacht gegeben
hat. Machiavelli meinte zwar, daf3 der Staat Menschen brauche, die
ihr Vaterland mehr lieben als ihre Seele, aber er vergafd dabei, daf},
wer sein Vaterland iiber das Heil seiner Seele stellt, nur zu bald noch
greitbarere Interessen iiber das Vaterland stellt. In unserer Zeit war
der Nationalsozialismus der schlagendste Beweis fiir diese psycho-
logische Tatsache.

VI.

Der Katholik erkennt und anerkennt den Eigenwert sowoh! der
Kirche als des Staates. Daraus ergibt sich, daf} es nicht eine katho-
lische Politkk in dem Sinne geben kann, dafl von den katholischen
Glaubens- und Sittenlehren aus eine eindeutige und verpflichtende
Losung fiir alle Fragen des politischen Lebens gefunden werden
konnte. Aus diesem Grunde hat der Katholik die Freiheit, sich jenen
Parteien anzuschliefen, die seiner persdénlichen Uberzeugung gemaif}
das offentliche Wohl am besten beférdern. Aber er darf sich keiner
Partei anschlieffen, die in ihrem Programm oder in ihrer Praxis sich
mit den Grundsitzen der Kirche nicht vertrigt. Namen sind hier
nebensiichlich — auf die Sache kommt es an. In dem einen Lande
kann eine <konservative» Partei antikatholischen Charakter haben, in
einem andern Lande wiederum kann sie der politische Sammelpunkt
der Katholiken sein. Geschichte und Tradition spielen hier eine aus-
schlaggebende Rolle. Wohl hat der Katholik aus seinem Glauben, aus
leiblich-seelischer Einheit heraus sich mit dem politischen Leben aus-
einanderzusetzen. Aber was in einzelnen konkreten politischen Fragen
mit dem Glauben iibereinstimmt und aus dem Glauben folgt, ist in
rein politischen Dingen nicht kirchlich autoritativ festgelegt und kann
daher auch nicht einheitlich von allen Gliubigen entschieden werden.
So waren etwa in den verflossenen Jahren die in der konservativen
Volkspartei organisierten Schweizer Katholiken selbst in so wichtigen,
Kirche und Religion berithrenden Fragen, wie das eidgenossische Straf-
gesetzbuch und die Freimaurerinitiative, ganz geteilt, und es war nicht



Katholik und Staat 147

moglich, die Parteimitglieder auf eine einheitliche Abstimmungsparole
zu verpflichten. Es zeigt sich immer wieder, daf} auf dem Boden des
einen religiosen Bekenntnisses und Dogmas iiber diese oder jene po-
litische Frage verschieden geurteilt werden kann, nur darf dieses Ur-
teil nicht kirchlichen und religiosen Grundwahrheiten widersprechen,
sondern hat diesen Grundsiitzen konform zu sein. Dabei kann freilich
auch der Fall eintreten, daf} der Katholik von seinem religiésen Stand-
punkt aus vor die Frage gestellt wird, welches von zwei Ubeln von
diesem Standpunkt aus als das kleinere zu wihlen ist. Aber selbst
in diesem Falle kann das Urteil, was grofler oder kleiner ist, beim
einzelnen katholischen Biirger verschieden sein. Das war gerade in
den beiden erwihnten Abstimmungsvorlagen der Fall. Hier hat der
einzelne Katholik und seine Partei aus personlicher Gewissens-
befragung heraus den Weg zu suchen fiir eine seiner Glaubensiiber-
zeugung konforme Entscheidung. Das ist Politik aus dem Glauben
oder der viel angefochtene «politische Katholizismus>. Es besagt dieser
politische Katholizismus gar nichts anderes, als daf} der Katholik seine
katholischen Grundsiitze auch auf das offentliche, gesellschaftliche
und staatliche Leben angewandt wissen will. In diesem Sinn ist Ka-
tholizismus so wenig blofle Privatsache als der Liberalismus und der
Sozialismus blof’e Privatsache sind — micht sein konnen, wollen sie
nicht ihres Einflusses in der Offentlichkeit, im Staats- und Gesell-
schaftsleben verlustig gehen. Politischer Katholizismus ist also ein-
fach die Ubereinstimmung des politischen Denkens und Handelns mit
den katholischen Glaubensiiberzeugungen, die mit den geschicht-
lichen, kulturellen, sozialen Grundkriften des Staates, in denen der
Katholik zu leben hat, in Einklang gebracht werden miissen. Das ist
nicht Miflbrauch der Religion zu politischen Zwecken, sondern ein-
fach Zusammenklang der personlichen Glaubensiiberzeugungen mit
den Zwecken des 6ffentlichen Lebens.

Zuschlage zur Wehrsteuer und Investitions-
kontrolle
Von Walter Roth

Zur Zeit waltet eine lebhafte offentliche Diskussion iiber zwei
im Bundeshaus erwogene Erlasse. Der eine betrifft die Aufhebung
der Kriegsgewinnsteuer und ihre Ersetzung durch weitere Zuschlige
zur Wehrsteuer, der andere die Einfithrung der Bewilligungspflicht
fiir 6ffentliche und private Hoch- und Tiefbauten, um mit einer Kon-
trolle der Investitionen die Konjunktur in Einklang zu bringen zu
den zur Verfiigung stehenden Arbeitskriften und zu verhindern, daf}



	Katholik und Staat

