
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 3

Artikel: Katholik und Staat

Autor: Wick, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rotes Kreuz in Bedrängnis 141

und Regierungen, denen es dient? Martin Bodmer antwortet, daß
das Komitee vom Grundsatz der Freiwilligkeit und Neutralität nie
mehr abweichen kann noch will. Es kann nur Hilfsquellen annehmen,
die bedingungslos, neutral, rein aus moralischer Verpflichtung und
gutem Willen angeboten werden. Anderseits sprach Prof. Max Huber
vom drohenden Stillstand des gesamten Werkes vom Roten Kreuz
und seinen verhängnisvollen Folgen. Fühlt sich in diesem tragischen
Zeitpunkt die Schweiz nicht moralisch verpflichtet? Sollte es ihr an
jenem guten Willen fehlen? Unser Land darf das Internationale
Rote Kreuz nicht im Stich lassen und zusehen, wie unneutrale,
revolutionäre Institutionen seinen moralischen Weltkredit verpuffen.

Katholik und Staat
Von K a r 1 W i c k

Es ist nicht ganz leicht, einem Leserkreis, der zum größten Teil
aus Nichtkatholiken besteht, die Stellung des Katholiken zum Staate
zu umschreiben, weil über das Wesen der katholischen Kirche und
über das Verhältnis des Katholizismus zu den einzelnen
Kulturgebieten, also auch zum Staate, in diesen Kreisen Auffassungen
bestehen, die der katholischen Auffassung vielfach entgegengesetzt sind.
Es herrscht eine unverkennbare Abneigung, wenn nicht geradezu eine
gewisse Angst vor der nicht erfaßbaren politischen Macht des Katholizismus,

die einen antirömischen Affekt erzeugt haben, der in den
kulturellen, politischen und kirchenpolitischen Auseinandersetzungen
des letzten und jetzigen Jahrhunderts immer wieder im nichtkatholischen

Lager zum Durchbruch kam. In allen diesen Auseinandersetzungen

wurde und wird dem Katholiken laut oder stillschweigend
der Vorwurf gemacht, daß er in seiner Doppelstellung als Mitglied
der Kirche und des Staates, die beide politische Gestalt besitzen, nicht
ein unbedingt zuverlässiger Staatsbürger sein könne. Das Schlagwort
des «Ultramontanismus» ist der landläufigste Ausdruck dieser
Stimmung gegenüber dem Katholiken.

Die Kirche, die in ihrer zeitlichen und territorialen Universalität
in Kontinenten und Jahrhunderten denkt, kann sich nicht an die
Vergänglichkeit einer einzelnen Kultur oder eines einzelnen Staates
binden. Man hat die Kirche als Staats- und kulturfeindlich bekämpft,
als Pius IX. sich weigerte, sich mit dem Liberalismus um die Mitte
des 19. Jahrhunderts zu versöhnen, mit einem Liberalismus, der
damals ein Manchestertum vertrat, das auch die heutigen Liberalen nicht



142 Karl Wick

mehr vertreten. Man stelle sich die heutige Lage der Kirche vor, die
sich offiziell zu jenem Liberalismus bekannt hätte! Sie wird ja heute
noch mit den Fehlern belastet, welche die mittelalterhche Kultur bei
allen Vorzügen in sich trug. Wiederum wurde die Kirche bekämpft
und wiederum wurden dementsprechend die Katholiken verdächtigt,
als sie die feierliche Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit
proklamierte, obwohl gerade diese Dogmatisierung und die mit ihr
zusammenhängenden vatikanischen Dekrete nach dem Urteil des

protestantischen Theologieprofessors G. Krüger (in seiner Schrift «Das

Papsttum», Tübingen 1907) «die wirksamste Schranke gegen die Übergriffe

des Papsttums auf das weltliche Gebiet bedeuten». Auch heute
noch lebt der gefühlsmäßige antirömische Affekt weiter und macht
sich gerade in diesen Tagen wieder im Schweizerlande besonders
bemerkbar.

IL
Selbst beim guten Willen, mit dem man der Eigenart der Kirche

Rechnung tragen will, bleibt doch beim Nichtkatholiken immer ein
Rest von Mißtrauen gegen den Katholizismus übrig, den man nicht
als Bürgen und Garanten des modernen Staates, namentlich als
Garanten der modernen Demokratie anerkennen will. Das Letztere ist
ja nun richtig, aber unrichtig wäre die Folgerung, daß auch der
Katholik nicht Garant und Bürge der Demokratie sein könne. Gewiß,
der Katholizismus verpflichtet niemanden zur Demokratie, sondern
verpflichtet nur zur Bejahung der staatlichen Gesetze, soweit sie
Gottesgebote und Sittengesetz nicht verletzen. Die Stellung des
Katholiken zur Staatsform bestimmt sich nicht nach kirchlichen
Vorschriften, sondern nach den geschichtlichen und politischen Gegebenheiten

des Staates, in denen er zu leben hat. Die Kirche schützt keine
Kultur und keine Staatsform als solche, aber sie schützt sie und
ermöglicht sie als Durchgangsstadium der Einzel- und Gesamtseelen-

formung im Sinne ihrer übernatürlichen Aufgabe. Das Interesse der
Kirche und des Katholizismus an der Kultur und an den einzelnen
Staatsformen ist also ein Interesse des Mittels und nicht ein Interesse
des Ziels. Das Verhältnis der Kirche zu Kultur und Staat läßt sich
als in gewissem Sinne als katholischer Indifferentismus bezeichnen.

In neuerer Zeit hat die Kirche wiederholt in einem bestimmten
Punkte des kulturellen und staatlichen Lebens diese Indifferenz
betont, eben gerade in der politischen Frage von Monarchie und Demokratie.

Als man Papst Leo XIII. veranlassen wollte, sich zugunsten
des französischen Royalismus auszusprechen, da wies er auf ein Kruzifix

hin und erklärte, daß dies der einzige Leichnam sei, an den sich
die Kirche gebunden wisse. Die Kirche hat sich aber auch nicht an
die Demokratie binden lassen, und als Marc Sangnier im «Sillon»



Katholik und Staat 143

eine zu enge Verbindung von Demokratie und Kirche herstellen wollte,
wurde er von Papst Pius X. desavouiert. Die Stellungnahme Leos XIII.
gegenüber der Monarchie und die Stellungnahme Pius' X. gegenüber
der Demokratie entsprangen der nämlichen Grundhaltung: der
Indifferenz der Kirche gegenüber den politischen Formen. Damit ist
die notwendige Freiheit der Kirche gegenüber der Welt und der Zeit
mit ihren wechselnden Kultur- und Staatsformen gewahrt. Wo immer
die Kirche sich mit einer Kultur- und Staatsform zu eng verbunden
hat, wurde sie beim Ausbruch einer Kultur- und Staatskrisis mit in
diese Krisis hineingerissen. Sie hat aus solchen geschichtlichen
Erfahrungen ihre Lehren gezogen. Am allerwenigsten kann man der
Kirche den Vorwurf machen, daß sie aus der Geschichte nichts lerne

III.
Die Kirche ist also in der Tat kein Bürge und kein Garant irgendeiner

Staatsform, auch nicht der Demokratie, sie ist nur Bürge der
Heilsgüter, die ihr nach katholischer Lehre von Christus anvertraut
worden sind. Das schließt nun nicht aus, daß der Katholik als Bürger
Bürge seines Staates sei, unabhängig von der Organisationsform der
Kirche, weil die religiöse und politische Haltung in Bezug auf die
Organisationsformen nicht gleichartig zu sein brauchen. Gerade die
autoritäre Kirche bereitet, wenn sie unabhängig vom Wandel des
Volkswillens die Heilsgüter sicherstellt und das letzte Ziel des
Menschen unverrückbar festhält, umso mehr den Boden für ein freies
Spiel der politischen Kräfte vor. Eis werden aber gerade der Kirche
in der freien Erfüllung ihrer Aufgabe immer wieder Schwierigkeiten
bereitet, sodaß die politischen Kräfte der Katholiken sich vielfach im
kirchenpolitischen Kampfe aufzehren müssen.

Die Kirche stellt organisatorisch eine Hierarchie dar, d. h. eine
Organisation der Kirchengewalt, die in Unterordnung unter den Papst
die Kompetenzen in abgestufter Form unter viele Organe, die Bischöfe,
verteilt. Wesentlich ist ihr das Fehlen der juristischen Verantwortlichkeit

gegenüber den Gläubigen. Die Kirche ist also keine Demokratie,

weil nicht die Gemeinschaft der Gläubigen Träger der Kirchengewalt

ist, sie ist auch nicht Monarchie, weil die beschöfliche Gewalt
keine vom Papste delegierte ist, sondern iure divino besteht und nur
vom Papste bestätigt wird. Sie ist auch nicht Aristokratie, weil der
Papst mit seinem Primat nicht wie ein Vorsteher in einem Kollegium
Gleichberechtigter ist, sondern eine übergeordnete Gewalt besitzt. Mit
einem Wort, die Kirche ist eine Organisation sui generis, ü kann
also weder eine demokratische, noch eine monarchische, noch eine
aristokratische Staatsform sich für ihre Richtigkeit auf die katholische
Kirche berufen, die in ihrer gesellschaftlichen Form wesentlich von
diesen drei Formen sich unterscheidet.



144 Karl Wick

IV.
Und dennoch bietet gerade die kirchliche Hierarchie dem

Katholiken wesentliche Elemente für eine demokratische Grundhaltung
im Staate. Das demokratische Grundprinzip heißt nicht allgemeine
Gleichmacherei, sondern lautet, richtig formuliert : alle Menschen sind
gleich geschaffen, nicht an Form und Fähigkeiten, sondern an
Anrecht, sich zu entwickeln und zu den Berufenen gezählt zu werden.
Demokratie in diesem Sinn ist ein tief christliches Prinzip, beruhend
auf den katholischen Dogmen über die menschliche Natur. Die
Bewertung des Menschen in diesem christlichen Sinn hat sich daher in
der Weltgeschichte zugunsten des demokratischen Staats- und
Gesellschaftsgedankens ausgewirkt. Auch der hierarchische Aufbau der
Kirche zeigt solche demokratische Elemente, soziologisch (nicht
religiös — denn religiös besteht, wie bereits betont, keine Demokratie
mit juristischen Verantwortlichkeiten gegenüber dem Volke), eben
aus dem genannten Grundprinzip heraus, wonach jeder seinen Standort

erhält kraft seines geistigen Ranges. Dieses Grundprinzip ermöglichte

es, daß als Nachfolger Leo's XIII. aus adligem Geblüte der
einfache Bauernsohn aus Biese, Josef Sarto, als Pius X. den päpstlichen
Thron bestieg. Sein Nachfolger war Benedikt XV., wiederum aus
adligem Geschlechte, der von einem Fabrikantensohn (Pius XL)
abgelöst wurde, und der heutige Papst ist der Sohn eines römischen
Advokaten. Man sieht, bei der Wahl des Papstes geht es so
demokratisch zu wie bei der Wahl unserer Bundesräte!

Demokratie im Sinne des christlichen Dogmas von der Menschennatur

bedeutet Protest gegen jede Art von Vergewaltigung, heißt
jeden, auch den Geringsten anhören. Als Papst Gregor I. (-J* 604)
vernahm, daß in Bom ein Bettler Hungers gestorben sei, schloß er sich
aus Scham darüber einen Tag lang in sein Zimmer ein, ohne Speise
und Trank zu sich zu nehmen. In dieser neuen Haltung lag, wie Fr. W.
Foerster in seiner «Politischen Ethik» schreibt, die Wurzel zur
modernen Demokratie : daß nämlich die Stimme des armen Mannes nicht
mehr überhört werden dürfe. In diesem neuen Recht auch der
armseligsten Stimme lag bereits der Keim für das allgemeine Stimmrecht.
Diese neue Bewertung der Einzelexistenz im Lichte der ewigen
Bestimmung der Seele hat als eine gewaltige weltgeschichtliche Triebkraft

sich zugunsten des demokratischen Gedankens ausgewirkt. Kann
also die Kirche auch nicht als Bürge der demokratischen Staatsform
in Anspruch genommen werden, so wird doch auch niemals aus ihrem
hierarchischen Aufbau ein Schluß gegen diese Staatsform gezogen
werden können. Der Katholik ist in dieser Frage der Staatsform
durchaus frei. Ob er sich für diese oder jene Staatsform entscheiden
will, hängt von Faktoren ab, die außerhalb der katholischen Glaubenslehre

liegen.



Katholik und Staat 145

V.
Zwar iiimmt die Kirche aus dem Bewußtsein ihrer göttlichen

Sendung für sich das Recht in Anspruch, auch in politischen Fragen
über die Einhaltung des natürlichen Sittengesetzes zu wachen. Aber
ihre Autorität betätigt sich in diesem Falle nur negativ, indem sie im
Notfall eine sittliche Verfehlung des staatlichen Gesetzes feststellt.
Sie erteilt aber in solchen Fragen keinerlei positive Weisungen. Denn
nach kirchlicher Lehre besitzt der Staat eine selbständige, natürliche
sittliche Aufgabe, die verschieden ist von der Aufgabe der Kirche.
So sind nach kirchlicher Lehre beide Gewalten, die kirchliche und
staatliche, im Prinzip voneinander verschieden. «Utraque potestas est
in suo genere maxima»: jede der beiden Gewalten ist in ihrem
spezifischen Bereiche die höchste, sagt Leo XIII. mit unmißverständlicher
Klarheit in seiner berühmten Staatsenzyklika «Immortale Dei». In
ihrer spezifischen Sphäre haben weder Kirche noch Staat eine höhere
Gewalt (juristisch) anzuerkennen, sind aber in genere alterius, in der
Sphäre des andern, voneinander abhängig. So müssen sie in jenen
Fragen, die Kirche und Staat zugleich berühren, versuchen, sich zu
verständigen. Man führt gegen eine solche Verständigung in Form
von Verträgen von nichtkatholischer Seite vielfach das Argument der
staatlichen Souveränität ins Feld, als der Kompetenz des Staates, seine
rechtliche Wirksamkeit selbst zu bestimmen. Dieses Argument ist
hinfällig. Wesentlich für den Staat ist seine juristische Unabhängigkeit,

die auch durch einen Vertrag oder ein Abkommen nicht
angetastet wird. Aber diese juristische Unabhängigkeit schließt eine
moralische Abhängigkeit nicht aus. Staat und Gesetzgeber finden unendlich

viele Schranken, die sich aus Sitte und Geist der Nation, aus
der sprachlichen, konfessionellen, kulturellen Zusammensetzung der
Bevölkerung, aus ökonomischen und sozialen Verhältnissen ergeben.
Diesen »Schranken gegenüber die Souveränität des Staates anzurufen,
wäre ein Unding. Wo der Staat in kirchlichen und religiösen Fragen
nicht direkt mit der Kirche verkehren will, werden die Katholiken
in ihren politischen Organisationen die Rechte der Kirche und damit
ihre persönlichen Rechte durchzusetzen versuchen.

Es können nun aber im Einzelfall staatspolitische und
kirchenpolitische Interessen kollidieren, sodaß der Katholik in der Tat in
einen Gewissenskonflikt geraten kann. Er hat in diesem Falle sich
nach der Rangordnung der kollidierenden Interessen zu entscheiden.
Wo es sich um für Kirche und Staat gleich lebenswichtige Güter
handelt, hat er sich für das kirchliche Recht zu entscheiden, nicht im
Sinne eines aktiven Widerstandes gegen den Staat, sondern im Sinne
der Geltendmachung seiner bürgerlichen Rechte zur Beeinflussung des
Staatswillens. Das bedeutet keine Bedrohung des Staatswillens, denn
zu dieser Willensbildung ist der Katholik von rechtswegen befugt



146 Karl Wick

und verpflichtet aus seinem Gewissen heraus. Gerade aus dem von
der Kirche geschützten Gewissen heraus erwächst auch die Solidität
des politischen Gewissens. Auch ein Nichtkatholik, wie der bereits
erwähnte Fr. W. Foerster, erkennt, daß der größte Kulturwert der
Kirche darin liege, daß sie das persönliche Gewissen des einzelnen
gegenüber dem sozialen und politischen Milieu und dem Staate
befestige. Auch Auguste Comte hat vom soziologischen Standpunkt aus
die staatliche Bedeutung einer vom Staate unabhängigen geistig-sittlichen

Macht verteidigt und die Ansicht vertreten, daß das freie und
kritische Verhalten des modernen Menschen gegenüber dem
Bestehenden im wesentlichen nur dem mächtigen Bückhalt zu verdanken
sei, den die Kirche dem Individuum gegen die Staatsallmacht gegeben
hat. Machiavelli meinte zwar, daß der Staat Menschen brauche, die
ihr Vaterland mehr lieben als ihre Seele, aber er vergaß dabei, daß,
wer sein Vaterland über das Heil seiner Seele stellt, nur zu bald noch
greifbarere Interessen über das Vaterland stellt. In unserer Zeit war
der Nationalsozialismus der schlagendste Beweis für diese
psychologische Tatsache.

VI.
Der Katholik erkennt und anerkennt den Eigenwert sowohl der

Kirche als des Staates. Daraus ergibt eich, daß es nicht eine katholische

Politik in dem Sinne geben kann, daß von den katholischen
Glaubens- und Sittenlehren aus eine eindeutige und verpflichtende
Lösung für alle Fragen des politischen Lebens gefunden werden
könnte. Aus diesem Grunde hat der Katholik die Freiheit, sich jenen
Parteien anzuschließen, die seiner persönlichen Überzeugung gemäß
das öffentliche Wohl am besten befördern. Aber er darf sich keiner
Partei anschließen, die in ihrem Programm oder in ihrer Praxis sich
mit den Grundsätzen der Kirche nicht verträgt. Namen sind hier
nebensächlich — auf die Sache kommt es an. In dem einen Lande
kann eine «konservative» Partei antikatholischen Charakter haben, in
einem andern Lande wiederum kann sie der politische Sammelpunkt
der Katholiken sein. Geschichte und Tradition spielen hier eine
ausschlaggebende Rolle. Wohl hat der Katholik aus seinem Glauben, aus
leiblich-seelischer Einheit heraus sich mit dem politischen Leben
auseinanderzusetzen. Aber was in einzelnen konkreten politischen Fragen
mit dem Glauben übereinstimmt und aus dem Glauben folgt, ist in
rein politischen Dingen nicht kirchlich autoritativ festgelegt und kann
daher auch nicht einheitlich von allen Gläubigen entschieden werden.
So waren etwa in den verflossenen Jahren die in der konservativen
Volkspartei organisierten Schweizer Katholiken selbst in so wichtigen,
Kirche und Religion berührenden Fragen, wie das eidgenössische
Strafgesetzbuch und die Freimaurerinitiative, ganz geteilt, und es war nicht



Katholik und Staat 147

möglich, die Parteimitglieder auf eine einheitliche Abstimmungsparole
zu verpflichten. Es zeigt sich immer wieder, daß auf dem Boden des
einen religiösen Bekenntnisses und Dogmas über diese oder jene
politische Frage verschieden geurteilt werden kann, nur darf dieses Urteil

nicht kirchlichen und religiösen Grundwahrheiten widersprechen,
sondern hat diesen Grundsätzen konform zu sein. Dabei kann freilich
auch der FaU eintreten, daß der Katholik von seinem religiösen Standpunkt

aus vor die Frage gestellt wird, welches von zwei Übeln von
diesem Standpunkt aus als das kleinere zu wählen ist. Aber selbst
in diesem Falle kann das Urteil, was größer oder kleiner ist, beim
einzelnen katholischen Bürger verschieden sein. Das war gerade in
den beiden erwähnten Abstimmungsvorlagen der Fall. Hier hat der
einzelne Katholik und seine Partei aus persönlicher Gewissens-
befragung heraus den Weg zu suchen für eine seiner Glaubensüberzeugung

konforme Entscheidung. Das ist Politik aus dem Glauben
oder der viel angefochtene «politische Katholizismus». Es besagt dieser
politische Katholizismus gar nichts anderes, als daß der Katholik seine
katholischen Grundsätze auch auf das öffentliche, gesellschaftliche
und staatliche Leben angewandt wissen will. In diesem Sinn ist
Katholizismus so wenig bloße Privatsache als der Liberalismus und der
Sozialismus bloße Privatsache sind — nicht sein können, wollen sie
nicht ihres Einflusses in der Öffentlichkeit, im Staats- und
Gesellschaftsleben verlustig gehen. Politischer Katholizismus ist also
einfach die Übereinstimmung des politischen Denkens und Handelns mit
den katholischen Glaubensüberzeugungen, die mit den geschichtlichen,

kulturellen, sozialen Grundkräften des Staates, in denen der
Katholik zu leben hat, in Einklang gebracht werden müssen. Das ist
nicht Mißbrauch der Beligion zu politischen Zwecken, sondern
einfach Zusammenklang der persönlichen Glaubensüberzeugungen mit
den Zwecken des öffentlichen Lebens.

Zuschläge zur Wehrsteuer und Investitions¬
kontrolle

Von Walter Roth

Zur Zeit waltet eine lebhafte öffentliche Diskussion über zwei
im Bundeshaus erwogene Erlasse. Der eine betrifft die Aufhebung
der Kriegsgewinnsteuer und ihre Ersetzung durch weitere Zuschläge
zur Wehrsteuer, der andere die Einführung der Bewilligungspflicht
für öffentliche und private Hoch- und Tiefbauten, um mit einer Kon-
troUe der Investitionen die Konjunktur in Einklang zu bringen zu
den zur Verfügung stehenden Arbeitskräften und zu verhindern, daß


	Katholik und Staat

