
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


117

Bücher-Rundschau

über die schweizerische Neutralität
In einer Studie über «die neuen Tendenzen der Neutralität und die

völkerrechtliche Stellung der Schweiz» behandelt Dr. Max Hagemann einleitend die Frage,
ob und wieweit unter dem Einfluß der politischen und soziologischen Veränderungen
das schweizerische Neutralitätsrecht modifiziert worden sei, indem er feststellt,
daß sich einerseits Tendenzen auf Erweiterung der Neutralität (amerikanische
Neutralitätsgesetze von 1933, 1935 und 1937, bundesrätliche Maßnahmen für unparteiische

Haltung der Presse), andererseits aber, unter dem die Genfer Aera
beherrschenden Solidaritätsgedanken, Tendenzen ihrer Einschränkung geltend machten1).
Nach einer eingehenden, die reiche in- und ausländische Literatur verwertenden
Untersuchung über die rechtlichen Voraussetzungen der Änderungen von völkerrechtlichen

Normen im Allgemeinen und derjenigen über die Neutralität im Besonderen
vertritt er die Auffassung, daß die schweizerische Neutralität als Neutralität sui
generis auf einer speziellen, sie konstituierenden Völkerrechtsnorm beruhe, deren
auszeichnendes Merkmal in ihrer Beständigkeit (neutralité perpétuelle) liege, wobei
die damit verbundenen Rechte und Pflichten sich inhaltlich nicht von denjenigen der
bloß kasuellen Neutralität anderer Staaten unterscheiden. «Die Entstehung dieser
partikulären Völkerrechtsnorm vollzog sich in der Weise., daß durch die langdauernde
Neutralitätspolitik der Schweiz und durch ihre wiederholten Erklärungen, dauernd
neutral sein zu wollen, in der Staatengemeinschaft die opinio juris entstanden ist,
daß sie in jedem Kriege neutral sei. Die «reconnaissance» der Wiener Mächte ist
nur als eine Bestätigung dieser Opinio aufzufassen». «Diese Eigenart der schweizerischen

Neutralität gewährt den übrigen Staaten die Möglichkeit, schon vor Beginn
eines Krieges damit rechnen zu können, daß im beabsichtigten oder erwarteten Krieg
die Schweiz die Rechte und Pflichten des Neutralen besitze, wobei dieses «Damit-
rechnen-können» eine eigentliche Rechtserwartung darstellt. Dies erklärt die politisch
höhere Wertung der schweizerischen Neutralität». Die Schweiz sei "aber berechtigt,
ihre Neutralität durch einseitigen Akt aufzuheben. «Will sie ihre dauernde
Neutralität beibehalten, so darf sie keine Handlung vornehmen, aus der Dritte schließen
müssen, sie werde in kommenden Kriegen unter Umständen nicht mehr neutral sein».
Ein Krieg gegen die Schweiz wäre als einer völkerrechtlichen Vereinbarung, der
Garantie gemäß den Wiener Verträgen von 1815, die gewohnheitsrechtlich Bestandteil

des allgemeinen Völkerrechts geworden ist, zuwiderlaufend, ein völkerrechtliches
Delikt.

Die Frage, ob die schweizerische Neutralität sich durch die neueren politischen
Entwicklungen geändert habe, verneint der Verfasser mit überzeugender Begründung,
indem er insbesondere auch dem von deutscher Seite gemachten Versuch, eine
moralische Neutralität als Pflicht der Neutralen zu behaupten, entgegentritt. Er hält
es schließlich auch nicht für wahrscheinlich, daß die zukünftige Entwicklung der
zwischenstaatlichen Beziehungen eine Änderung der schweizerischen Neutralität zur
Folge haben werde und glaubt, daß der Schweiz gerade als dauernd neutralem Staat
in der UNO eine Stellung zugebilligt werden könne, die ihr gestatte, die Rechte und
Pflichten eines dauernd Neutralen zu wahren. Eugen Curti.

Aus der Welt der Antike
Ein kleines Buch vom Tod

Dem Tode seine Würde zurückzugeben, ist das ergreifende Bemühen vieler
Menschen in dieser Zeit des Kolossalischen, des Massenhaften, das in Leben und Tod
furchtbare Orgien feierte. Dem Tode seine Würde zurückzugeben, ist die Sendung
großer Dichter unserer Tage. Für Rilke und Hofmannsthal war der Tod ein großer

*) 4. Heft der vom Institut für internationales Recht an der Basler juristischen
Fakultät herausgegebenen Schriftenreihe. Helbing & Lichtenhahn, Basel 1945.



118 Bücher-Rundschau

Herr der Seele, eine steigernde, eine verklärende Gottheit. Für Hermami Hesse ist
er das große dunkle Tor zu seinen Urbildern und für Albert Steffen der mächtige
Umwandler zu neuen Daseinsstufen. Immer wieder tritt auch die Antike in unser
Bewußtsein, Thanatos in seiner melancholischen Schönheit. Grandios breitete E.
Ruegg in seinen «Jenseitsvorstellungen vor Dante» die homerische Landschaft des
Todes vor uns aus. Die gleichen Wege geht, behutsam und dichterisch sensibel,
Christoph Simonett, der in «Thanatos, ein kleines Buch vom Tod» den Todesmythos
der Griechen nach den Quellen Homers, der Théogonie, der großen Eingeweihten
und Piatons darstellt, zugleich die Totengebräuche nach attischen Vasenfiguren
schildert. Und sie stehen wieder auf, die holden und traurigen Bilder von Charon
und dem Totenfluß, von Hermes, dem Seelenführer, die sanft verträumte Asphodelos-
wiese, die Sehnsucht nach dem Lebendigen, die die Schatten emportreibt, von
Odysseus' Opferschale zu trinken. Die Gegensätze: die schauerlich großartige
Verbrennung des gefallenen Patroklos und dann die liebevoll bereiteten Grabhügel der
Freunde, der Braut, mit der hochaufragenden Stele. «Kränze und ölkrüge wurden
hier niedergelegt, Granatäpfel als Symbole des Lebens, und ab und zu auch die
Waffen eines Kriegers, die Instrumente eines Musikers, die Masken eines
Schauspielers». An diese Stelle konnte die Seele, der auf ewig der Zugang zu den Lebenden
verwehrt ist, zurückkehren, um in erlesenen Stunden leise Zwiesprache zu halten mi|t
den Trauernden. — Die Griechen hatten verschiedene Vorstellungen von der Welt
der Seelen. Nicht immer waren sie Schatten. Oft treten sie Schmetterlingshaft auf
als Psychen oder Kyren, aber auch als Eidolon-Seelen in menschlicher Gestalt. Nur
Auserwählten — wie Alkestis — gelang die Rückkehr ins Leben. Wir spüren auch im
antiken Totenkult eine von Geist und Schönheit geweihte Diesseitigkeit, die unser
irdisches Leben, trotz aller Tragik, liebenswert macht. — Sehr schön ausgestattet
erschien Simonetta feingeprägte Schrift in der Bücher-Reihe des Sjieer-Verlages in
Zürich. Das Buch ist mit sechs antiken Vasenbildern geschmückt und graphisch
gestaltet von Marion Römer. Die Bücher dieses Verlages zeigen sich in edlem
Gewände. Richard B. Matzig.

Zur griechischen Mythologie
Daß der Oedipus-Komplex eine Bindung des Unbewußten eines Menschen an

seine eigene Mutter ist, wobei der Vater in die Rolle des unerwünschten Nebenbuhlers
gerät, weiß heutzutage alle Welt. Die Nennung des Namens Oedipus läßt zumeist
zuerst an den Komplex denken, und erst hinterher fällt einem ein, daß ja ein mythischer

König bei den Griechen so hieß. Und etwas vergißt man völlig: daß der
griechische Oedipus keinen Oedipus-Komplex hatte! Denn weder Vorbedacht noch etwa
das Unbewußte haben ihn dazu getrieben, den Vater zu erschlagen und die Mutter zu
ehelichen. Vielmehr ist es in Sophokles' berühmter Tragödie der blindwütige Zufall,
der zu solchen Verbrechen führt, und zwar einen Menschen, der mit seiner
Aussetzung als Säugling nicht bloß die bewußten, sondern gerade auch die unbewußten
Bindungen an seine Eltern verloren hatte. Die gräßlichen Geschehnisse, nicht aber
deren Gründe rechtfertigen die Bezeichnung Oedipus-Komplex. Vatermord in
Idealkonkurrenz mit Blutschande mit der eigenen Mutter stellt freilich den äußersten
Fall einer Auflehnung gegen die Autorität des Erzeugers dar. Angenommen, das
Unterbewußtsein und nicht die Verstrickung äußerer Ereignisse hätte Oedipus
gedrängt, so könnten wir auf den versunkenen Urgrund der Mythologeme blicken, der
am ehesten jenem Bereich zu vergleichen ist, den C. G. Jung das «kollektive
Unbewußte» genannt hat. Diesen Bereich mit Hilfe des Mythos zu erhellen, ist ein
fruchtbares Verfahren. Umgekehrt gelingt es aber meistens nicht, die moderne
Tiefenpsychologie für die Mythendeutung einzusetzen, weil man mit ihr zwar
sozusagen zum «Mythos an und für sich» vorstoßen würde, dabei aber an den faktisch
vorliegenden Mythen vorbeigeht, die samt und sonders den Stempel eines bewußten
Gestalters tragen, mag dieser nun ein Epiker, ein Tragiker, ein Lyriker oder auch
bloß ein Mythensammler gewesen sein.

Eine Anwendung Jungscher Methoden auf gestaltete Mythen finden wir in Karl
Kerényis neuester Schrift über den Prometheus-Mythos 1). Darin nimmt die Behand-

*) Karl Kerényi: Prometheus. Das griechische Mythologem von der menschlichen

Existenz. Rhein-Verlag, Zürich 1946.



Bücher-Rundschau 119

lung des «gefesselten Prometheus» den größten Raum ein, weil diese Tragödie das
einzige erhaltene Werk ist, in dem Prometheus der Hauptheld ist. Aber da der
Verfasser die Probleme der dichterischen Persönlichkeit nicht anschneiden will, fragt
er nicht darnach, ob das Werk von Aischylos stamme oder unecht sei; daß das Drama
das mittlere Stück einer Trilogie sei, hält er für ausgemacht; vor allem aber weicht
er der wichtigen Frage aus, ob der Dichter bloß eine Bühnenwirkung erzielen, oder
ob er gleich seinem Helden wider den Stachel der Weltordnung locken wolle. An
Stelle einer Interpretation des Kunstwerkes und einer Analyse der dichterischen
Absicht bekommen wir eine Schilderung des existentiellen Leidens der Menschheit
vorgesetzt. Denn des Prometheus Leiden ist für Kerényi stellvertretend für die
menschliche Existenz, die sich an der unerschütterlichen Gegebenheit der von Zeus
in eherne Maße eingezwängten Welt stößt. Der Verfasser wendet sich in seinen
mythologischen Arbeiten gegen die früheren Bemühungen, dem Mythos beizukommen;
er rückt vom Euhemerismus, von der Aufklärung, von der Romantik ab und ganz
besonders von der Schule eines Wilamowitz; was er aber selbst bringt, ist auch bloß
ein Tasten, auf das seine eigenen Worte zutreffen: «Alle wissenschaftlichen
Schilderungen von Entstehungen und von den Vorgängen der Entwicklung sind nicht
besser — meistens viel schlechter — als historische Romane».

Dieser Satz steht in einem «Brief an junge Humanisten», der mit acht andern
Aufsätzen zu einem Buche vereinigt wurde 2). Die Bezeichnung «humanistisch» trifft
auf höchstens drei von den neun Schriften zu; die andern sind religionswissenschaftliche

Beiträge, die aber nur jemandem zur Lektüre empfohlen werden können, der
die Probleme schon kennt. Um ein Beispiel herauszugreifen: wer noch nie von den
«Kabiren» gehört hat, wird sich kaum aus Kerényis Beitrag Belehrung holen können.
Denn dieser besteht aus einer wortreichen Einleitung über Mysterien überhaupt und1
einer Ausdeutung der im Kabirenheiligtum bei Theben zutage getretenen Fundgegenstände.

Daß diese seltsamen Gottheiten auch anderswo verehrt wurden, und wir
über jene Kulte weit besser orientiert sind, erfahren wir nur ganz beiläufig; ebenso
beiläufig wird die bisherige allerdings jeglichem Überschwang abholde Forschung
erwähnt.

In dem Buche finden wir auch eine Würdigung von Emil Staigers
Sophoklesübertragung 3). Hier hat sich Kerényi entschieden zuviel zugemutet. Ich stehe zwar
nicht an, seine für einen Ungaren beachtliche Beherrschung der deutschen Sprache
zu rühmen; aber als Beurteiler einer Verdeutschung eines dichterischen
Kunstwerkes scheidet trotzdem aus, wer folgenden Satz (ein Beispiel für viele) in einem
gedruckten Buche stehen läßt: «Ob der All-Einige monotheistisch als jener Einzige,
der wirklich ist, aufgefaßt wird, oder pantheistisch als All-Wesen, bleibt die
Orientierung nach einem Wesen oder Sein, das außerhalb der Vielfältigkeit unseres
naturhaften Daseins liegt, charakteristisch». Hans-Rudolf Schwyzer.

Antike Ge i s t e s ge s c h i ch t e

Zu den Folgen der, in der Hauptsache unfreiwilligen und unwillkommenen,
wissenschaftlichen Autarkie der Schweiz, die, zum mindesten in den Geisteswissenschaften,

ein ganz verändertes Bild schaffen wird, gehört auf altphilologischem
Gebiet die Gründung einer eigenen schweizerischen Zeitschrift, des «Museum Hel-
veticum», und nunmehr auch einer Sammlung wissenschaftlicher Arbeiten, der
«Schweizerischen Beiträge zur Altertumswissenschaft», die im Verlag Reinhardt in
Basel von Bernhard Wyss in Verbindung mit Fachgenossen herausgegeben wird. Die
Sammlung ist in erster Linie zur Aufnahme von Dissertationen bestimmt, die ein
dauerhafteres Gehäuse verdienen. Der erste, soeben erschienene Band, die Basier
Dissertation «Nomos und Physis» von Felix Heinimann erfüllt diese Aufforderung
allerdings in einer von einer Anfängerarbeit kaum zu erwartenden Weise. Sie
behandelt die Genesis dieses berühmten antithetischen Paares, das mit Ablehnung des
ersten und Bejahung des zweiten Gliedes, sich als unvorstellbar fruchtbar nicht nur
für die griechische, sondern immer wieder auch für die ganze europäische Geistes-

2) Karl Kerényi: Die Geburt der Helena samt humanistischen Schriften aus
den Jahren 1943—45. Rhein-Verlag, Zürich 1945.

3) Vgl. Besprechung von Dr. Karl Fehr im vorliegenden Heft Seite 120.



120 Bücher-Rundschau

geschichte erwiesen hat. Durch Herbeiziehung gewisser Schriften der hippokrati-
schen Sammlung, die als älter erwiesen werden gegenüber den bisherigen Ansätzen,
zeigt Heinimann, daß dieses Begriffspaar ethnographisch-politischer Herkunft ist,
wobei der Akzent gerade umgekehrt auf dem Nomos (der Griechen) im Gegensatz
zur Primitivität (der Perser-Barbaren) liegt. Erst nach und nach erfolgt nach der
Mitte des 5. Jahrhunderts die Akzentverschiebung, z. T. unter dem Einfluß der durch
Parmenides bis in die letzten Konsequenzen gesteigerten Antithese Wahrheit-Schein.
Welcher Sophist der eigentliche Erfinder dieses philosophischen Schlagers ist, läßt
sich nicht feststellen: in den zwanziger Jahren zeigen sich ihre ersten Auswirkungen.
Es bedeutet diese präzise Erkenntnis einen bedeutsamen Fortschritt über die sichj
widersprechenden und willkürlichen Behauptungen aller Vorgänger. Der Hauptreiz
des Buches liegt aber in den vielen ebenso scharfsinnigen wie feinhörigen
Interpretationen, die der philologische Leser goutieren wird. Ernst Howald.

Die Tragödien des Sophokles
Als Emil Staiger im Jahre 1936 als ersten kühnen Wurf den «König Oedipus»

erscheinen ließ, da staunten wir trotz aller Vorbehalte gegen Übersetzungen über die
Prägnanz und Stilsicherheit dieses deutschen Sophokles. Eine Übertragung war
geschaffen worden, die ebensosehr in ihrer Formklarheit griechischen Geist atmete
wie sie in ihrer sprachlichen Ausgestaltung den Eigentümlichkeiten der deutschen
Sprache verpflichtet war. Die bald darauf folgenden Übersetzungen der «Antigone»

und des «Aias» standen dem Erstling nicht nach, und die prächtigen
Bühnenaufführungen bewiesen ihre unmittelbare Nähe und die poetische Wucht. Heute
aber, da alle Sophokles-Tragödien in einer schönen Gesamtausgabe des Atlantisverlages

vorliegen, wissen wir, daß damit ein Markstein auf dem Wege zur
Assimilation des sophokleischen Geistes gesetzt worden ist1). Wie sorgfältig
der Übersetzer an diesem Gesamtwerk gefeilt hat, zeigt schon ein Vergleich der
früheren Einzelausgaben mit dem Text des Sammelbandes. Man stellt mit Freude
fest, wie manche etwas gezwungene Stellen oder verstellte Satzkonstruktionen einem
flüssigeren und zugleich klareren Ausdruck gewichen sind. Ohne Zweifel hat Staigers
Ubersetzungskunst im Laufe ihrer Entfaltung an Sicherheit gewonnen. Dazu half
ihm einerseits die gründliche Beherrschung des Urtextes — er geht nur dort seine
wohlüberlegten eigenen Wege, wo die Philologie selbst eine Crux hinzusetzt — und
anderseits jenes sichere Gefühl für das Wesen des persönlichen Stils und des tragischen

Genos, das Emil Staiger in seinen meisterlichen Stilanalysen so oft schon an
den Tag gelegt hat.

Gewiß, Sophokles bleibt auch so noch an manchen Stellen hart und dunkel,
und einige Chorpartien entziehen sich einer klaren syntaktischen Zergliederung,
aber daran ist nicht die Übersetzung, sondern jene einzigartige Eigenwilligkeit der»

sophokleischen Diktion und der Wortwahl schuld. Sophokles, der raffinierte
Beherrscher der damals eben erst erblühten Kunstform, die nur aus der attischen
Kulturgemeinschaft erwachsen konnte, des eristischen Dialogs, hat manchmal in
feradezu verwegener Weise mit dem Sinn seiner Worte gespielt. Und wenn Goethe

luripides mehr liebte als ihn, so mag darin gerade des Dichters Abneigung gegen
jede eigenmächtige Benützung des Wortes zum Ausdruck kommen. Wenn Emil
Staiger für den Dialog (an Stelle des jambischen Trimeters) den fünffüßigen
deutschen Blankvers verwendet, so nimmt er zwar, wie er dies selbst betont, oft dem
einzelnen Vers jene lapidare Eigenständigkeit, die dem ionischen Sprechvers eigen ist.
Aber abgesehen davon, daß die Fülle der Schattierungen durch die zahlreichen
griechischen Partikel unserer Sprache gar nicht zu Gebote steht, gewinnt Staiger
damit eine Prägnanz und Dichte des Wortes, wie sie keiner der bis anhin üblichen
Übersetzungen eigen war. Und selbst das Unnachahmlichste und Rätselhafteste der
attischen Tragödie, die Chöre, haben in den Aufführungen, die wir anhörten, ihre
Funktion als stimmungstragende Chorsprüche prächtig erfüllt. So klang das herr-
üche Preislied auf Attika in Hans Bänningers Radio-Bearbeitung des «Oedipus in
Kolonos» geradezu wie ein ergreifender Hymnus an die Heimat auf. Kurz: Emil

1) Die Tragödien des Sophokles, ins Deutsche übertragen von Emil Staiger.
Atlantis, Zürich 1944.



Bücher-Rundschau 121

Staiger hat uns einen zugleich erhabenen und zeitnahen Sophokles geschenkt,
gerade so, wie wir ihn uns in jene einzigartige attische Kulturgemeinschaft
hineingestellt denken können. Karl Fehr.

Spieltechnik der griechischen Tragödie
Die noch erhaltenen antiken Tragödien sind schon im Altertum Lesedramen

geworden. Ursprünglich waren sie aber alles andere als dies: ein jedes Theaterstück
wurde ausschließlich für die Aufführung geschaffen, und zwar für eine einzige
Aufführung, die nicht mehr wiederholt wurde, bis man längst nach dem Tode der
großen Dichter die alten Stücke wieder ausgrub. Wenn wir die antiken Tragödien
heute bloß lesen, betrügen wir uns um ein Wesentliches; wenn wir sie aber auf
unsere Bühnen bringen, betrügen wir uns meist noch mehr. Denn die Gebärden,
die Art des Auf- und Abtretens, die Bewegung der Personen, besonders des Chores
im Räume, das Sprechtempo und die Kunstpausen, kurz die gesamte Regie
überlassen wir dem Gutdünken des modernen Regisseurs, der die Aufgabe hat, das
Stück bühnenwirksam zu machen und sich dabei nach der heutigen Spieltechnik
richtet, wozu er ein umso größeres Recht haben mag, als ja auch der Aufführungsraum

unantik ist. Und außerdem besaßen wir bis jetzt gar keine Regiebemerkungen
aus der Zeit der Uraufführungen. Seit kurzem besitzen wir sie: Anna Spitzbarth hat
in den erhaltenen Texten nach Hinweisen und Andeutungen über die Technik des

tragischen Spiels geforscht und legt uns die Ergebnisse in einer umfassenden Typologie

vor i). Denn gerade, weil die Anrufungen von Göttern, das Verhüllen und
Enthüllen von Toten, die Gebärden der Angst, des Erstaunens, der Drohung und
noch vieles andere typisch sind, ist den Texten überhaupt etwas zu entnehmen. Die
Ergebnisse mögen manchem dürftig vorkommen, zumal sie in keiner Weise
aufgebauscht oder auch bloß überschätzt werden. Man sieht ihnen nicht an, wie mühsam
sie zustande gekommen sind, galt es doch, sämtliche noch erhaltenen Tragödien
nach Anzeichen förmlich abzuhorchen. Angesichts dieses selbstverleugnenden Fleißes
muß der Rezensent unersättlich erscheinen, wenn er bedauert, daß die Komödie
nicht auch behandelt wurde. Ihre Einarbeitung von Anfang an hätte die Ergebnisse
nicht bloß willkommen ergänzt, sondern hie und da vielleicht auch zurechtgerückt.
Denn zahlreiche Gebärden sind nicht grundsätzlich verschieden, werden höchstens in
der Komödie stärker zur Geltung gebracht. Und zwar gilt das nicht nur für die
Stellen, an denen die Tragödie parodiert wird, sondern für manche Szene gerade
auch der sogenannten neuen Komödie; man denke nur an die unzähligen Wieder-
erkennungsszenen, bei denen das Erstaunen, der Zweifel, die Gewißheit, die Wiedler-
sehensfreude sicher in ähnlich typischer Weise wie bei der Tragödie geäußert
worden ist. Hans-Rudolf Schwyzer.

Sokrates und Perikles
Die neue Schriftenreihe «Überlieferung und Auftrag», die E. Grassi in

Verbindung mit W. Szilasi bei Francke, Bern, erscheinen läßt, soll nicht nur über die
die furchtbaren Erlebnisse des Krieges emporheben, sondern sie tritt auch entschieden
rein materialistischer Denkweise entgegen. Ein schrankenloser Individualismus wie
sein extremes Widerspiel wird zugunsten eines wahren Humanismus ebensosehr
abgelehnt. Für viele zwar scheinen die heute stets stärker vordringenden Naturwissenschaften

den Primat der Bildung zu besitzen; allein die jüngsten Ereignisse lassen
erkennen, wie sehr sich dabei der Mensch Mächten ausliefert, deren Meisterung
anscheinend seine sittlichen Kräfte übersteigt. Der Sinn für das wahre Leben ist im
technischen Zeitalter vielfach verloren gegangen, und die «menschlichen Gefühle
gelten vorwiegend nur noch als subjektive Neigungen». Schließlich erschöpft sich
die heutige Bildung in einer Häufung von Kenntnissen, denen es oft an einer inneren
Verbindung mangelt; diese Werte sind nicht wirklich erlebt.

Unter solchen Gedanken Grassis eröffnet Romano Guardini die Reihe
«Probleme und Hinweise» mit Piatons Darstellung von Sokrates' Prozeß und Tod. Seinem
Schicksal wohnt für alle Zeiten eine Kraft der Vorbildlichkeit inne, der sich der

l) Anna Spitzbarth : Untersuchungen zur Spieltechnik der griechischen Tragödie.
Rhein-Verlag, Zürich 1946.



122 Bücher-Rundschau

denkende Mensch nicht entziehen kann, geht es doch um Fragen, die nicht bloß in
längstvergangenen Zeiten die besten Köpfe beschäftigten, sondern heute erst recht
aktuell sind. Der Band enthält Apologie, Kriton, Euthyphron und Phaidon. Das
Hauptgewicht wird auf eine neue sinngemäße Übersetzung gelegt, um Sokrates vor
allem sprechen zu lassen. Die sorgfältige Wiedergabe verrät eine eindringende
Beschäftigung mit den Texten. Gleichzeitig bemüht sich der Herausgeber auch um
klares Hervorheben des gedanklichen Aufhaus durch knappe Interpretationen an den
jeweils entscheidenden Stellen. Damit wird dem Leser das Verständnis des Ganzen
wesentlich erleichtert1).

An der Spitze der Reihe «Texte» steht gewissermaßen als Symbolon griechischen

Geistes des Perikles' Totenrede auf die im Peloponnesischen Kriege
Gefallenen; auch hier liegt eine völlig neue Übertragung vor aus der Feder des Basler
Philologen Georg Peter Landmann, die den Gedankengang des Schriftstellers in
gewählter Sprache widergibt2). Dieses Kunstwerk des Thukydides mit seinem
politischen Inhalt paßt in mancher Hinsicht sehr wohl in unsere Zeit; nach Aristoteles
besteht ja das Wesen des Politischen in der Verwirklichung menschlicher Gemeinschaft,

nach der sich die Völker heute so sehr sehnen. Möchten daher solche Schriften
Brücken zu einer besseren Zukunft schlagen helfen. Paul Schoch.

Cicero und der Humanismus
Die Erstlingsarbeit eines sehr begabten und auch sprachlich überdurchschnittlichen

jungen Philologen — Walter Rüegg — ist, wie man sofort fühlt, nicht in erster
Linie aus einem historischen Interesse erwachsen, sondern aus einem intensiven
kulturpolitischen Erlebniss). Im Hintergrund steht eine humanistische Bildungsidee.
Dieser Sachverhalt verrät sich durch die Eigenwilligkeit der historischen Konzeption,
die sich bis zum Eigensinn steigern kann, und — durch die Bemühung um terminologische

Sauberkeit. Der wahrhafte Historiker liebt, weil auch der geschichtliche
Stoff vieldeutig ist, keine pedantisch präzisen, keine allzu nackten Termini; er liebt
es, mit den Gefühlswerten zu arbeiten, die die Wörter im Lauf der Zeit angesetzt
haben. So ist mir als Historiker das Bemühen des Verfassers um Säuberung des
Begriffs Humanismus schwer verständlich. Humanismus, ein Terminus aus dem
Anfang des 19. Jahrhunderts (wie man bei Rüegg lernt), hat sich in 150 Jahren für
den Gebildeten mit Nuancen vollgesogen; das Wort hat in der Hand vieler Forscher
wertvollste Dienste getan. Nun soll es sie wieder hergeben, es soll so beschränkt
werden, daß weder die Handschriftensucher des 15. Jahrhundert noch andererseits
Winckelmann darin Platz haben. Den Begriff Humanismus auf das formal-rhetorische

Bildungsideal Ciceros und der italienischen Humanisten und des alten
Gymnasiums zu beschränken, das scheint mir falsch zu sein. Besser wäre es, einen neuen
Terminus zu schaffen als den alten liebgewordenen und gefühlsgesättigten
zusammenzuschneiden.

Das mußte zuerst gesagt sein. Unmittelbar nachher aber soll unumwunden
zugestanden werden, daß eine Besinnung auf das Ciceronische Bildungsprinzip, wie es
von Petrarca und Erasmus erlebt wurde, sehr nötig ist: jener Humanismus ist wirklich

nicht identisch mit Wiedererweckung des Altertums, mit Renaissance. Kein
Zweifel, daß es jene Männer in entscheidender Weise geformt hat. Der Vorgang
dieser Formung sowohl des Petrarca als des Erasmus hat Rüegg ausgezeichnet
geschildert, ihre Auflockerung, ihre Bewußtwerdung eigener und fremder Individualität.
Aber immer kommt mit dieser Formwandlung auch antiker Inhalt mit: der antike
Mensch wird Vorbild, nicht Cicero allein, aber auch nicht der Mensch an und für
sich, sondern ein historischer, um den man sich kümmern muß durch Beschäftigung
mit der antiken Literatur. Dabei darf man nicht vergessen, daß auch darin Cicero
seinen humanistischen Verehrern den Weg weist, indem auch er schon sein Menschenideal

in Griechenland hat, auch er schon Humanist (im herkömmlichen Sinn) ist.

1) Romano Guardini: Der Tod des Sokrates. Francke, Bern 1945.
2) Thukydides: Die Totenrede des Perikles. übertragen von Georg Peter

Landmann. Francke, Bern 1945.

3) Walter Rüegg: Cicero und der Humanismus. Formale Untersuchungen über
Petrarca und Erasmus. Rhein-Verlag, Zürich 1946.



Bücher-Rundschau 123

Rüeggs Buch regt auf und \ erleitet, weil man seine Bedeutung nie aus den
Augen verlieren kann, immer wieder zur Polemik, wie es selber von Polemik strotzt.
Es ist ein guter und fruchtbarer Streit, der so entsteht. Er hält den Humanismus,
den allgemeinen und den Rüeggschen, lebendig, und das ist gut, denn des Humanismus

Chancen sind, so seltsam das klingen mag, momentan gar nicht gering, darum
nicht, weil er zu den konstituierenden Elementen Europas gehört, auf die sich zu
besinnen allein Rettung bedeuten kann. Ernst Howald.

Naturwissenschaft und Philosophie
Es ist sehr zu begrüßen, daß von dem bekannten Werke von Bernhard Bavink:

«Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften» nunmehr im Verlage von Francke
in Bern eine achte Auflage als Schweizerausgabe erschienen ist. Das Werk ist
gegliedert in die vier Hauptabschnitte: Kraft und Stoff, Weltall und Erde, Materie
und Leben und Natur und Mensch. Eine Fülle von Problemen wird in wohldurchdachter

Reihenfolge in knapper, klarer Weise auseinandergesetzt. Der erste der
genannten Abschnitte ist bei weitem am umfangreichsten, weil er Verfasser darin
anstrebt, den Leser schrittweise in immer schwierigere Probleme einzuführen und die
Grundlagen für das Verständnis der folgenden Abschnitte zu schaffen. Trotzdem
mathematische Formeln so viel als möglich vermieden werden, versteht es Bavink,
den Sinn von mit mathematischen Mitteln erreichten Ergebnissen durch Umschreibungen

wiederzugeben. Er geht aber darin nicht zu weit, sondern weiß gegebenenfalls
auf solche Umschreibungen zu verzichten. Bei der fast übergroßen Stoffülle

konnte im Hinblick auf das Gesamtbild den Einzelheiten nur ein Minimum von Raum
gewährt werden; trotzdem bleibt die Darstellung eingehend, indem über die Einzelfragen

in weit über sechshundert am Schluß des Werkes vereinigten Anmerkungen
unter Anführung der Literatur orientiert wird. Daß hierbei zusammenfassende
Referate, sowie einführende Darstellungen hervorgehoben werden, ist dem Leser
besonders willkommen. Dem gleichen Zweck dient ein Literaturverzeichnis. Der
für die Besprechung zu Gebote stehende Raum gestattet es nicht, im einzelnen zu
würdigen, wie der Verfasser auch in den biologischen Abschnitten bestrebt ist, aus
einer Darstellung der für die Gesamtschau wesentlichen Sachverhalte die
philosophische Würdigung hervorgehen zu lassen. Eine zentrale Stellung nimmt in dem
Werke das Kapitel über den Erkenntnisprozeß in der Physik ein. Daraus sei zum
Schluß der Satz angeführt: «Die Welt ist so beschaffen, daß sie mittelst rationaler
Begriffe in rationalen Urteilen (Gesetzen) in steigender Annäherung erkannt werden
kann und sie schreibt den Weg dieser Annäherung selber dem erkennenden
Verstände vor».

Das ebenfalls bei Francke erschienene Büchlein von Thure von Uexküll: Ernesto
Grassi, Wirklichkeit als Geheimnis und Auftrag, Die Exaktheit der Naturwissenschaften

und die philosophische Erfahrung, ist der erste Band einer Reihe von
Schriften «Überlieferung und Auftrag». Im Grunde ist es nur die philosophische
Erfahrung, die hier zum Worte kommt; während die Verfasser sich mit großer
Belesenheit bemühen, das heutige physikalische Weltbild in ihre Betrachtung einzu-
beziehen, kommt die biologische Forschung entschieden zu kurz. Insbesondere wird
nicht ersichtlich, daß alle Arbeitshypothesen der gesamten Naturwissenschaft nur so

lange Geltung haben, als sie mit der Erfahrung übereinstimmen und daß mit dieser
Arbeitsweise unbestreitbare Fortschritte erzielt worden sind. Man muß sich fragen,
was mit dem in subtiler Erörterung aufgestellten Begriff der Vorwirklichkeit, was
mit der Hypothese des ursprünglichen Charakters des Wahnes für die Erkenntnis
gewonnen sein soll? Die Reihe der Schriften wird durch eine Reihe von Texten,
sowie durch eine Reihe von «Problemen und Hinweisen» ergänzt, von denen einige
erschienen sind. Sie verkörpern in ihrer Mannigfaltigkeit das Bestreben, bedeutsame
Stimmen der Vergangenheit wieder zum Worte kommen zu lassen.

Bernhard Peyer.

Zur Reform des schweizerischen Gymnasiums
«Die Erziehung ist entweder ganzheitlich und darum einfach und grundwesentlich,

oder sie ist überhaupt nicht. Im alten Perserreich bestand die Erziehung der
zu Führung und Dienst in Staat und Volk berufenen Jünglinge darin, daß sie den



124 Bücher-Rundschau

Tag damit verbrachten, die Taten der Götter kennenzulernen, Gerechtigkeit und
Wahrhaftigkeit zu üben und die Waffen zu handhaben. Das war alles, aber es war
das Ganze des menschlichen Lebens». Diese lapidaren Sätze aus der vorliegenden
Schulprogramm-Beilage, einer unscheinbaren, aber vielleicht bald hochbedeutsamen
Schrift, enthalten unausgesprochen die Frage: Kennt unser gegenwärtiges
Gymnasium ebenso bestimmt den geistigen Ort, von dem aus es die Erziehung und
Ausbildung «der zu Führung und Dienst im Staat und Volk berufenen Jünglinge» zu
besorgen hat? Die Antwort ist längst gegeben: unser Gymnasium sucht diesen Ort
seit Jahrzehnten, zwar verantwortungsbewußt und beharrlich, aber bisher ohne
wesentlichen Erfolg. Die besten Köpfe streiten sich in dieser Sache. Ist das Ziel
des Gymnasiums vorwiegend die Ausbildung des Verstandes und die Vermittlung
von Wissen, um den Jüngling hochschulreif zu machen, oder ist das Ziel vor allem
Erziehung des Charakters und des gepflegten Geschmacks, Heranbildung zum honnête

homme? Natürlich sind beide Formulierungen in so extremer Fassung
unrichtig; denn beide Ziele sind verpflichtend; es fragt sich bloß, wie das heutige
Gymnasium sie einigermaßen erreichen kann.

Es liege im Wesen der Gymnasialreform, daß sie die «Reform in Permanenz»
sein müsse, sagt Max Zollinger; endgültige Lösungen seien nie zu erwarten. Das ist
gewiß richtig. Aber wir müssen nun endlich — und der gewaltige Anstoß zu neuer
Besinnung auf das wirklich Wertbeständige im Menschenleben, den der Zusammenbruch

der Gegenwart gibt, sollte das erleichtern — wir müssen endlich den geistigen
Ort finden und festhalten, von dem aus alle Arbeit des Gymnasiums die Richtung
und den Antrieb erhält. Das Problem besteht für alle Arten des heutigen
Gymnasiums. Aber in seiner ganzen Schwere lastet es doch nur auf den sogenannten
neutralen staatlichen Schulen, während die weltanschaulich bestimmten Anstalten
ihren Ort kennen und nur mit den allgemeinen im Zeitgeist begründeten Schwierigkeiten

zu kämpfen haben. Ihr geistiger Ort ist aber derjenige einer Minderheit, mit
dem der Mehrheit nicht geholfen ist. In der ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts
hat der 2500 Jahre alte geistige Bau des Gymnasiums zum letzten Mal eine schöpferische

Neugestaltung erfahren, aus der Haltung des Neu-Humanismus heraus. Dann
aber hat, wie Fischer in seiner Schrift ausführt, die philosophisch-positivistische
Einstellung, die technisch-naturwissenschaftliche Entfaltung und zuletzt das Erschrecken
über die Zertrümmerung der Gesellschaft durch den hemmungslosen Individualismus
dazu gezwungen, den Ort des Gymnasiums neu zu bestimmen. Man findet diesen
Ort nicht durch neue Stundenverteilungspläne, durch raffinierte Verfeinerung der
Lehrmethode, oder durch Einführung neuer Wissensgebiete; das alles ist Flickwerk,
und das alte stilvolle Gebäude wird dadurch immer mehr verschandelt. Wir müssen
einmal wieder neu bauen, müssen wissen, aus welchem Material das Fundament, die
Mauern und die Kuppel dieses geistigen Palastes sein sollen.

Rektor Hans Fischer ist nicht der erste, der sich um dieses Werk müht, das
durch die Zerrissenheit unserer geistigen Situation, durch den unseligen materialistischen

Rang-Wettstreit der verschiedenen Disziplinen und nicht zuletzt durch die
unheilvoll verpolitisierten Erziehungsbehörden unserer Kantone nicht vorwärts kommt.
Aber er wagt es nun, vertrauend auf seine große Erfahrung und getragen von einem
unbeirrbaren Glauben an die Erreichbarkeit des Ziels, aufs Ganze zu gehen. Die
Schrift von der historischen Entwicklung des Gymnasiums, das in der packenden
Formulierung Fischers seinen «Lebenshauch von der Akropolis und von Golgatha her»
hat, dient nur der Vorbereitung. Wir erwarten viel, sehr viel an Anregung, sagen
wir es gerade, sehr viel an Hilfe vom Hauptteil dieser Arbeit. Wer immer auch nur
ahnt, welche Verantwortung dem Gymnasium aufgebürdet ist, muß mit innerster
Anteilnahme wünschen, daß der große Wurf gelinge «Diese Arbeit wurde von
einem Leiter eines Gymnasiums deshalb unternommen, weil er in der Zeit der
Zusammenbrüche, der Zerstörungen und der Untergänge den Ort und die Handreichung
der Schule, der er dient, kennen möchte». Wenn er diesen Ort findet, dient er dem
ganzen Lande 1). Ernst Kind.

x) Hans Fischer: Ort und Handreichung des deutschschweizerischen staatlichen
Gymnasiums protestantischer Herkunft. Erstes Stück: Das Erbe. Beilage zum Jahresbericht

des Städtischen Gymnasiums Biel 1944/45.



Bücher-Rundschau 125

Hitler in uns selbst

Picard hat es sich zur Aufgabe gemacht, in seinen Büchern die Problematik
unserer Zeit gleichsam von innen her auszuleuchten oder gleich einem Gewebe gegen
das Licht hin auf seine Dichtigkeit zu prüfen. Bei diesem Verfahren zeigen sich
neben all den durchlässigen Schäbigkeiten immer wieder festere Stellen, Kernpunkte,
die den Stoff überhaupt noch zusammenhalten; Picard nennt sie die Ur-Phänomene,
und seine fast prophetische Bemühung richtet sich letzten Endes nur immer wieder
darauf, unsere gehetzte Generation auf diese von Gott selbst gesetzten Zeichen
hinzuweisen. Darum tragen all seine Bücher ein so geschwisterliches Wesen zur Schau
(wer Entscheidendes zu sagen hat, scheut sich nicht, es immer wieder zu sagen; nur
der hohle oder eitle Mensch sucht stets neu zu sein), und darum reiht sich auch das
letzte Werk fugenlos an die «Flucht vor Gott». Jenes Buch wurde geschrieben aus
der Ahnung des Kommenden; der Abgrund trug noch keinen Namen, erst die Richtung

auf ihn hin war vorgezeichnet. «Hitler in uns selbst» ist aus dem Wissen
geschrieben, aus einer über alle menschliche Erfahrung hinaus grauenhaften Anschauung

des Bösen, das sich in unserer Welt realisiert hat1).
Es ist kein erfreuliches Buch, und es ist kein bequemes Buch. Abrechnungen

pflegen weder das eine noch das andere zu sein. Man kann in einzelnen Punkten
von Picard abweichen, aber ausweichen kann man nicht. Denn die Bühne des
Geschehens wird aus der (gerade für uns Schweizer so gefährlich schützenden) räumlichen

und politischen Entfernung in unser eigenes Wesen hineinverlegt, und nun
gibt es kein interessiertes oder angeekeltes Zuschauen mehr, nun sind wir selbst
Mitspieler und haben uns mit zu verantworten vor der fürchterlichen Anklage, die
diejenige des letzten Gerichtes sein könnte: «Wie habt ihr es so weit kommen lassen»?

Von dieser Frage rückwärtsgehend, stellt Picard noch einmal eine Analyse
unserer Zeit auf, die in einer beispiellosen Gefährdung in stets rasenderem Tempo
der Katastrophe entgegenstürzt. Das nationalsozialistische Deutschland wird nur als
Exponent hingestellt für all das, was in dumpfem Gären oder offenem Aufruhr die
Menschen zerstört, von innen und außen her. Hitler wäre nicht möglich gewesen
in einer Epoche, die noch Struktur enthalten hätte. In uns selber ist die Kontinuität
unterbrochen, der Zusammenhang mit der Hierarchie der Geschichte, welche den
Dingen ihr rechtes Maß zuweist. So konnte alles geschehen, selbst das Unfaßbare,
weil man sich nicht mehr gehalten und verpflichtet fühlte durch die Macht einer
wahren Religion oder zumindest einer starken Tradition, die hochstehenden
Menschen eine unnachahmliche Haltung zu geben vermag. Wo aber die Verpflichtung
fehlt, gelangt das Augenblickshafte zur Geltung: der moderne Mensch weiß nichts
taehr von der «Geduld der Erde», die Goethe in Bedrängnis beschwor; seine Form
ist diejenige der Unruhe, sein Wesen gehört dem Unbestand. «Die Zeit hat ihr Sein
in der Dauer; im Augenblick aber hat sie den Tod und bringt sie den Tod».

Weil wir aber die Dauer verloren haben, haben wir auch die Wahrheit
verloren und sind nur noch auf Feststellungen angewiesen. Daher auch die beängstigende
Erscheinung, daß ein politisches Bekenntnis von heute morgen eine Lüge, nein
sogar eine Antiquität sein kann, die man von sich streift als ein bloßes Accidens. Dabei

kommen wir allerdings kaum um die beunruhigende Frage herum, wie viele
solcher Accidentia wir abstreifen müßten, bis wir zu unserem eigentlichen Kern
gelangen würden, und ob nicht das endlich Gefundene von so erschreckender Dürftigkeit

wäre, daß wir es wieder unter der lärmenden Vielfalt unserer Betriebsamkeit
zuschütten müßten.

Es entspricht der Artung dieses Buches, daß eine Auseinandersetzung mit ihm
sogleich zur Auseinandersetzung mit unserer Zeit überhaupt wird. Sicher ist das
Problem hier nicht zum ersten Mal aufgezeigt, und es erhebt auch keinen Anspruch'
auf eine «Lösung», die ja nur vom Leben selbst her kommen kann. Aber gerade an
diesem Punkte liegt die Bedeutung Picards, daß er jeden Einzelnen auf diese Lösung
hin verpflichtet, weil eben das Unheil schon in jedem Einzelnen Wurzeln geschlagen
hat. Die Naziherrschaft ist zerstört, unsere Unruhe aber ist geblieben, und solange

Max Picard: Hitler in uns selbst. Rentsch, Erlenbach/Zch.



126 Bücher-Rundschau

die Voraussetzungen, unter denen Hitler möglich war, nicht von Grund auf geändert
werden, wer kann uns garantieren, daß nicht ein neuer Hitler entstehen werde?

Vielleicht kann nur ein Wunder unsere Zeit retten. Wunder aber geschehen
nur denen, die wahrhaft guten Willens sind. Inez Wiesinger-Maggi.

Katholische Neuerscheinungen
Mit einer ganz reinen und uneingeschränkten Freude darf an erster Stelle

hingewiesen werden auf den sechsten Band der Sammlung «Menschen der Kirche»,
deren Herausgeber Hans-Urs von Balthasar ist. Es handelt sich um das Werk:
Kardinal 3. H. Newman: Die Kirche (Erster Band), übertragen und eingeführt von
Otto Karrer (Benziger, Einsiedeln). Newman ist ohne Zweifel einer der größten
Geister der neueren Kirchengeschichte, der als Denker und als Mensch allseitige
Verehrung fand. Otto Karrer hat schon 1922, mit Erich Przywara zusammen, einen
Querschnitt durch Newmans Werk in acht Bändchen bei Herder-Freiburg
veröffentlicht, später ein Gebetbuch aus Newman-Texten. Eine so alte Vertrautheit
mit dem Stoff, eine so reiche literarische Erfahrung, wie Karrer sie besitzt, halfen
denn auch mit, daß diese Newman-Ausgabe, die unter dem Leitgedanken «Die
Kirche» steht, etwas allseitig Abgeklärtes wurde. Vor allem gilt dies von der
ausgewogenen Art, wie die Texte aus Newman mit seinem Leben verflochten wurden.
Nicht nur wird anhand von Newman-Texten sein persönlicher Weg zur Kirche
geschildert und werden die seelischen Voraussetzungen des Glaubens untersucht,
sondern auch die einzelnen Abschnitte über die Kirche als mystischer Christus und
über ihr Lehr- und Hirtenamt werden durch kurze Einleitungen in den inneren
Entwicklungsgang von Newmans Denken hineingestellt. Die ausgewählten Texte
der einzelnen Gedankenkreise werden dann in chronologischer Reihenfolge geboten,
sodaß bei aller Sachlichkeit noch der persönliche Herzschlag Newmans zu spüren
ist. In einer meisterhaften Skizze hat Karrer «Newmans geistiges Bildnis»
vorangestellt. — Im Frühjahr 1946 wird der zweite Band das Werk zu einem Ganzen
runden.

Es sei gestattet, in diesem Zusammenhang auf ein Werk hinzuweisen, das
zwar zwei Jahre früher erschienen ist, aber im gleichen bedeutenden Verlag, Ben-
ziger-Einsiedeln, vom gleichen Herausgeber, der in diesem Falle aber auch der
Übersetzer ist, Hans-Urs von Balthasar, und das dem gleichen Anliegen dient, wie
das oben genannte, einer letzten Schau auf das Wesen der Kirche: Henri de Lubac,
«Katholizismus als Gemeinschaft». Henri de Lubac ist im französischen Sprachgebiet

ungefähr das, was Hugo Rahner, der von den Eranos-Tagungen her bekannt
ist, im deutschen: ein Mann, der eine fast unheimliche Kenntnis der alten kirchlichen

Literatur mit modernstem Gespür verbindet. Der Text und fast mehr noch
die Anmerkungen, die einem ein Staunen abnötigen, beweisen das zur Genüge. Trotz
gewissen kritischen Bemerkungen, die die «Schweizer Rundschau» Bd. 44, S. 101 f.
anbrachte und über die erst noch zu diskutieren wäre, darf gesagt werden, daß das

Werk, das die Einheit der ganzen Menschheit in Christus darlegt, von überragender
Größe ist, und wenn der Verlags-Zettel es «ein Standardwerk von augustinischer
Haltung» nennt, so ist dies nicht übertrieben.

Ganz schlicht, sachlich und anspruchslos nach außen und innen, aber darum
nicht weniger sympathisch, stellt sich die Biographie von «Dr. P. Albert Kuhn,
Kapitular des Stiftes Maria-Einsiedeln » vor, die ihm sein Klostergenosse, Alt-Rektor
Dr. P. Romuald Banz, im Rex-Verlag, Luzern, gewidmet hat. Der Untertitel nennt
es «eine Lebensarbeit im Dienste der Erziehung, Kunst und Religion», und damit ist
der Dreiklang, der P. Albert Kuhns Leben durchzieht, auf die kürzeste und beste
Formel gebracht. Man muß das Verzeichnis der gedruckten Veröffentlichungen, die
von 1868 bis 1928 datieren, nebst der Aufzählung aller kirchlichen Neubauten und
Renovationen, bei denen P. Albert Kuhn mitwirkte, auf sich wirken lassen, und
denken, daß er dies alles leistete, nebst einer lebenslangen Tätigkeit als Gymnasiallehrer,

nebst seinen religiösen Pflichten als Geistlicher und Mönch, dann ahnt man,
welche Arbeitslast dieser Mann auf sich genommen. Dabei wird er vom Autor in
keiner Weise heroisiert, sondern auch seine menschlichen und allzumenschlichen
Seiten kommen zur Sprache, etwa seine massiven Ausdrücke, wenn er in der Schule
einmal «explodierte» oder seine Tränen, als er nicht Abt des berühmten Klosters



Bücher-Rundschau 127

wurde. Diese Wahrhaftigkeit der Darstellung imponiert einem mehr als jeder
künstliche Weihrauch und Nimbus, wahrlich das Werk eines bedeutenden Schweizers
über einen bedeutenden Schweizer. (Deswegen mit Recht als Band II in der Sammlung

«Große katholische Schweizer der neueren Zeit» aufgenommen.)
Einige Professoren der katholischen Universität Mailand setzten sich mit einigen

Berufstätigen zusammen, um die Weihnachtsbotschaft Papst Pius XII. vom Jahre
1942 durchzuarbeiten. Das Resultat ist das Buch von Carlo Colombo: «Zum Neubau
der Gesellschaft — Die soziale Botschaft von Papst Pius XII.», das der Rex-Verlag
Luzern in der Uber»3etzung Karl Schulers 1945 herausgab. Manchen kommen die
unkommentierten Texte der päpstlichen Botschaften zu schwer vor. In diesem Buche
haben wir eine allgemein verständliche, übersichtliche Darlegung der Grundgedanken
über Person, Gesellschaft, Familie, Arbeit, Wirtschaftsordnung, Rechtsordnung, Staat.
Es ist sehr verdienstlich, daß der Rex-Verlag dieses Kompendium der katholischen
Soziallehre vorlegt, heute, wo so viel über den Neubau der Gesellschaft diskutiert
wird.

Etwas vom Letzten, was vom Herder-Verlag Freiburg i. Br. vor seiner
Bombardierung noch zur Besprechung eingereicht wurde, sind eine Reihe von
Kleinschriften «für die junge christliche Ehe und Familie», so: Annelies und das neue
Leben; Die Ehe als Sakrament der Laien; Unser Hochzeitstag; Wir haben Taufe;
Wir le»sen daheim die Heilige Schrift. — Hoffen wir, daß dieser führende katholische
deutsche Verlag, «ausgeglüht an Leib und Geist», wie der Verlagsleiter sagte, uns
bald auch wieder große und bedeutende Werke schenken kann.

In dieser Zeit, in der kein Krieg mehr, aber auch noch kein Friede herrscht,
bringt die Europäische Reihe der Sammlung Klosterberg, betreut von Hans-Urs von
Balthasar, die «Klage des Friedens» von Erasmus von Rotterdam (Schwabe, Basel
1945). Nicht nur die klare, einfache Übersetzung erfreut, sondern ebenso stark
das feinfühlige Nachwort von Arthur von Arx, das uns das «Erasmische» nahebringt.
«Das typisch «Erasmische» dieser Bildung aber besteht darin, daß ihre Form wesentlich

auf der ausgleichenden Verbindung der Gegensätze beruht und daß ihre Norm
nicht nur die Gebote des Christentums, sondern im gleichen Maß die Naturethik
der Humanität bilden» (S. 98). Gebhard Frei.

Aus dem bäuerlichen Lebenskreis
Mit großem Interesse hat man noch im alten Jahr landauf-landab nach einer

Neuerscheinung gegriffen, die mit ihrem Titel: «Der Bauernstand im Wandel der
1ahrtausende» zu einer Zeit auf den Markt kam, als Notwendigkeit und Bedeutung
des Urstandes aus hartem Kriegserleben heraus allen Nachdenklichen offensichtlich
war. Solche Zeiten drängen ja geradezu zum Rückblick, zum Aufsuchen von
Parallelen, kurz, dem wechselvollen Spiel des geschichtlichen Charakterbildes
nachzuspüren

Schon die ersten Seiten dieses wertvoll illustrierten, in wohl seltenem Fleiß
zusammengetragenen Buches zeigen deutlich, daß man es hier nicht mit einem
trockenen Schildern der technischen und wirtschaftlichen Entwicklung, sondern mit
den sozialen, geistigen und weltanschaulichen Auseinandersetzungen im Bauernstande

selbst und um diesen zu tun hat. Der Standort des Verfassers ist dabei der
pointiert katholische und seine Wertungen verraten katholische Maßeinheiten. Diese
Verankerungen erklären, warum hier der Gang durch die Jahrtausende nicht von
einer ständigen Steigerung des Urteils begleitet ist, sondern eine Kurve
aufgezeichnet wird, die zuerst von der Reformation, dann aber auch durch die
Aufklärung deutlich nach abwärts gebogen wird.

Derartige Gedankengänge rufen jener Fragestellung, die sich im bäuerlichen
Denken immer mehr aufdrängt, nämlich die des Gerechtwerdens gegenüber den
Lebensinteressen des Bauernstandes und die der richtigen Wertung dieser
Volksgruppe von Seiten unserer beiden christlichen Konfessionen. Das vorliegende Werk
Schwendimanns zieht diesbezüglich klare Grenzen, es nimmt die gut förderliche Luft
für die Antike und das eigene Bekenntnis in Anspruch und schließt die ausge-

x) Johann Schwendimann : Der Bauernstand im Wandel der Jahrtaussende.
Benziger, Einsiedeln 1945.



128 Bücher-Rundschau

sprochenen bäuerlichen «Hoch»zeiten mit denjenigen der kirchlichen Einheit ebenfalls

ab. Die Lektüre dieses Buches wird darum dem katholischen Leser Anlaß zur
Genugtuung und Freude, dem protestantischen hingegen Anlaß zur Besinnung und
Auseinandersetzung sein. Diese letztere wird dabei kaum um eine Zweifrontenstellung

herumkommen, gegen die Auffassungen des Verfassers einerseits, aber auch
gegen die bevölkerungs- uiid sozialpolitische Orientierung der eigenen protestantischen

Kirche selbst.
Das Werten des bäuerlichen Wohlergehens, ja eines Volkes überhaupt, kann

verschieden vorgenommen werden. Man braucht dazu an den verschiedenen
Beobachtungsposten verschiedene Maße. Eine idealistische und eine materialistische
Deutung müssen über die gleiche Zeit zu verschiedenen Werturteilen kommen. Aber
auch im Rahmen einer geistig-idealistischen Betrachtungsweise werden weltanschauliche

Überlegungen die Ansichten verschieden normieren. Diese Tatsache zwingt den
protestantischen Bauern von den in diesem Buche festgelegten Wohl und Weh, Böse
und 'Gut an verschiedenen Orten Abstand zu halten. Die protestantische
Lebensgestaltung hat dem Bauern Eigenarten und Empfindungen beigebracht, die ihn in
der freien Luft der Aufklärung ebenso glücklich leben lassen, wie den katholischen
Berufskollegen zur Zeit der klösterlichen Führung der schweizerischen Landwirtschaft.

Diese notwendige Distanzierung kann aber den Schreibenden nicht hindern,
die hohe Anerkennung gegenüber der Leistung des Verfassers auszusprechen, die
die hier vorgenommene klare Deutung bäuerlichen Wohlseins im katholischen
Lebensraum verdient. Auf alle Fälle drängt dieses katholische Buch die Frage
auf, wie lange es noch gehen wird, bis auf dem andern Fahrweg gleiche Beobachtungen

gemacht und gleiche Notizen geschrieben werden.
Der Rahmen dieser Buchbesprechung müßte stark gesprengt werden, wollte

man der protestantischen Besinnung gerecht werden, die dieses Buch im
reformierten Bauernhause fordert. Es ist der feierabendlichen Beschaulichkeit und dem
bekannten Grübeln bei bäuerlichen Arbeiten nicht entgangen, daß die reformierten
Kirchen in ihren sozialpolitischen Äußerungen immer mehr überwiegend urbanen
und nicht ruralen Standort verraten. Gewiß, die Kirche hat die Aufgabe, dem
Menschen und nicht dem Angehörigen eines Berufsstandes zu begegnen, hingegen darf
gefragt werden, wie in diesem Begegnen das notwendige Verstehen zum Ausdruck
kommt. Verstehen hat in diesem Sinne weitgefaßte Bedeutung, es ist nicht nur
Voraussetzung in der Seelsorge, es muß vor allem auch zum Ausdruck kommen in der
Ausübung des sogen, kirchlichen Wächteramtes. Gerade hier empfindet der bäuerliche

Protestant im Anblick dieses vorreformatorischen Einheitsbaues, den dieses Buch
drastisch darstellt, eine eigene Lücke. Es stehen zwar heute einige, namentlich junge
Pfarrer auf und erkennen und bekennen diesbezüglich; im Großen und Ganzen ist es
jedoch unverkennbar, daß die großen protestantischen sozialpolitischen Weichensteller

Blumhardt, Kutter und Ragaz in ihrem Tun die Welt-Zweiteilung der
materialistischen Geschichts- und Lebensauffassung des vorigen Jahrhunderts
mitbestimmen ließen, die den dritten Wirtschaftsraum, eben die Landwirtschaft, gar nicht
kennen wollte.

So gesehen ist das Werk Schwendimanns, trotz der teilweise subjektiven
Linienführung, den Bauern und den Freunden des Bauernstandes zur Freude und
zur Besinnung zu empfehlen. Rudolf Meier.

Redaktion: Zürich, Postfach Fraumünster, Telephon 24 46 26 — Verlag und Versand:
Zürich 2, Stockerstraße 64, Telephon 27 29 75 — Druck und Anzeigenannahme:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstraße 64 — Bezugspreise: Schweiz:
jährlich Fr. 16.— ; halbjährlich Fr. 8.25; Ausland: jährlich Fr. 17.80; Postabonnement

jährlich Fr. 16.30. Einzelhefte Fr. 1.50.


	Bücher-Rundschau

