
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 1

Artikel: Der erste Rektor der Zürcher Universität

Autor: Ballmer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38

Der erste Rektor der Zürcher Universität
Von Karl Ballmer

Man holte bei der Begründung der Zürcher Universität im Jahre
1833 den ersten Rektor, den Naturphilosophen Lorenz Oken, aus
Deutschland. Für uns Heutige eine problematische Reminiszenz Außer
dem Rektor wurde die ganze Garnitur der tonangebenden
Universitätslehrer aus dem Reiche bezogen. Damals war das eben so, und weil
es so war, war es eben notwendig. Alles Gewesene hat in der
NachErinnerung die weit- und menschenfreundliche Tendenz, seinen
Notwendigkeitscharakter zu zeigen. Wir waren damals punkte Studierbetrieb

keine Selbstversorger. Wenn wir es heute sind, so ist damit
keine Pflicht zu einem Kult des Selbstgefallens verbunden.

Die Geburt der Universität Zürich hängt in einigem zusammen
mit den Idealen des liberalen Radikalismus. Das junge Geschöpf
wurde gleich in den ersten Lebensjahren kräftig von Masern oder
Scharlach befallen, während des Zürcher Skandals um David Friedrich
Strauß. Mit einiger Bosheit ließe sich vergleichsweise sagen: Der
schweizerische und zürcherische Radikalismus absolvierten damals
ihre gleichsam nationalsozialistische Epoche. Kennzeichnend für das
Gemeinte ist doch, daß die Kultur von der PoHzei und vom «Staate»

gemacht wird. In Zürich aber begab es sich immerhin, im Jahre 1839,
daß die Vertreter der Universitätsfakultäten, angeführt von der
theologischen Fakultät, es «wagten», beim Hohen Zürcher Regierungsrate
das Bittgesuch vorzubringen, die Hohe Regierung möge künftig den
Fakultäten bei der Bestellung der Professoren ein «Mitspracherecht»
einräumen. Sonderbar — wir haben uns doch angewöhnt, die Schauplätze

für solche Subordinierung der Würde der Wissenschaft unter
die Zwecke der hohen Politik als außerhalb unserer Landesgrenzen
gelegen zu denken Der Zürcher Regierungsrat aber hatte damals
das unerwartete Glück, seine Antwort auf die Bitte der Fakultäten
mit einer Broschüre Alfred Eschers erteilen zu können, der mit diesem
Votum seine politische Laufbahn startete. Der spätere Diktator Escher
studierte damals gerade in Berlin. Den Straußenhandel hatte er aus
der Ferne scharf beobachtet. Um im Universitätskonflikt zu
intervenieren, hatte er seine Berliner Universitätsstudien unterbrochen, war
nach Zürich geeilt, um im Namen aller kantonalzürcherischen
Universitätsstudenten energisch gegen die Tendenz zu streiten, nichtstaatlichen

Instanzen Einflußnahme auf die Wahl der Professoren zu
gewähren. Die Verfassung, erklärte Escher, erlaube eine solche
Mitwirkung aus dem Grunde nicht, weil die Hochschule streng dem Staate
unterstellt sei; aus der Mitwirkung von Theologen bei der Installierung

von neuen Theologieprofessoren würde sich die kränkende Kon-



Der erste Rektor der Zürcher Universität 39

sequenz ergeben, z. B. auch bei den Wahlen zum polizeilichen
Gesundheitsamt der medizinischen Fakultät einen Einfluß einzuräumen. —
Wir können es uns heute leisten, diese Historie — schmunzelnd zur
Kenntnis zu nehmen. (Es soll hier nicht einer falschen Beurteilung
Eschers Vorschub geleistet werden. Jedenfalls sei erwähnt, daß Alfred
Escher als Zürcher Kantonsschüler den Verein «Okenia» begründete,
aus Begeisterung für die Naturwissenschaft und für ihren großen
Repräsentanten Lorenz Oken, eben unseren ersten Rektor der
Universität.)

Der Naturphilosoph Lorenz Oken war 54 Jahre alt, als er in
Zürich der erste Rektor der neuen Universität wurde. Er hatte schon
ein reiches, heißes Arbeitsleben hinter sich, als er nach Zürich kam.
Die Berufung des Genialen war nur gegen beträchtliche Zürcher
Widerstände möglich gewesen. Er stammte aus einer wenig bemittelten

bäuerlichen Familie im badischen Offenburg. Sein Zürcher
Lehrauftrag lautete auf: Allgemeine Naturgeschichte, Naturphilosophie

und Physiologie des Menschen. In Zürich, wo er bis an sein
Lebensende blieb, schuf er die große 13bändige «Allgemeine
Naturgeschichte für alle Stände» 1833—1851. Er verstarb 1851. In diesem
Zeitpunkt der Jahrhundertmitte wirkten die jungen wissenschaftlichen
Ideale einer philosophisch desinteressierten «modernen» Naturerforschung

bereits stärker als das Bedürfnis, den dahingegangenen «alten
Oken» zu ehren. Man liest diesbezüglich in der großen Festschrift der
Universität Zürich zu ihrer Jahrhundertfeier im Jahre 1933: «Oken

war am 11. August 1851 gestorben. Eine offizielle Ehrung durch
Behörden oder Rektorat fand nicht statt, was stark empfunden wurde.
Immerhin wohnten auf Antrag des Erziehungsdirektors Alfred Escher
sowohl dieser als der Erziehungsrat in corpore der Bestattung bei».

Es wäre vollkommen falsch, Oken einfach zu den idealistischen
Spekulanten zu rechnen, die angeblich aus ihren kühnen Gedankengebäuden

die Naturtatsachen «deduktiv» konstruieren wollen. An
hingebender Beobachterfreude, an Respekt vor der empirischen Erfahrung

steht Oken hinter keinem modernen Nur-Empiriker zurück. Er
war allerdings sehr darauf aus, über der Beobachtung das Denken
nicht zu verlieren. Wenn die idealistische Philosophie des
Goethezeitalters in einseitiger Weise nur den GWan&ere-Inhalt der Welt
in Betracht zog, so ist dieser deutsche Idealismus die Abendröte eines
verglimmenden Tages, der einst in Griechenland aufgegangen war, als
erstmals an die Stelle des naturträchtigen Mythos die begriffsklaren
Abstraktionen der «Ideen» traten. Zwischen dem occidentalen Abendrot

und einem zu erwartenden neuen Tag steht Oken in der Mitte.
Die gegenwärtige mathematisch-mechanisch-materialistische
Naturwissenschaft ist noch keineswegs der neue Tag; vorerst hat man über
der reichquellenden Empirie (und intellektuellem Gedankenspiel) das



40 Karl Ballmer

Verständnis für die ernsthafte Bedeutung des menschlichen Gedankens

beim Aufbau der Welt verloren. Oken wußte um die Bedeutung

des Gedankens, oder vielmehr: er hatte Gedanken. Er schleuderte

seine genialen Gedankenblitze unter die Nur-Empiriker, daß
diese Gemächlichen darob wütend wurden. Die aufsteigende Zeit der
«exakten» Naturwissenschaft, der menschlicher Verstand gerade noch
ein handliches Instrument ist zur Addierung «induktiv» erschlossener
Kenntnisse, konnte für «Naturphilosophen» kein Verständnis haben,
die vom Gedanken in einem ähnlichen Sinne als von einem konstitutiven

Weltelemente sprachen, wie etwa die Physiker von ihrem Welt-
Äther sprechen. Daß der Gedanke zur Wirklichkeit der Natur «gehöre»,
wie der Duft zur Blüte, so etwas war nicht nach dem Geschmacke
der induktiv-mathematischen Mechaniker. Heute sind unsere
Empfindungen für die kühnen Gestalten vom Schlage Okens schon wieder
unbefangener geworden. Die Zerrissenheit des Weltwissens in diffuse
Vielwisserei ohne Mitte kann auf die Dauer kein Ideal sein. Den
jungen Akademikern entspricht jetzt das «Gespräch zwischen den
Fakultäten». Es darf aber nicht erwartet werden, dem einheitstiftenden

Auftrage der Universitas sei groß gedient, wenn man aus honetter
politischer Gesinnung schlecht und recht den Frieden zwischen den

arg konträren Fakultäten fördern will — etwa mit einem
ehrenwerten Freundschaftsbund zwischen «Glaube und Forschung». Es gibt
an der Universität genügend kühlen Verstand, um zu wissen, daß die
führende geistige Mitte noch nicht aufgebrochen ist. Der Beitrag der
Philosophie, falls es in unseren Tagen so etwas gibt, steht noch aus.
Von der Philosophie dürften Anstrengungen erwartet werden zur
Orientierung über einen tragfähigen «Begriff des Geschehens*. Wenn
der Physiker von «Ereignissen», wenn der Historiker (oder auch der
Theologe) von «Ereignis» spricht, dann meinen sie zwar anspruchsvoll:

Welt-rlreignis ; doch der Physiker, der Historiker, der Biologe,
der Theologe, — keiner von ihnen lebt mit dem anderen in der
gleichen «Welt». Anstatt des philosophischen Brütens über skurriler
Daseins-Mystik (auch anstatt des Phänomenologiespieles) sollten von
einer Philosophie, die ihres einheitstiftenden Anliegens eingedenk sein
will, ernsthafte Bemühungen angestrebt werden zur Gewinnung eines
auf die eine «Welt» ausgerichteten strengen Begriffes des «Geschehens»

und eines Begriffes des (Welt-) «Ereignisses». Dabei könnte
sich die Verbindung des zuversichtlichen Elans «romantischer» Denkkraft

mit der legendären Nüchternheit des modernen Laboratoriumswissens

als zweckmäßig erweisen.
Okens bedeutende Anregungskraft in der Richtung empirischer

Beobachtung ist nicht bestritten: Die Anfänge der modernen
vergleichenden Anatomie sind vorzüglich durch Oken'sche Gedanken
befruchtet worden; seine Anschauung über die Entstehung lebender



Der erste Rektor der Zürcher Universität 41

Organismen aus einfachen Zell-«Bläschen» gehören zu den ersten
Fundamenten der modernen Embryologie. In der von Gagliardi und Strohl
verfaßten Jahrhundertgeschichte der Zürcher Universität liest man:

«Auch die mikroskopischen Untersuchungen, welche mit ihren
Dimensionsgraden eine Welt eröffneten, die durch schrittweises
Sammeln und Aneinanderreihen der Beobachtungen aus Romantik
und Philosophie wegführten, wurden in ihrer weittragenden
Bedeutung durch Oken wohl erkannt. Wäre er nur der sterile, spekulative

Naturphilosoph gewesen, als welcher er oft gilt, so hätte
er kaum für das von Menzel und Rappard 1851 gegründete Zürcher
,Mikroskopische Institut', welches sich mit Herstellen und
Verbreiten mikroskopischer Präparate befaßte, das empfehlende
Vorwort geschrieben! Seine Lampe leuchtete überallhin. Lesend setzte
er sich kritisch mit sämtlichen ihm erreichbaren Untersuchungsergebnissen

auseinander. Wo er etwas Lebendiges, Wertvolles fand,
lenkte er die Aufmerksamkeit energisch darauf hin, indem er es
in Kenntnis und Scharfsinn verlangender Weise vorbrachte. Nur
zu begreiflich, daß er scharfe Plastik, weithin schwingenden Rhythmus

rings um sich herum schuf — wodurch bei Jüngeren der Drang
zu eigener Teilnahme an solcher Neugestaltung fruchtbar
aufgestachelt wurde».

Ein mutloser akademischer Quietismus möchte in Oken den
«letzten» Vertreter eines Gelehrtentyps sehen, der der Illusion nachhing,

Philosophie und strenge Naturbeobachtung kühn in einem Griffe
umspannen zu wollen. Besser wäre es, in Oken den ersten Vorläufer
zu sehen eines Wissenschaftszeitalters, das für die Mutlosigkeit der
gegenwärtigen Universitas nur ein Gefühl des schonenden Mitleids
haben wird.

Vor seiner Berufung nach Zürich hatte Oken durch Jahrzehnte
in bewegtem Kampfe gestanden gegen einen geistlich und politisch
verkalkten offiziellen Wissenschaftsbetrieb seiner Zeit. Man hat ihm
diesen Kampf im Zeitalter der Metternich'schen Restauration nicht
leicht gemacht. Die Berufung nach Zürich (1832) entzog ihn den
Schikanen, denen er im geistlich ausgerichteten München ausgesetzt
war, wo er seit 1828 als Ordinarius an der berühmten Universität
wirkte. Man tat in München das Entsprechende, um den Fortschrittsgeist

Oken als «krassen Heiden» und als sturen «Naturalisten»
erscheinen zu lassen. Die herrschende Hofclique ließ ihn strafversetzen
nach Erlangen, das als Pietistennest galt; dort sollte seine geistige
Wiedergeburt befördert werden. Schon früher war er selbst mit dem
Weimarischen Staatsminister Goethe nicht zu Rande gekommen; er
wurde von Staates wegen beargwöhnt wegen seiner enzyklopädischen
Zeitschrift «Isis», die er seit 1817, damals Professor in Jena, herausgab.

Der ersten Nummer der «Isis» setzte er als Motto und Thema



42 Karl Ballmer

den Paragraphen der Weimarischen Staatsverfassung voran, der die
Pressefreiheit garantierte. Als sich immerhin ein Anlaß finden ließ,
ihn wegen seiner politischen Gesinnung zu verdächtigen, wurde er
von der Weimarischen Staatsregierung, nicht ohne Anteil des
Ministers Goethe, vor die Wahl gestellt, entweder seine Zeitschrift oder
seine Jenenser Professur aufzugeben. Er wählte das letztere und lebte
in Jena bis zu seiner Berufung nach München in sehr eingeschränkten
Verhältnissen.

Es besteht in bezug auf geistige Struktur und zeitlichen Bhythmus
eine Parallelität zwischen Oken und dem Schweizer Troxler, dem
bevorzugten Schüler Schellings. Als Altersgenosse Okens ist Troxler
1780 in Beromünster geboren und 1866 in Aarau verstorben, während
der Lebensgang Okens zwischen die Jahre 1779—1851 fällt. Wie
Oken ist auch Troxler Katholik; beide gehen wagemutig das Risiko
ein, Ererbtes der Erprobung durch eine pochende Zukunft
auszusetzen. Auch Troxlers Leben ist dementsprechend bewegt. Am
Luzerner Gymnasium war Augustin Keller, der spätere Aargauer
Klosterliquidator, sein Lehrer. Während des Wiener-Kongresses
praktizierte er als Arzt längere Zeit in Wien, daneben beim Kongreß die
Funktion eines eidgenössisch beauftragten Beobachters versehend.
Als Basler Philosophieprofessor in den dreißiger Jahren mußte Troxler
bei Anlaß des Kraches, der zur Lostrennung des Kantons Baselland
führte, im Leiterwagen durch den Jura nach Aarau flüchten. Später
wirkte er als Philosophielehrer an der Berner Universität. In Aarau
schuf er zusammen mit Heinrich Zschokke die Grundlagen für die
heutige Aargauische Kantonsschule. Heute ist der Denker Troxler in
den höheren Bezirken der schweizerischen Bildung so gut wie
unbekannt.

Vermutlich empfing der junge Troxler von Oken die Anregung
zu seiner sehr gehaltvollen Beurteilung des Wesens der menschlichen
und tierischen Sinne, doch scheint auch eine Beeinflussung in der
umgekehrten Richtung möglich. In Okens «Naturphilosophie» vom
Jahre 1803 findet sich der bemerkenswerte Versuch, die verschiedenen

Tierklassen auf ein einheitliches Bildeprinzip zurückzuführen,
wobei als das Hauptmerkmal des Tierwesens der Sinnesapparat
angesehen wird. Die gesamte Tierwelt wird betrachtet wie ein Tier, in
welchem sich die Sinne stufenweise entfalten und entwickeln, von der
Primitivform zur Differenzierung. Zugleich aber sieht Oken die
verschiedenen Entwicklungsstufen der Sinnesapparatur insofern in den

gegenwärtigen Tieren vorhanden, als er die Verschiedenheit der
Tiergestalten als den Ausdruck von je einseitig ausgeformten
Sinnesapparaten schaut. Das Dominieren eines Sinnes bewirkt die spezifische

Gesamtgestalt einer Tier-Klasse, sodaß man dementsprechend
von Sehtieren, Riechtieren, Hörtieren usw. sprechen könnte. Hin-



Der erste Rektor der Zürcher Universität 43

sichtlich der Gestalt des Menschen wollte Oken zeigen, daß die
formbildenden Kräfte in den einzelnen Organen des Menschen etwas zu
tun haben mit der Formgestaltung einzelner Tier-Klassen. Diese
Vorstellungsart Okens und Troxlers ist keineswegs nur schokant, — sie
scheint im Gegenteil geeignet, den Vorstellungen einer vulgären
«Abstammungslehre» koordiniert zu werden. Die Einseitigkeit des
Haeckelismus besteht ja doch wohl darin, daß neben den zeitlichen
Relationen der tierisch-menschlichen Lebensformen nicht auch
Relationen des Raumes, d. h. des Nebeneinander erfragt und erforscht
werden. Zwischen einem Hottentotten und einem gleichzeitigen
europäischen Genie der Kunst oder Wissenschaft besteht doch auch eine
Entwicklungsspannung. Wo man heute dabei ist, am Vulgär-Darwinis-
mus im Zeichen humanistischer Besinnung akademische Verzierungen
anzubringen, sollte man nicht übersehen, mit wieviel beträchtlicherem
Elan Geister wie Oken Ideen zur Verfügung stellten, die auf
wissenschaftlicher Ebene positiv viel weiter zielen als eine müde Abwehr der
«tierischen Abstammung» des Menschen — aus Motiven einer «christlichen

Weltanschauung». Die Wünschbarkeit einer wissenschaftlichen
Diskreditierung der peinlich vulgären Frage «Stammt der Mensch vom
Affen ab?» ist evident. Warum ist die Frage «Stammt der Mensch

vom Affen ab?» eine — unmögliche Frage? Der Denker Oken kann
in dieser Sache mit Nutzen konsultiert werden. Zwar können seine

genialischen Gedankensplitter vor unseren heutigen wissenschaftlichen
Ansprüchen nicht als letztverbindlich gelten, aber eines können sie:
sie können ein am Vulgärdarwinismus vertölpeltes Denken in die gute
Richtung weisen! Im Sinne Okens hätte der Hottentotte (sei es als
Afrikaner oder als «guter Europäer») die Überlegung anzustellen: In
der Ferne gibt es Menschen, die den Menschen in höherem Grade
schon in sich realisiert haben, als ich selbst; es scheint sich zu lohnen,
als Mensch von einem fernen Spitzenmenschentum abzustammen.
Oken denkt als umgekehrter Darwinist; er ist der Ansicht, daß der
Mensch, als das höchste Lebewesen, die niedrigeren Wesen einst alle
in sich getragen hat und sie allmählich im Verlaufe der Weltevolution

aus sich herausgesetzt hat, um zu sich selbst zu kommen. Zuletzt
hat er den Affen aus sich herausgesetzt, — ein Vorgang, dessen
symbolische Wiederholung uns wenigstens noch im Bereiche des Moralischen

und Ästhetischen vorstellbar ist. Im Sinne Okens also stammt
der Mensch nicht vom Affen ab, sondern der Affe ist eine Art
heruntergekommener Mensch, ein Wesen, das ausgestoßen werden mußte,
wenn der Mensch zu sich selber kommen wollte.

Oken wäre im 20. Jahrhundert natürlich kein Gegner des
Darwinismus und Haeckelismus, aber er hätte zum landläufigen
«Darwinismus» etwas Wesentliches hinzuzufügen: nämlich Gedanken, die
mit den erforschten großartigen Naturtatsachen gleichrangig sind. Der



44 Karl Ballmer

heutige wissenschaftliche Materialismus hat lahme oder gar keine
Gedanken. Ein frommer Positivismus nimmt willkürlich an, die Welt
sei fix und fertig ohne den tätigen Geist des Menschen. Der Materialismus

kann die Frage «Was ist der Mensch?» überhaupt nicht stellen.
Die Menschenfrage ist nicht einseitig durch vergleichende Anatomie,
Embryologie und Paläontologie zu lösen. Was als Bein und Fleisch
des Menschen zu tasten ist, ist nur die eine Hälfte des höchsten
Weltwesens. Der Mensch als das höchste Weltwesen ist erst dadurch eine
Ganzheit, daß er denkend in sich selber seinen geistig-moralischen
Ursprung — erschafft. Dieser Ursprung ist nicht unter dem Mikroskop
zu bestaunen, niemand kann dem Menschen als solchem die Aufgabe
abnehmen, selbst in seinem innersten Heiligtum seinen Ursprung zu
erschaffen. Wird die komplexe Einheit und Ganzheit des Menschen
nicht hochgehalten, sondern vergessen, — dann entsteht eben der
materialistische «Monismus». Oken duldete keine einseitige Empirie,
er frug ernsthaft nach dem Menschenursprung. Der Menschenursprung
soll nicht nur in den primitiven Zellvorgängen der einfachsten
Lebewesen gesucht werden; der moralisch-geistige Ursprung als objektive
Weltrealität liegt je und je in den großen Individualitäten als

Entwicklungsvorbildern der Menschheit. In diesen wird die allgemeine
Menschengattung als Gattung erst existent. Haeckel ließ diesen
Gesichtspunkt außer Betracht, als er seine großartigen Beobachtungen
über das Verhältnis der Stammesentwicklung zur Individualentwicklung

anstellte; er erhob sich als Denker nicht über das Niveau eines
frommen Positivismus, der das Selbst, das den Zweck des Menschen
erschafft, in ein Außerhalb des Menschen verlegt. Über der hitzigen
Abwehr jenes Außerhalb vergaß Haeckel ganz, daß die Frage «Was
ist der Mensch?» etwas zu tun hat mit dem Zweck, den sich der Mensch
selbst erschafft.

Wo man den freundlichen Bürger frieden zwischen «Glaube und
Forschung» haben will, hat man noch nicht bemerken wollen, wie
nahe verwandt eigentlich die Abstammungsfrage des Menschen mit
Problemen der theologischen Fakultät ist. Wenn theologisch der
Zweck des Menschen mit einem Leichnam am Kreuz zusammenzudenken

ist, so scheint allerdings die Brücke noch nicht gebaut, auf
der von der theologischen Fakultät aus in die biologische und
physikalische Fakultät zu gelangen wäre. Es sind keine Theologen
aufgetreten, die zur Abwehr der «Affenabstammung» die These
verfechten: der Mensch stamme in Wahrheit von einem Leichnam am
Kreuz ab; die Frage der Menschwerdung sei gleichsam konform dem
Problem «Auferstehung des Fleisches». Keine Theologie postulierte
bisher: die Biologie könne nicht weiterkommen, ehe sie nicht die
«Einheit des Lebens» aus dem Tode herleite; die Physik tue gut daran,
die «Materie» des als Individuum gedachten Kosmos mit der ge-



Der erste Rektor der Zürcher Universität 45

formten Individualität des Leichnams zusammenzudenken, — und
das physikalische Wärmewesen der Welt nicht ohne Zusammenhang
mit der wärmenden Menschen-Seele zu erfragen (bei allem schuldigen
Respekt vor den intellektuellen Scherzen der Atomphysik); es sei jetzt
dringlich, dem Rassismus zu wehren, — dem derben und auch dem
feinen in der Tarngestalt einer «Tiefenpsychologie» — Im Zeitalter

des Rassismus steht jedenfalls die Frage der Herkunft des
Menschen erneut im Brennpunkt der geistigen Auseinandersetzungen.
Oken liefert an diese Frage einen Beitrag, der gewichtiger scheint als
manches von Nahzwecken bedingte «humanistische» Lamentieren.
Oken läßt für die moderne Intelligenz den Gedanken als wissen-
schaftlich traktabel erscheinen, daß die bewunderungswürdige
moderne Philogenetik revisionsfähig sei.

Die gegenwärtige Weltkatastrophe beweist uns, daß über die
Menschenfrage eigentlich nicht «akademisch» zu verhandeln ist. Wir
dürfen inmitten des Chaos überzeugt sein, daß der Mensch, um
Mensch zu sein, von seinem Menschen-Ziel und Menschenzweck
abstammen muß, wenn die Welt nicht an der Desorientierung der
Menschheit zugrunde gehen soll. Die sich wiederholende Menschheit
ist unterwegs nach einem Ziele, von dem sie herkommt und abstammt.
Das ist ein Gedanke eines nicht bequemen Denkens, aber ernsthafte
Fragen verlangen eben ein unbequemes Denken. Der biedere
Positivismus, ob fromm oder unfromm, schätzt ein solches unbequemes
Denken nicht. Das muß so sein und soll niemanden anfechten. Die
Welt aber, die des Wiederaufbaus gewärtig ist, könnte schon zufrieden
sein, wenn sich in Etlichen die Zuversicht in die Produktivkraft des
Bundes zwischen «Glaube und Forschung» befestigen wollte.

Man erlebt es immer wieder, daß irgendwelche Fachwissenschafter

auf den Einfall geraten, die gesamte Welt mit den paar
dünnen Abstraktionen ihres Spezialfaches umspannen zu wollen. In
neuester Zeit sind es besonders die Physiker, die Gott und die Welt
nach der Schablone ihrer atomistischen Fakirkünste «erklären» wollen,
wobei hauptsächlich eine rührende philosophische Anspruchslosigkeit
Beleuchtung erfährt. Besonders durch einige bekannte Engländernamen

wird das moderne Priesterfach der Physiko-Mythologie
repräsentiert. Lorenz Oken war von einem anderen geistigen Schlage.
Unter Naturphilosophie versteht Oken im Prinzip das Gleiche wie ein
Thomas von Aquino mit seiner «Summa». Aber im protestantischen
Deutschland Hegels, Fichtes und Schellings gibt es jetzt für Oken
keine andere Möglichkeit, als das Urwesen der Welt unter dem Titel
«Ich» zu erfragen. In Deutschland war man auf den Spuren Lessings,
Herders und Goethes seit lange dabei, aus der theologischen Doppelwelt,

die auf eine subtile Trennung von «Gott» und «Natur» bedacht
ist, eine neue Summa zu erbauen, die von Oken als Theosophie be-



46 Karl Ballmer

zeichnet wird. Freilich, die Theosophie Okens mußte aus dem gleichen
Grunde scheitern wie die Theosophie Hegels: Beide gelangen nicht
zur Überwindung des Pantheismus. Das Problem der Transzendenz
im «Ich» bleibt ihnen verschlossen. Oken wie Hegel machen halt vor
der Aufgabe, das Christentum auf einer höheren Stufe zu gewahren.

Das Thema der Oken'schen Theosophie lautet: die ewige
Verwandlung Gottes in die Welt. Ihre Gottesidee ist von eindrucksvoller
Kraft und Konsequenz. Es ist in der Natur und Welt nichts real als
einzig das Absolute selbst. Die Existenz des Einzelnen ist keine
Existenz, das Einzelne existiert real nur als eine Form der Wiederholung
des Absoluten. Auf die Frage «Was ist Gott?» hat Oken eine Antwort,
die es einer landesüblichen Gottesgelehrtheit nicht schwer machen
würde, ihn zum nackten «Atheisten» zu stempeln. Gott ist «das seiende
selbstbewußte Nichts». Hinter einer solchen abstrakten Formel
verbirgt sich ihr Sinn mehr, als daß er ausgesprochen wäre. «Gott ist das
seiende selbstbewußte Nichts» will im Zusammenhang der Oken'schen
Theosophie besagen : Im innersten Ich-Kern des Menschen findet sich
als «selbstbewußtes Nichts» die pure Möglichkeit, das Ich zum Welt-
Bewußtsein zu erwecken und zu erweitern. Ja, Oken ist schon
hinsichtlich des Denkens der Ansicht, daß im wahren Denken nicht der
zufällige Einzelne denkt, sondern die Welt selbst. Der Verstand des
Menschen, sagt Oken, ist Welt-Verstand. Philiströse Ängstlichkeit
wird zu Okens Gottesbegriff sagen : Also betrachtet Oken seinen Gott
ab eine Aufgabe des — Menschen? Sofern dies zutrifft, tut Oken
nichts anderes, als die Mysten des Altertums von je getan haben.
Okens Gottesbegriff ist der Gottesbegriff des Mysten. Ein anderer
deutscher Theosoph verbreitet über das Wesen des Mysten Licht mit
den folgenden Sätzen:

«Der Mensch mit der gewöhnlichen sinnlich-logischen
Lebensanschauung schafft sich Götter, oder, wenn er zu der Einsicht des
Schaffens kommt, dann leugnet er sie. Der Myste erkennt, daß er
Götter schafft; er erkennt, warum er sie schafft; er sieht sozusagen
hinter die Naturgesetzmäßigkeit des Götterschaffens. Es ist mit
ihm so, wie wenn die Pflanze plötzlich wissend würde, und die
Gesetze ihres eigenen Wachstums, ihre eigene Entwicklung kennen
lernte». (Rudolf Steiner, in dem Buche «Das Christentum als mystische

Tatsache», 1902, S. 58.)
Seit Lessing gehört zum deutschen Begriff der Theosophie als

Kernbestandteil die «Seelenwanderung», d. h. die Lehre von den
wiederholten Verkörperungen des geistigen Kernes des Menschen.
Dieser deutsche Begriff der Wiederverkörperung unterscheidet sich
grundsätzlich vom Begriffe der «Seelenwanderung» in der indischen
Theosophie. Nach der Idee Lessings ist der einzelne Mensch ein
Mitwirkender am Ziele des Gesamtweltprozesses; der Einzelne muß daher



Der erste Rektor der Zürcher Universität 47

in stets neuen Verkörperungen unter neuen Bedingungen immer
wieder antreten, bis das Weltziel erreicht ist. Lessing rückt die
Wiederverüörperung unter den Gesichtspunkt einer «Erziehung des

Menschengeschlechts». Wie verhält sich der Theosoph Oken zur
Wiederverkörperung? Oken distanziert sich von der indischen Idee
der «SeelenWanderung»; er läßt nur eine Wiederverkörperung zu, die
den Weg von der einen Inkarnation zur nächsten über das Absolute,
über Gott, nimmt. In dieser bezeichnenden Stellungnahme zu einer
theosophischen Kernfrage manifestiert sich Okens integre christliche
Substanz.

über das tiefere Verhältnis von Leben und Tod finden sich bei
Oken bedeutende Vorausahnungen späterer Erkenntnisse. Oken lehrt:
Der Mensch ist Gott, vorgestellt von Gott; Gott ist ein Mensch, der
in seinem Selbstbewußtsein Gott vorstellt. — Diesem Gedanken aber
stellt Oken einen anderen entgegen: Das Leben des Alls ist — als
Leben — Abfall von Gott. Gott als das «Nichts» ist mehr als Leben.
Das Leben ist das Streben eines individuellen Dinges, selbst das
Absolute sein zu wollen. Jedes lebende Ding ist aber ein doppeltes: ein
für sich bestehendes und ein in das Absolute eingetauchtes. In jedem
Ding ist ein individualisierender, belebender, und ein universalisie-
render, tötender Prozeß. Das Prinzip der Universalisierung eines
individuellen Dinges, also zum Beispiel eines individuellen Menschen,
ist das Sterbenkönnen. Mit dieser treffenden Unterscheidung von
Leben und Tod im Universum ist Oken der Herold eines
Christentumsverständnisses, das sich im 20. Jahrhundert theosophisch
verjüngt haben wird: Quell und Wirklichkeit des Lebens ist ein Tod.
Die Gültigkeit des Oken'schen Satzes «der Mensch ist Gott» ist an
die Bedingung gebunden, daß der Mensch seine Wirklichkeit aus der
Kraft des Todes habe.

Politische Rundschau

Zur Lage
Immer noch beherrscht das russische Problem vollkommen das Feld der großen

Weltpolitik, und so nimmt es auch die allgemeine Diskussion völlig in Anspruch.
Fast alle andern Probleme stehen in abhängiger Beziehung zu dieser großen Hauptfrage,

oder dann sind sie von ihr mindestens stark beeinflußt. Unter ihnen nennen,
wir vorab die Fülle der Probleme Frankreichs. Sie äußern sich in dem zähen

Kampf der Kommunisten um den entscheidenden Einfluß in der politischen Führung
des Landes, vorerst zur Durchsetzung ihrer Wünsche in der neuen Verfassung,
und in dem ebenso zähen Kampf, der von seiten des Bürgertums gegen diese

Ansprüche geführt wird. Hier mag die Mission Blum in den Vereinigten Staaten mit


	Der erste Rektor der Zürcher Universität

