
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 12

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


766

Kulturelle Umschau

Erwachendes Kulturbewußtsein in Zürich
In Zürich werden gegenwärtig mit Nachdruck Schritte unternommen, um das

1826—1829 erbaute «Haus zum Sihlgarten», das einem großen Geschäfts-Neubau
weichen soll, in letzter Minute zu retten. Neben kunstinteressierten Kreisen sind
nun auch die Zürcher Zünfte hervorgetreten, deren Zentralkomitee sich nach
einstimmigem Beschluß vom 13. Februar an die Behörden mit dem Ersuchen wandte,
jede Möglichkeit zur Rettung des kulturell bedeutsamen Baues zu prüfen. Dieses

Vorgehen ist schon deshalb sehr begrüßenswert, als sich die historische Traditionspflege

der Zünfte damit zu praktischer Nutzanwendung erweitert, und zwar in einem
Fall, der in seiner Grundsätzlichkeit von gesamtschweizerischem Interesse und dessen

Ausgang von symptomatischer Bedeutung für die Echtheit unseres Kulturempfindens
ist. Durch das Wiederaufleben der Diskussion um den «Sihlgarten», dem sein-ein-
stiger Bewohner, der große Kunstforscher Heinrich Wölfflin, hohe architektonische
Schönheiten nachrühmte, ist der Beweis erbracht, daß in dieser Frage noch nicht das

letzte Wort gesprochen wurde, wie es seinerzeit schien, als das Zürcher Volk in
einer, zufolge Verkuppelung mit anderen Liegenschaften, etwas unglücklichen
Abstimmung den Ankauf des Areals ablehnte. Außerdem schafft dieser mannhafte
Einsatz zur Erhaltung eines wichtigen Bauwerkes wieder neue Hoffnungen auf eine
dem Kulturbewußtsein Zürichs Rechnung tragende Lösung.

Herbert Gröger.

Stadttheater Zürich
Der unsterbliche Kranke

Komische Oper von Hans Haug

Moderne Musik ist für viele nur schwer zugänglich und oft sogar, wenn nicht
außermusikalische Elemente wie Wort oder Bild als Brücke dienen, unverständlich.
Richard Strauß hat im Till Eulenspiegel Programmusik geschrieben, Strawinsky in
Petruschka Ballettmusik und Honegger ein Melodrama in seiner Jeanne d'Arc au
Bûcher. Der Tanz und die Pantomime, das gesungene und gesprochene Wort, ja
nur eine kleine Textangabe auf der Rückseite des Programms wollen uns in diese
unvertraute und komplexe Musik einführen und hindurchgeleiten. Dem Ohr, das nicht
durchdringend genug zu hören vermag, und dem Gefühl, das von diesen fremden
Klängen nicht mehr direkt angesprochen wird, helfen Auge und Verstand aufnehmen
und verstehen. Somit müßte die Oper, die Bild, Sprache und Musik vereinigt, eine
der heutigen Zeit besonders gemäße Ausdrucksform sein. Und doch finden wir kaum
anderswo ein derartiges Pröbeln und eine solche Unsicherheit der Form wie bei der
heutigen Oper. Die Blütezeit scheint vorbei. Das Gleichgewicht dieser drei Komponenten

ist gestört worden und verloren gegangen. Das Libretto ist nicht mehr nur
Vorwand, nur ein Spaziergang, der uns an möglichst vielfältigen und reichen
musikalischen Blüten vorbeiführt. Wir stellen hohe Ansprüche auch an den Text und
begnügen uns nicht mehr mit schöner Musik allein — vielleicht ist eben die Musik
nicht mehr schön — oder ist etwa das Niveau des Publikums so sehr gestiegen?

Eine neue Oper ist also ein Wagnis. Jeden neuen Versuch erwarten wir
gespannt, aber auch kritisch. Wir sind dem Stadttheater dankbar, daß es den
Komponisten Uraufführungen ermöglicht; ein neues Stück, auch wenn es nicht in allen
Punkten befriedigt, eröffnet neue Möglichkeiten. Und der «Unsterbliche Kranke»
von Hans Haug birgt viele Möglichkeiten in sich. Seiner Oper wurde Molières



Kulturelle Umschau 767

«Malade Imaginaire» zu Grunde gelegt. Allerdings hat man sich nicht streng an
Molière gehalten und war weise genug, vorauszusehen, daß in Molières Stück —
trotz der Schäferballettszenen, die bei den damaligen Aufführungen eingestreut
worden sind — zu wenig musikalische Substanz steckt und daß eine Oper andere
Qualitäten verlangt als eine spezifisch französische Komödie bieten kann. Und wirklich,

wenn man nicht enttäuscht sein will, im Kleinen wie im Großen enttäuscht,
daß man immer fast einen Molière findet und doch nie ganz, daß man immer an
den «esprit français» erinnert wird und ihn doch stets vermißt, daß es immer
wieder fast zu einer gelungenen Farce kommt und sie sich doch nicht erfüllt, so
muß man Molière vergessen und die französische Herkunft dieser Fabel.

Aber Bernhard Diebolds Aufgabe war schwer. Aus der beschwingten
französischen Komödie, in der das Tempo die Hauptrolle spielt und jede Kleinigkeit, auch
die unflätige, ein Daseinsrecht bekommt, weil sie Witz ist, mußte ein nicht nur
deutsch gesprochenes, sondern deutsch gesungenes Theaterstück großen Stils fabriziert

werden. Man mußte Zeit gewinnen für die Musik — die schmissigste Musik
braucht Zeit — und für Chorauftritte und für großes Ballett. So wurde denn alles
aufgeblasen, verdickt, vergröbert, vervielfacht und in die Länge gezogen. Man denke
sich eine Pointe im Zeitlupentempo. Aus der fast raffinierten Komödie hätte eine
Posse werden sollen, in der alles dick aufgetragen sein muß, in der es sinnvoll ist,
daß, um den Stuhl des Kranken zu polstern, vierzig Bediente mit Kissen erscheinen,
daß, um den Patienten zu behandeln, ein ganzes Heer Apotheker aufrückt, mit Kly-
stieren und Spritzen bewaffnet, und daß das Liebespaar, anstatt zu fliehen, solange
das selige Beisammensein besingt, bis die Postkutsche davonfährt, überall finden
wir Ansätze und Einzelheiten, die dahin hätten führen können. Aber das Theater
hat sich zu ernst genommen. Es hat den Mut nicht aufgebracht, Theater zu sein
und sich über sich selbst zu amüsieren. Durch solche Ironie, die alles zum Spiel
erhebt, wäre eine neue, andere Leichtigkeit gewonnen worden, die den Zuschauer
beglückt hätte. So aber vermißt man die einheitliche Linie. Man fühlt sich
unsicher und stets ein bißchen in Verlegenheit, weil man nicht so recht weiß, wo alles
hinaus will und ob nicht Mißverständnisse vorliegen, unausgesprochene
Meinungsverschiedenheiten zwischen Textdichter und Regisseur oder Regisseur und
Schauspieler. Manche Einzelheiten lassen uns im Ungewissen, ob es sich um mißratene
Absichten oder um unbeabsichtigtes Mißlingen handelt. Es fehlt der Mut zur
Entscheidung. Zwischen allen Möglichkeiten stecken geblieben, ist es weder Posse noch
Schwank, weder sinnvolles Spiel noch ergötzlicher Unsinn. Man hat sich auf nichts
festlegen wollen. Das gilt für Text und Musik. Deshalb haftet beidem oft durch
diesen Wechsel des Standpunkts etwas Unvermitteltes an.

Hans Haug wollte niemanden durch eine betont moderne Musik abschrecken,
ohne jedoch auf ihre vielfältigen Mittel zu verzichten. Er beherrscht sehr viele
Register und weiß sie geradezu virtuos auf jede Situation abzustimmen. In der
subtilen Kleinmalerei ist er ein Meister. Durch die Farbigkeit des Orchestrierens und
den gewandten Gebrauch von Bläsern und allerlei Schlagzeug bringt er Vielfalt und'
Abwechslung ins Ganze. Und doch wird man den Eindruck einer Unbestimmtheit
und Unentschiedenheit nicht los, unter denen die Einheit des Werks leidet.

Der eingebildete Kranke bleibt trotz allem unsterblich. Das zeigt von neuem
die eindrückliche Gestaltung dieses Argan durch Alois Pernerstorfer. Nur selten
findet man eine so ausgesprochene schauspielerische Begabung bei Opernsängern.
Aber auch Margrit von Syben, die durch ihr Naturell und ihre etwas harte Stimme
viel für ihre Rolle der schönen, bösen Stiefmutter mitbrachte, und Leni Funk als
jugendliche Angelika meisterten ihre Rollen vortrefflich. Libero de Luca war leider
ein zu blasser Liebhaber. Und Julia Moor schien ihre Toinette mit einer Operettenzofe

verwechselt zu haben und hatte mehr übrig für die Pointe, die ihre schönen
Beine betraf, als für die Herzensgüte. Dem Bühnenbildner boten sich schöne
Möglichkeiten dadurch, daß dieser unsterbliche Kranke noch immer in Louis XIV.



768 Kulturelle Umschau

Zeiten lebt — obschon er bereits mit tiefenpsychologischen Mitteln behandelt wird.
Wir bekamen eines der so beliebten Treppenzimmer zu sehen, dessen Geländer ein
bißchen an Pappe erinnerte.

Das an Einfällen und einsichtiger Bearbeitung reiche Stück stellte an die
Ausführenden, besonders aber an die Sänger, hohe Anforderungen. Es zeigte sich, daß
in vielen Fällen viel geleistet wurde und bei andern Aufführungen mehr geleistet
werden dürfte. Die ungeheuren Schwierigkeiten, welche die Oper heute zum Problem
machen, blieben nicht verborgen. Sicher jedoch hinterläßt diese Aufführung
vielfältige Eindrücke. Sunna Bircher.

Schauspiel in Zürich
In den letzten Wochen stand das Schauspielhaus ganz im Zeichen eines

englischen Gastspiels. The English Arts Theatre Company spielte viermal den «Hamlet

», dreimal den «Othello» und ebenso oft die «Candida» von Shaw. Das Publikum
war eitel Begeisterung, namentlich der «Hamlet» wußte das Theater bis auf den
letzten Platz zu füllen. Aber auch in den anderen zwei Aufführungen kannte die
Freude der Anwesenden kaum Grenzen. Und es war ein wichtiges Ereignis für
Zürich, auch für diejenigen, die nicht finden, der kosmopolitische Betrieb sei schon

an sich eine grandiose Angelegenheit, welche jeden Wertmaßstab überflüssig mache,
und ebenso für diejenigen, die genau so wenig finden, die bloße (wie oft gehörte!)
Feststellung, das sei nun eben englisch gewesen, erledige jeden Einwand. Es War
ein Ereignis, denn es zeigte, daß Tradition, gute, alte Schauspielkunst, die in erster
Linie an den Dichter denkt und an sein Werk, das aus Worten gebaut ist, nicht
bloß gute, alte Kirnst ist, sondern Leben schlechthin, auch heutiges Leben. Die
Engländer kürzten mit äußerster Vorsicht, die Engländer maßen nicht mit dem

einigermaßen außerkünstlerischen Maß des Fahrplans unserer Straßenbahn, die
Engländer sprachen Prosa, wo sie der Dichter spricht, und Verse, wo sie der Dichter
spricht. Man wird uns einwenden, Engländer könnten sich solches eben erlauben,
Gästen gegenüber sei man sogar in Zürich höflich und bleibe ruhig sitzen bis zum
Ende, so wie man bei den Klängen der englischen Nationalhymne, die zufällig auch
die unsere ist, aufstehe. Man wird ferner einwenden, kein Publikum von heute
ertrage noch das volle zeitliche Ausmaß klassischer Werke (außer in der Oper, die
ja bekanntlich viel leichter aufzunehmen ist, da man außer auf Wort und Spiel
auch noch auf Gesang und Orchester zu achten hat), Kürzung dränge sich absolut
auf, und wenn man schon auf dieser mehr oder weniger schiefen Ebene sei, mache
es nicht allzu viel aus, wie weit man rutsche. Man wird noch weiter einwenden,
unser Publikum merke es nicht einmal, ob Vers oder Nichtvers (der verluderte Vers
verdient nämlich nicht den Namen Prosa) gesprochen werde, und liebe es, wenn es
auch im Theater möglichst «natürlich» zugehe. Alles richtig. So sind wir
Zuschauer. Aber wir sind, gerade weil wir so sind, nicht mehr ein Publikum, dem das
Recht aufs letzte Wort zusteht. Das Theater müßte gegen alle diese unsere
Neigungen angehen, wenn es seiner Würde nicht verlustig gehen soll. Da drängt auf
der einen Seite die fürchterliche Konkurrenz des völlig unkünstlerischen Films heran
(der künstlerische Film wäre keine Gefahr für das Theater, er würde es im Gegenteil

in seiner Eigengesetzlichkeit stärken). Da drängt auf der anderen Seite die ebenso

fürchterliche Verderbnis des Theaters in den Ländern heran, denen nicht einmal
das nackte Leben gelassen worden ist und wo Regisseure von ehemaligem
Verantwortungsbewußtsein zu dem gespenstischen Aphorismus gedrängt werden, Theater
sei vor allem Sexualität. Wenn heute also nicht in einem Land, das noch einigermaßen

gesunde Verhältnisse aufweist, das Theater zu dem steht, was es zu sein hat,
was es zu sein vermag und was es immer wieder auch zu sein verstand — wir sprechen



Kulturelle Umschau 769

von unserem Schauspielhaus, auf das wir stolz sein wollen — wenn das Theater die
Überlegenheit des Künstlers über das Publikum nur dort manifestiert, wo dieses
Publikum zufällig der Kritiker ist, dann geht vieles verloren. Unersetzliches.

Man nehme sich also ehi Beispiel an diesen Engländern. Man denke nicht re-
-signiert: Quod licet Jovi, non licet bovi, sondern: omnia liceant poetae. Denn so
ist es nun wirklich nicht, daß diese englischen Schauspieler den unsrigen durchwegs
oder überhaupt überlegen wären. Die Zürcher «Candida»-Aufführung mit Woester,
Fries und Meng stand als Ganzes durchaus über der englischen. Und die großen
deutschen Hamletdarsteller können ihre Sache vor Shakespeare im Jenseits sicher
mit Glanz vertreten. Wenn Alee Clunes als Hamlet eine durch und durch prinzliche,

sportliche, ja fast tänzerisch durchgebildete Erscheinung war, so blieb er doch
der zentral philosophischen Tragik des Hamlet vieles schuldig. Er konnte davon
profitieren, daß wir der deutschen «Tiefe» nachgerade etwas mißtrauisch
gegenüberstehen, da sie so oft mißbraucht wurde, wobei es nicht ohne Ironie ist, daß
gerade die falsche Tiefe unter diesem Mißtrauen am wenigsten zu leiden hat! Aber
wenn es eine Figur der europäischen Literatur gibt, die diese wirkliche Tiefe, diesen
wahrhaft existentiellen Konflikt von Denken und Leben ausformt, so ist es eben
der Hamlet Shakespeares. Und ebenso wenig darf übersehen werden, daß überall,
wo die Engländer «modern» zu sein versuchten, etwa in den grotesk farbigen
Gewändern, in komischen Auflichtungen oder in der unbegreiflichen musikalischen
Untermalung, sie alle derartigen Vorstöße nicht zum Nutzen einer neuen einheitlichen

Vision taten. Wichtiger aber als diese kritischen Einwände, wichtiger auch
als die momentane Faszination, die von Clunes ausging, war eben die verantwortungsbewußte

Sprachkultur dieser Engländer, war die Erkenntnis, daß an allem gespart
werden darf, nur nicht am Wort des Dichters. Wir kennen solche
traditionsgebundene Wortkunst vor allem von der klassischen französischen Bühne her, wir
lehnen sie oft ab aus der Einsicht, daß sie auf weite Strecken hin seelischer Leerlauf
ist, und selbst dort, wo sie sinnerfüllt bleibt, kann sie unserem Theater nur schwier
unmittelbar vorbildlich werden, da sie aus einer ganz anderen Sprach- und Kunstsphäre

stammt. Aber Shakespeare steht uns nahe, an ihm solche Sprachkunst
erprobt zu finden, das muß zu nachdenklicher Selbstprüfung führen. Selbstprüfung
auch in bezug auf die Möglichkeiten des Bühnenbildners. Die Szenerien der
Engländer waren an sich betrachtet (wenigstens im Hamlet) alles andere als vorbildlich;

vorbildlich aber war, daß sie in allererster Linie schnelle Auswechselbarkeit
anstrebten. Es gibt wahrscheinlich eben kein schmerzlicher selbsloses Geschäft am
Theater als das des Malers.

Auch für den «Othello» gelten die eben gemachten Feststellungen. Zwar gab
es hier kaum ausdrückliche Modemismen, was der Gesamtstimmung sehr zum
Vorteil ausschlug. Alles stand auf dem Gegensatz Othello - Jago, die von den
einzigen überragenden Talenten der Truppe, Hawkins und Clunes, interpretiert wurden.
Hawkins war ein Othello elementarer, aber nicht naturalistischer Gestalt, nichts war
darin zu spüren von dem folkloristisch bestimmten Raffinement Bibertis, nichts
von seiner maurischen Eleganz — ein gewaltiger Erdrutsch des menschlichen Lebens,
zu dem die Virtuosität Jagos in steigend überzeugendem Gegensatz stand. Natürlich
ist es unendlich leichter, den «Othello» zu spielen als den «Hamlet», wenn man einen
Othello findet. Hier war er gefunden. Da dürfen sogar die Nebenrollen abfallen,
da darf man vergessen, daß man eine Desdemona nicht spielen, sondern nur sein
kann, da darf man völlig naiv spielen und ist nur umso sicherer im Ton des

Werks, das ja die naiven Motive so königlich unbekümmert verwendet. Aber Stil
muß man auch hier haben, Größe — und wenn einem solche versagt bleibt, dann
wenigstens Einordnung in ein großes Gesetz, unmodische Werkgesinnung.

Nach seiner Begeisterung über dieses Gastspiel wird der Zürcher logischer-
und anständigerweise nicht mehr ein unpathetisches, naturalistisches Theater um



770 Kulturelle Umschau

jeden Preis fordern dürfen. Das Eisen ist heiß. Unsere eigene Truppe mag es
schmieden. Schade, daß der «Macbeth» nicht noch vor uns liegt. Vielleicht würde er
dann zu dem, was er ist. Denn wir glauben an die großen Möglichkeiten unseres
Ensembles. Elisabeth Brock-Sulzer.

Cäsar von Arx hat ein stattliches Werk von Dramen beisammen; zeitweilig hat
er jedes Jahr ein neues herausgebracht, nie aber sind mehr als drei Jahre ohne eines»

vergangen. Das zeigt schon, daß hier mehr vorliegt als zufälliger Antrieb, der sich
etwa an gelegentlichen Anerkennungen weiterspinnt. Vielmehr ein von innen
gedrängter, ehrgeiziger Ansturm auf die Palme des wirklichen, zumittst und schicksalhaft

bestimmten Dramatikers — des ersten, welcher der Schweiz bestimmt wurde.
Und diese Unbeirrbarkeit, trotzdem sich immer wieder recht skeptische Stimmen
in den Chor der Anerkennung mischen. Wie steht es nun mit dem Anspruch des

Dichters, an seinem neuesten Werk, «Brüder in Christo», gemessen? Zweifellos so,
daß die Vermutung, die deutsche Schweiz sei ausnahmslos ein Holzboden für
dramatische Kunst, unhaltbar wird. Daß Cäsar von Arx ein Dramatiker von Geblüt
ist, kann nicht mehr bestritten werden. Das kommt bei dieser stark gerafften
Handlung deutlich heraus. Das Stück ist ziemlich kurz, die klassischen Einheiten
sind beinahe eingehalten (das Ganze spielt in einer Nacht), es werden wenig
Personen aufgeboten, das Geschehen ist auf eine Linie zusammengedrängt, welche in
schnellem Anstieg Höhepunkt und Katastrophe erreicht, und, wie es sein soll, dem
menschlichen und dem ideologischen Problem, die engverflochten sind, dennoch aber
übereinander überschießen, in Einem genug zu tun weiß. Die Zuspitzungen und
unerwarteten Peripetien, die Ausweichungen und Selbstüberbietungen des Handlungsfadens

häufen sich gegen Ende hin fast atemlos; kaum einige Minuten lang läßt sich
der Fortdrang der Entwicklung durch minder wesentliche Momente einen Tempoverlust

aufnötigen. Soweit ist's gut. Nur eins: daß die dichterisch-menschliche
Substanz das dramatische Kräftespiel nicht zu tragen vermag. Zwar ist auch hier der
Ansatz billigenswert: die Charaktere haben einen klargeformten Grundriß, der Stoff
zu ihrem menschlichen Widerstreit ist wesenhaft, und der ideologische Urgegensatz
ist unerschöpflich fruchtbar, wird auch ohne kleinliche Parteimäßigkeit angepackt.
Aber dann, welche Billigkeiten in der Einzeldurchführung, welche Konventionalität
in weiten Strecken des Dialogs, welche Bedenken- und Wahllosigkeit in der
Ausnützung wirkungsvoller Situationen, welche falschen Töne aus manchen Tiefen, welche
papierene und dann butzenscheibenhaft durch allerhand «Tümeleien» aufgepulverte
Zeitungssprache! Von Arx ist ein Dramatiker, aber kein Dichter. (Und der Schaden

ist, daß Dramatik ohne echte Poesie stellenweise kitschiger wirkt als das ganz
Spannungslose.) Oder hoffentlich: noch kein Dichter. Sollte sich dem nicht durch strenge
Selbstkritik, an großen Vorbildern sich schärfende Sprach- und Stilpflege,
Sichversagen gegenüber jedem allzu primitiv lockenden Effekte weitgehend abhelfen
lassen

Nun noch ein Wort über den Ideengehalt des Stückes. Nachdem die
Täuferbewegung lange Zeit von den Landeskirchen und ihren zu Kirchenvätern gewordenen
Gründern her gesehen worden war, besonders auch ganz unter dem Widerschein der
äußersten Ausartungen im münsterischen Aufruhr, hat sie etwa seit der Jahrhundertwende,

besonders auch durch die Forschungen und Betrachtungsweisen Ernst Tröltschs,
für' uns ein anderes, positives Gesicht erhalten. Daß sie an sich dem eigentlichen
Jesus-Geist und der Urgemeinde näher stand als die Landeskirchen, ist kaum zu
bestreiten. Auf der anderen Seite ist das eben doch kein ganz absoluter Maßstab,
sobald man zugibt, daß die Massenausbreitung des Christentums Probleme stellte,
welche sein Gründer noch nicht sehen konnte — allerdings wohl auch nicht wollte.
Infolgedessen kommt doch heute die Einsicht immer mehr dazu, auf protestantischer



Kulturelle Umschau 771

Seite das Verhältnis von Kirche und Sekte in Geschichte und Gegenwart als ein
solches tieferer, auch unter dem Lärm der Tagespolemik nicht ganz verschütteter
Zusammenarbeit zu sehen — wobei eben der Baugedanke der Ideen- und
Gemeinschaftsformen je nach dem Typus und dem Bedürfnis des einzelnen Frommen polar
verschieden sein darf. Sogar daß die Verfolgung, so scheußlich sie uns heute auch
erscheint, einseitig auf Seiten der Kirchen war, wird derart irgendwie wesenhaft;
jedoch ist es vielleicht nicht unverdient, wenn nun zunächst das Pendel nach der
anderen Seite ausschlägt und die Reformatoren, denen lange Zeit blindlings
nachgebetet wurde, einmal etwas schlechter wegkommen. So wird man nicht allzu viel
sagen können, wenn hier bei von Arx Zwingli eine etwas beschattete Rolle spielt
und der Täufer Cornelius Weißrock das ungemischte Licht der Idealität auf sich
sammelt. Daß es bei den Reformatoren weithin allzumenschlich zuging, sowohl
nach Geist wie nach Charakter, beginnt heute doch weithin durch die offiziellen
Weihrauchwolken hindurchzuscheinen. Aber auch bei den Spiritualisten und Täufern
wurde stark mit Wasser gekocht; neben Hohem und Reinem war viel Sturheit und
Kleinleute-Geist in ihnen.

Herr Knuth spielte Zwingli höchst dynamisch, ja angriffig, mit ausdrucksreichem

Mienen- und Gebärdenspiel. Der teilweise etwas wilde Stimmaufwand war
wohl im Sinne des Dichters. Auch fand dadurch sein täuferischer Gegenspieler, Herr
Tanner, in der Maske etwas allzu sehr auf den leidenden Gottesknecht hin stilisiert,
eine gute und beabsichtigte Folie für seine innerlichere Sprechweise. Die anderen
Hauptrollen waren bei Herrn Schürenberg, Frau Finck und Frau Fries durchaus
angemessen und vorteilhaft aufgehoben, und auch in den kleineren Partien, sowie»

in der Spielleitung war nichts Störendes zu verzeichnen. Die Bühnenausstattung
hielt sich diesmal mit viel Liebe für Einzelheiten in streng historischem Rahmen.

Erich Brock.

Basler Stadttheater
Gerhart Hauptmann: Der Biberpelz

Das Stück Welt, an dem uns Gerhart Hauptmann in dieser Diebskomödie
teilhaben läßt, erfüllt das Bestreben des Basler Schauspiels, sein Publikum auf die
Disharmonie unsrer Zeit hinzuweisen, in weit höherem Maße, als es der letzte Versuch
mit einer Aktualitätenschau Bert Brechts vermochte. Die Lebensnähe der
Darstellung Hauptmanns, seine künstlerische Schau des Menschen führt uns eine Realität
im höheren Sinne vor, die weit nachhaltiger wirken, als bloße «Tatsachen», obwohl
das Stück 1892/93 entstanden ist, und wennschon es in den 80er Jahren des

vergangenen Jahrhunderts spielt. Die Probleme sind in veränderter Form und mit
anderer Intensität geblieben, wenn auch das «Kostüm» sich gewandelt hat.

Junkertum, sturer autoritärer Konservativismus, ein an der Krücke seiner
staatsbürgerlichen Rechte daherhumpelnder Mittelstand geben das Milieu ab, in dem
Typen wie die Waschfrau Wolff gedeihen. Äußerlich ist sie eine ehrliche Haut,
die jedoch ihre eigenen Begriffe von den Eigentumsrechten hat, und sie für ihre
Zwecke zurecht biegt, vor allem dann, wenn es sich um Wohl und Fortkommen der
eigenen Angehörigen handelt. Für sie kann sie arbeiten, aber auch lügen und stehlen.
Ihr Mann, «Julian», folgt ihr bei diesen dunkeln Machenschaften nur widerwillig.
Gegenspieler der Waschfrau ist der Amtsvorsteher und Baron Wehrhahn, ein
Vertreter des autoritären Konservativismus, der lieber wichtige politische Säuberungen
durchführen, als den kleinen Holz-, Wild- und Pelzdiebstählen nachspüren möchte,
und der darum an der «ehrlichen» Haut der Waschfrau abprallt.

Daß das Basler Publikum in der Schifferhütte der Familie Wolff, wie auch in
der Amtsstube des Wehrhahn sich gleich einlebt, ist das Verdienst der ausgezeich-



772 Kulturelle Umschau

neten Regie Ernst Ginsbergs, unterstützt vom Bühnenbildner Max Bignens und der
glänzenden Darstellung des ganzen Schauspielensembles, allen voran Thérèse Giehses,
die mit allen Fasern ihres Künstlertums die «Wolffen» verkörperte. Kurt Horwitz
ließ es als Amtsvorsteher an aktuellen Bezüglichkeiten nicht fehlen, und auch die
übrigen Darsteller boten treffliche Leistungen der Charakterisierung, so Willy Volker
als zögernder, willensschwacher Gatte der draufgängerischen Waschfrau, Hermann
Gallinger als der empörte preußische Staatsbürger und Demokrat, Bernhard Wicki
als der harmlose und darum so verdächtige Literat Doktor Fleischer, Willy Du-
voisin als Schnüffler Motes, Klaus Steiger als Beamtenkreatur und Alfred Schlageter
in der erbärmlichen Gestalt des Amtsdieners Mitteldorf, um nur wenigstens die
Haupttypen zu nennen.

Giuseppe Verdi: Rigoletto
Wie wenig hat doch die Drehorgelpopularität des «Rigoletto» mit dem Wesen

dieser Charaktertragödie im tiefsten Grunde gemein. Sie entnimmt der ganzen
Erlebnistiefe der Oper nur die wenigen leicht eingänglichen Melodien, die im Werke
lediglich den Hintergrund bilden, von der die Tragik des Narren sich nur umso
unheimlicher abhebt. Was aber die eigentliche unverwüstliche Lebenskraft des

Werkes ausmacht, und was es unter die Meisterwerke der Opernliteratur einreiht,
das hat die Wiederaufnahme in den Spielplan des Basler Stadttheaters aufs schönste

gezeigt, und damit ist auch das beste Lob über die Neuinszenierung ausgesprochen.
Verdi hat zwar das Schema der Schicksalstragödie beibehalten und in musikdramatischer

Weise ausgewertet. Der Fluch Monterones über den verbrecherischen Narren
hallt in dessen Ohr weiter und wird zum treibenden Moment für seine Handlungsweise.

Aber dennoch lebt die Oper nicht allein aus der Handlung, der Victor Hugos
Drama «Le Roi s'amuse» zur Grundlage dient. Verdis zentrales Interesse gilt dem
Doppelcharakter des durch seine Häßlichkeit zum Verbrechen getriebenen Hofnarren,
des liebenden Vaters, des Hinterführten, der zur Entführung der eigenen Tochter
die Hand reicht, der aus Rachsucht die Falle stellt, in der sein Kind für ihren
Geliebten in den Tod geht. In der Darstellung dieser Gestalt erhebt sich Verdi auf die
Höhe seiner dramatischen Vorbilder, Schiller und Shakespeare.

Der Wiedergabe der Hauptrolle durch Desider Kovacs kommt das Verdienst
zu, daß das Drama in diesem, auf das Wesentliche abgestimmten Sinne, mit voller
Wucht seine Wirkung ausübte. Rigoletto ist für diesen Künstler die Rolle, in der er
seine schauspielerisch und sängerisch gleich hohen Vorzüge in vollem Maße entfalten
kann. Byslaw Wosnyak gab dem verführerischen und auch dem zur wirklichen Liebe
entflammten Herzog so viel Gewicht, daß er die Figur über das rein Schemenhafte,
das ihr bei Nursängern oft anhaftet, hinaushob. Fritz Ollendorff erzielte als Monte-
rone unheilverkündende Wirkung in eindrücklicher Weise. Als Sparafucile stellte
Wilhelm Tisch seinen Mann. Weniger günstig war die Zuteilung der Gilda an die
Soubrette Heidy Zumbrunn und der Maddalena an Hilde Büchel. Das Ballett unter
der Leitung von H. Rosen hat sich der Tänze im ersten Akt bemächtigt. Die Regie
lag in den Händen von Egon Neudegg und am Dirigentenpult amtete mit Venne
Alexander Krannhals. Arnold Geering.

Zur Ausdeutung der Adoleszentenjähre in der
italienischen Literatur

Der Italianist, welcher sich dem verlockenden Thema der neueren letteratura
adolescentesca zuwenden wollte, würde, außer Uterarische, erwünschte jugendpsychologische

und pädagogische Dienste leisten. Von Carlo Linatis urwüchsigem Duccio
da Bontà (1912) ausgehend, wäre es ihm vergönnt, nicht wenige beachtliche, der



Kulturelle Umschau 77S

età favolosa abgelauschte, oftmals dem Proustschen Vorbild verpflichtete Erinnerungen,

Erzählungen, Romane zu ergründen und einzureihen1). Mit besonderer
Anteilnahme würde er gewiß bei zwei Neuerscheinungen verweilen: Alberto Moravias
Agostino und Corrado Alvaros L'età breve 2).

Nur souverän künstlerischer Ausgewogenheit konnte es gelingen, Sinnenbetörung
und Perversität, die der Neuling Agostino um und um beklommen erahnt, erkennt,
in eine so gedämpfte aura zu hüllen, daß man an die erschütternde Geschichte wie
an ein leise eindringliches Gedicht zurückdenkt. Eine zu Recht preisgekrönte,
vielleicht Moravias bleibende Kunsttat.

Erst nach ergiebiger menschlicher Erfahrung und schriftstellerischer Übung
entschloß sich Corrado Alvaro, der weit über Italien hinaus bekannte, 1895
geborene Calabrese, zur Rückversenkung in die Jugendjahre. Sein traumversponnener
Rinaldo — wohl in manch einer Hinsicht mit dem einstigen Corrado identifizierbar
— durchleidet sie, bis zur Ausweisung wegen einer harmlosen Schwärmerei, in der
großenteils dumpfverlogenen Atmosphäre eines Priesterkonviktes und daraufhin
wiederum in der Heimatgemeinde, einer primitiven, vielfach korrupten, phantastisch,
rhetorisch sich gebärdenden Kleinwelt Süditaliens, unter der Tyrannei eines in
groteskem Ehrgeiz irrlichternden Vaters. All dies erzeugt einen konfliktgeladenen
Entwicklungsprozeß, dem wir gespannt folgen, in Sorge um Rinaldos bedrohte Unschuld
und Begeisterungsfähigkeit.

Alvaro bewährt sich als hellsichtiger Psychologe. Sogar von Rinaldos stummstolzem

Verhalten nach dem gewaltsamen, unwillkürlich von ihm selbst mitveran-
laßten Tode der begehrten Antonia weiß er uns zu überzeugen. Schon lange hatte
es den Lebenslehrling gedrängt, gerade durch jene Versucherin in das, was ihm als
«wirkliches Leben», als «Leben aller» vorkam, vorkommen mußte, eingeführt zu
werden. Geknebelt fand man sie auf dem Wege zur verabredeten nächtigen
Zusammenkunft mit dem Knaben, welchem, im letzten Augenblick, der heimliche
Ausgang verunmöglicht worden war. Stumm verbleibt Rinaldo bei der Schreckensnachricht,

im Besitz eines eigensten Geheimnisses innerlich gehoben.
Wie endet diese Jugendzeit, diese verworrene età breve? Vaters gesteigerte

Phantasterei improvisiert, diktiert Rinaldos zweiten Auszug aus dem Elternhaus, sein
Hinauswandem ins Ungewisse. Dem angehenden Manne scheint sich Weltweite an-
zukünden durch den im Dunkel vernehmbaren, starken, schweren Atem des Meeres.
Auch neue übermächtige Bedrohung? — Und doch will man glauben, Rinaldos Auszug
werde anspornendes Aufsichgestelltsein bewirken, Möglichkeit, das «wirkliche Leben»,
das «Leben aller» in Zukunft anders und größer zu sehen.

Dies nur ein karger Hinweis auf die Gehaltfülle eines fast durchweg
künstlerisch ausgereiften Zeit- und Kulturdokumentes. Einzelne lässige und einzelne
syntaktisch verschachtelte Stellen ausgenommen, ist es in eine persönliche, zuweilen
zart lyrische, oft plastisch anschauliche Sprache gewandet. (Von der selbstsicheren
Antonia heißt es einmal: Si voltò, si portò via il suo corpo, padrona di sé.) Alvaro
— man bedenke die Offenbarungen über den Sprechton der Mutter (S. 237) —
ist ein Meister der Nuance. Versteht es der eingangs erwähnte Deuter, auch kaum
Angetöntes, ja Verschwiegenes zu erhorchen, aller Art Imponderabilien zu erfühlen,
zu ertasten, dann harren seiner köstlichste Exegetenfreuden.

Elsa Nerina Baragiola.

*) Auch drei tessinische Bekenntnisse kämen in Betracht: Chiesas Tempo di
marzo, Filippinis Signore dei poveri morti, Elena Bonzanigos Serena Serodine (siehe
Besprechung Septemberheft 1944, Seite 384. Schriftleitung), sowie die Amiate des
Italo-Berners Adolfo Jenni.

2) Beide Bücher erschienen bei Bompiani, Mailand.


	Kulturelle Umschau

