
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 9

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


570 Politische Rundschau

Stellung sagen kann, daß die russische Politik umso beunruhigender geworden ist,
seitdem Stalins Worte offensichtlich innerhalb Rußlands selbst nicht mehr letzthin
ausschlaggebend sind. Wer die einunddreißig Antworten Best, die Stalin am 28.
Oktober dem Präsidenten der «United Press», Hugh Baillie, gab und sie mit den von
Molotow, Wyschinsky und Nowikow in New York in der Praxis tatsächlich erteilten
Antworten vergleicht, wird den Widerspruch sofort erkennen. Das erschwert die
ohnehin schwierige Außenpolitik so ungemein, daß sich der Beobachter nicht eines
Lächelns über die selbstsicheren Abgeordneten erwehren kann, die glaubten, ein
Bezept für die Beseitigung eines von ihnen erfundenen «unvermeidlichen Konflikts»
zwischen zwei Wirtschaftssystemen entdeckt zu haben.

Die Außenpolitik Bevins kann sich deshalb weiterhin auf die überwältigende
Zustimmung seiner Landsleute aller Parteien stützen. Denn sie allein kann die
Welt von den verheerenden Wirkungen des Hitlerkrieges heilen, und sie — langsam

— dem Frieden zuführen.
Stanford Hall, Loughborough (England), Ende November 1946.

F. W. Pick.

Kulturelle Umschau

Zürcher Schauspielhaus
In Molières «Eingebildetem Kranken» liegen die tragischen Töne, die den

Komödien dieses Dichters ihren grausamen Charakter geben — grausam ist immer nur
die Tragikomödie, niemals die reine Tragödie —, so tief, daß sie nur an Hand seiner
Lebensgeschichte richtig heraustreten. Dann allerdings auch mit einer Grellheit,
welche ins Gedächtnis zurückruft, wie nach dem bekannten Wort die eigentlichen
Komödien des Lebens hinter der tragischen, und so auch die eigentlichen Tragödien
hinter der komischen Maske gespielt werden. Molière selbst war schwindsüchtig, und
es ist zu ahnen, welche nutzlosen Hoffnungen, Qualen, Demütigungen ihm nach
ihrem damaligen Wissensstande die Ärzte im Verlauf dieses Leidens bereitet haben.
Was dagegen bei den meisten Ärzten gegenüber jener Zeit gleichgeblieben, ist, den!
Kranken an dem Punkte, wo ihre Einsicht und ihr Können aufhört, autoritativ mit
hochgenommener Gebärde als reinen Hypochonder zu erklären. Molière rächte sich
auf der Bühne ausgiebig für alles, was die Ärzte ihm zugefügt hatten, — ähnlich
wie Heraklit in seiner Philosophie. Aber Bache, in allem Letzten geistig doch
unmächtig, ist keine Muse, und am wenigsten die des Humors. Es gibt Stellen in diesem
Werke Molières, wie in manchem anderen von ihm, wo die Wut des wehrlos
Gepeinigten so abstandslos und ohne auch nur den Entwurf innerer Befreiung
herausflammt, daß daran die Leuchte der Kunst sich unmöglich entzünden kann — so
wenig wie etwa an Wagners Beckmesser-Satire oder an Piatons ewiger, blind
haßvoller Sophisten-Karikierung —, von der man nur sagen kann: Entweder waren
die Sophisten so, wie Piaton sie darstellt, dann war es eines großen Geistes
unwürdig, ein Leben lang in gesammelter Hingebung auf sie loszuschlagen, oder sie

waren nicht so, dann war Piaton ein leidenschaftsverzerrter Verleumder. Und es

gehört schon die Schar fanatisierter Gläubiger dazu, die Wagner wie Piaton hinterlassen

haben, um Beckmesser und Euthydemos komisch und nicht bis zum Frösteln
langweilig zu finden. Molière, dem es an solchen ungesalzenen Anbetern auch nicht
fehlt, erwehrt sich hier ihrer und der Gefahr, seine Menschenschau möchte durch
seine persönliche Verbitterung aus dem Kunstbereiche herausgerissen werden, auf
eine großartige, durchaus dämonische Weise: er gibt den Ärzten, was sein Arm



Kulturelle Umschau 571

an Schlagkraft hergibt; aber den letzten, vernichtenden Schlag spart er für sich selbst
auf. Er stellt sich selber, den Sterbenden, als eingebildeten Kranken dar, dessen

unwürdige Torheit, von den Ärzten künstlich hervorgebracht, diese in ihrer Scharlatanerie

schließlich doch wieder rechtfertigt. So wie er sich, den von Qualen
gerechter Eifersucht Zerfleischten, als den lächerlichen und auf der ganzen Linie ins
Unrecht gesetzten betrogenen Ehemann oder Freier dargestellt hatte. Tat er dies

nur aus einem exhibitionistischen Bedürfnis widernatürlicher Selbstschändimg? Nein;
das menschlich Große der daraus erwachsenden Dichtung schließt das aus. Er gab
vielmehr irgendwo seinem Schicksal gegen sich selbst recht. Das einzige, woran
Molière glaubte, war «die Natur» — in einem begrifflich nicht allzu tiefen, aber
eben durch die Gläubigkeit doch sehr vertieften Sinn. Aus dieser Gläubigkeit leben
die «Brüder», welche bei Molière den Standpunkt der Vernunft und des Guten zur
Geltung zu bringen pflegen. Ihre Beden sind schwer zu geben, aber höchst wichtig.
Sie müssen bei aller weltmännischen Tönung doch mit Ernst und Schwung
dargeboten werden (Herr Ginsberg vermochte das, Herr Almas vermochte es nicht).
Es sind irgendwie die großen Brüder von uns allen; und Molière selbst klagt sich
durch sie an und stellt sich zur Sache der «Natur», welche in der Liebe Jugend zu
Jugend fügt, und in der Krankheit auf den «Lebensquell in uns selbst» verweist.
(Dieses Wort steht nicht im Urtext; es mag hingehen als Zusammenfassung der
teilweise sehr weisen und schönen Beden Béraldes über Natur und Heilkunde
daselbst, welche der Schere des Dramaturgen zum Opfer fielen.) Jeder Kranke oder
Krankgewesene kennt diese Augenblicke — wo er deutlich empfindet, daß er «eigentlich»

alles selbst machen sollte, und es auch könnte, wenn —. Dieses Wenn spielt
hier Molière gegen sich selbst aus — zu Unrecht, denn er starb unmittelbar aus der
Bolle des «Eingebildeten Kranken», von der Bühne weg. Der skurrilen Wildheit
dieser Schicksals- und Selbstironie ist nur zu vergleichen, daß der, welcher ohne
etwas von Beligion zu verstehen, doch durch schneidende Kennzeichnung
heuchlerischer Widerreligion dem Christentum einen Dienst erwiesen hatte wie
vielleicht dann keiner mehr bis auf Nietzsche, ohne kirchliches Begräbnis beerdigt
werden sollte!

Es ist vielleicht nicht bedeutungslos, daß der bedeutende Künstler, der vor
acht Jahren hier den durch ungezügeltes Begehren immer tiefer in Lüge verstrickten
Tartuffe spielte, nun seinem Bruder in der Lüge und Selbstsucht, die diesmal auf
der Schwäche wuchert, seine Gestaltung leiht. Man kann auch dem Argan Herrn
Kaisers nicht vorwerfen, daß ihm die tragischen Untertöne fehlten. Höchstens eines,
dessen wir uns aus seiner damaligen Darstellung des Arnolphe («Frauenschule») mit
Bewunderung erinnern: ein gelegentliches leises Durchschimmern der hilflos
leidenden, Hilfe erbittenden Kreatur. Pallenbergs Argan hatte wohl diese Augenblicke
— bei allem maßlos barocken Ausbau der Bolle durch den glänzenden Improvisator.
In Einem allerdings ist Herr Kaiser kaum erreicht: in dem Beichtum und der
Ausdruckskraft seines stummen Mienenspiels. Bei Molière sind solche Fähigkeiten
besonders wichtig; denn seine Charakterchargen sind ja immer nur bezifferte, ja oft
sogar unbezifferte Bässe, und das Hauptproblem bei jeder Moliere-Aufführung ist,
diese Bässe reich, stilvoll und doch ohne Hervordrängung der Spielleitung
auszusetzen. Man kann nicht sagen, daß Herr Stecket das richtige Maß hierin eingehalten

hätte. Es genügt da nicht kahler Traditionalismus, wie er in französischen
Aufführungen Molières allzuoft zu herrschen pflegt; aber es genügt auch nicht, sich
durch die geheime Lebensfülle des Dichters zu einfallsreicher Phantasie anregen
zu lassen. Man muß solche Einfälle gehabt haben und darnach scharfe Zucht an
ihnen üben. Man muß das hemmungslos Farbige als Möglichkeit in Molière erlebt
haben und es dann doch wieder in das Französisch-Mathematische hineinfalten.
Wo hier offener Schattierungsreichtum angebracht ist, das ist in der Beweglichkeit

des eigentlichen Handlungsträgers, des Dienstmädchens Toinette. Wenngleich
auch hier des Guten zuviel getan wurde, so gefiel uns doch die Toinette Frau Golds



572 Kulturelle Umschau

in ihrer kapriziösen Wirbligkeit besser als manche ihrer tragischen Heroinen. Die
Herren Knuth und Tanner als Dr. Purgon und sein Apotheker steigerten die Dä-
monisierung des unfähigen, unfehlbarkeitsdünkelhaften, herrschsüchtigen Äskulap -
Jüngers zu übertriebener Groteske. Becht eigenartig war die Leistung Herrn Seyferths
als Thomas Diafoirus — eine Bolle, die gewöhnlich als stocksteifer Halbnarr
gespielt wird. Herr Seyferth ließ eher den künftigen wissenschaftlich aufgepufften
Hochstapler durchblicken, dem zur erfolgreichen Überzeugungskraft nur noch ein
wenig Politur und Weitläufigkeit fehlt. Das heikle Problem des Schlußballets wurde
leidlich geschmackvoll gelöst. Erich Brock.

Etudes germaniques
Im Jahre 1928 gründete Charles Andler (1866—1933), Professor für Germanistik

am Collège de France, die Société des Etudes germaniques in Paris, der er bis zu
seinem Tode vorstand. Sein Nachfolger, der nicht weniger bekannte Germanist Henri
Lichtenberger (1864—1941), schuf ein Jahr später das Institut d'Etudes germaniques
an der Sorbonne. Damit bekundeten die Pariser Akademiker ihr waches Interesse
am deutschen Kulturkreis und ihren Willen, in freisinnigem Geiste die Annäherung
des deutschen und französischen Volkes zu fördern. Mit Ausbruch des Krieges mußte
die Société des Etudes germaniques ihre Tätigkeit einstellen, nachdem seit 1933 das
ideelle Ziel der Gesellschaft bereits illusorisch geworden war. Doch am 10. März
1945 beschlossen die französischen Germanisten, die Arbeit im Schöße der Société
des Etudes germaniques, unter der Leitung von E. Vermeil, wieder aufzunehmen und
eine Zeitschrift zu schaffen, die von dieser Arbeit Zeugnis ablege. Nun liegen die»

beiden ersten Faszikel vor uns 1).
Die Absicht der Herausgeber wird klar umrissen: keine journalistische, sondern

streng wissenschaftliche Information, unbedingte Objektivität und Unparteilichkeit
gegenüber Vergangenheit und Gegenwart. («Bien de ce qui est germanique ne doit
nous être étranger, mais rien ne doit nous faire oublier que, en matière de langue
et d'art, d'économie politique ou de littérature, de philosophie ou de religion, la
Société nous demande d'être des savants, non des partisans».) Wir müssen sagen,
daß die in beiden Heften enthaltenen Artikel durchaus in diesem Geiste geschrieben
sind. Die leidenschaftslose, unvoreingenommen kritische Art, die nicht nur den
literarhistorischen Arbeiten, sondern auch der «Chronique d'Allemagne» und den

Buchbesprechungen eignet, wirkt in der heutigen Zeit, wo die vorgefaßte Meinung
überall Triumphe feiert, besonders sympathisch. Die Etudes germaniques sind ein
Beweis dafür, daß es in Frankreich jene Ritterlichkeit noch gibt, die dem geschlagenen
Gegner die Rede nicht versagt. Vor allem zeigen sie aber, wie ernsthaft man sich
dort mit dem ewig ungelösten Problem «Deutschland» beschäftigt, wie die
Auferstehung Deutschlands wichtigstes Anliegen ist, das Sicheinordnen Deutschlands in
eine neue europäische Völkergemeinschaft. So warnt Albert Béguin in seinem Buche
«Faiblesse de l'Allemagne»: «On demande des missionnaires. Il n'est pas sûr que
notre Occident soit encore à même de produire des apôtres de la liberté. Pourtant,
s'il s'avère défaillant, nous n'aurons que le choix: ou de devenir nous-mêmes les
nazis de demain, en écrasant sous une police implacable une Allemagne rendue à ses

démons, ou de subir tôt ou tard sa loi. Dans l'un et l'autre cas, c'est la mort de

l'Europe». Ebenso kommt E. Vermeil in seinem Werk «L'Allemagne» zur Erkenntnis:

«L'Europe est perdue, si la vitalité et la cohésion de sa périphérie ne font pas
définitivement échec à la vitalité et à la cohésion des Allemands, si les Allemands
eux-mêmes ne s'intègrent pas dans sa vitalité». Und der Bektor der Straßburger
Akademie, J. Dresch, fügt hinzu: «Il faut que le pangermanisme disparaisse de la

l) Revue de la Société des Etudes germaniques, no. 1 (janvier-mars), no. 2

(avril-juin), Paris 1946.



Kulturelle Umschau 573

pensée allemande pour devenir un paneuropéisme répondant au rêve nietzschéen d'une
Europe unie dans un sentiment commun et des intérêts communs». — Hier
lateinischer Sinn für Maß («l'homme terrestrement accoutumé à la vie», wie Alain-
Fournier den Franzosen charakterisierte), dort in ewiger Gärung befindliches, immer
Neues gebärendes Leben (den Sauerteig Europas nannte Claudel Deutschland): beide
sich ergänzend zur Synthese eines regenerierten Europas.

Auf die wesentlichsten Arbeiten sei hier nur kurz hingewiesen. Von L. Leibrich
eine klarblickende Wertung Nietzsches in seiner Arbeit: Nietzsche et la politique,
und in der Besprechung des Buches von A. Quinaut: Nietzsche, pages mystiques. —
A. Audoin: Carl Spitteler et le «Printemps Olympien»; J. Hyppolite: L'existence
dans la phénoménologie de Hegel; F. Mossé: Les ballades traditionnelles dans les
littératures germaniques, u. a. — Wir finden auch die erhabenen Worte des Bek-
tors der neu eröffneten Universität von Marburg, Julius Ebbinghaus: das Gelöbnis
der akademischen Lehrer an die Studenten. Endlich Ernst Wiecherts ergreifende
Bede «An die Jugend», mit einer hervorragenden französischen Übertragung, verfaßt
von den Germanistik-Studenten von Caen. «Kommt, wir wollen dir versprechen
Bettung aus dem tiefsten Schmerz». Dies Goethewort hat Wiechert seinen Werken
vorangestellt. «Wir haben alle gefehlt, und es kommt uns nicht zu, zu richten»,
dies sind seine Schlußworte. Wir möchten diese beiden Sätze auch in den Etudes
germaniques als Losung sehen. Auf ihre Art und in ihrem Bezirk leben sie ihr
auch nach. Mögen diese Hefte, die von soviel gutem Willen getragen sind, in
weitesten Kreisen Frankreichs, Deutschlands und der Welt ein Echo finden.

Carl Theodor Gossen.

Silvio Micheli
Wie Carlo Levi, Einer, der sich einprägt. Auf schwer erstrittener Lebenshöhe

schafft er sein erstes Werk: «Hartes Brot». Eigene Geschichte, eigenes Bekenntnis,
zumeist in heftigem Selbstgespräch herausgestoßen, herausgeschluchzt, dann und
wann, aus freudevoller Ergriffenheit, herausgejubelt1).

Vorerst, jahrelang, in Süditalien, dumpfer, dürftig entlöhnter Bürodienst,
konfliktgeladenes Darben mit Frau und Kind, Sehnsucht nach freiem Träumen und
Tun, nach ungehemmter Hingabe an die Vielfalt des Schönen zwischen Himmel und
Erde, nach schöpferischer Arbeit, nach Sichtung, Klärung allen Erlebens, nachts, im
Glauben an die eigenste Berufung, ungestümer Ausbruch, Aufschrei auf dem Papierblock;

dann, nach eben erreichtem menschenwürdigen Dasein, der Krieg, drei, großenteils

auf weltferner Felseninsel in verzweifelt müßigem Harren verbrachte Jahre;
nach dem Waffenstillstand, die Entbehrungen der Wandermonate auf dem endlosen
Süd-Nordweg, die quälende Frage nach den, wer weiß wohin geflüchteten Nächsten,
die Ankunft in der toskanischen Heimat — vielleicht findet er sie dort —, das
vergebliche Umherirren, Umherspähen, derweilen Bomben stürzen und Elendscharen
sich vor dem Untergang flüchten; zuletzt, die Wiederaufnahme des Suchweges,
südwärts, in stumm verwürgter Trostlosigkeit.

Ein Menschenlos, eines der vielen. Einmalig aber dessen Neuklang. Silvio
Micheli (1911 in Viareggio geboren) bedeutet uns vor allem ein urpersönlich
enthülltes Inneres, bedeutet uns — wenn auch auf einzelne Motive und Töne allzu
versessen, hie und da überflüssiger Drastik und Crüderie verfallen, nicht immer auf
die wünschbare Konzision bedacht — eine künstlerische Potenz von hinreißender
lyrischer Fülle und Spannkraft. Elsa Nerina Baragiola.

x) Pane duro. In Einaudis Sammlung «Narratori contemporanei», der wir
bedeutsame neuzeitliche Epik danken, wie Stuparichs L'isola, Quarantotti Gambinis Le
trincee, Paveses Paesi tuoi, Dessìs Racconti vecchi e nuovi, Tecchis L'isola
appassionata.


	Kulturelle Umschau

