
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 7

Artikel: Die Antwort des griechischen Geistes auf Alexander den Grossen

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Winston Churchill 427

und ein großer Schriftsteller — Historiker und Essayist. Er ging
nicht zur Hochschule, da ihn sein Vater für nicht begabt genug dazu
hielt. So erwarb er sich Bildung wie ein self-made man. Enkel eines
Herzogs und Sohn eines Lords und bedeutenden Politikers, hat er sich
doch finanziell selbst durchgeschlagen.

Die britische Demokratie hat seine Führerschaft gesucht und
ertragen, weil Churchill der Mann war, der in einem Kampf auf Leben
und Tod, Sein oder Nichtsein, nicht bloß ein genialer Organisator,
sondern ein noch genialerer Inspirator war. Er ist der Baumeister
«des Widerstandes», der «resistance»; er führte den Freiheitskrieg
gegen das Hitlertum. Sein Gegner bezeichnete ihn einmal als
militärischen Idioten und Säufer, ihn, den Unbezähmbaren, den schließ-
lichen Sieger.

Es ist ein seltsam Ding um die Völker und die Männer, die als
deren Führer erkoren werden. Ein Landsmann Churchills, der ihn
sehr gut kannte (Lord Birkenhead), hob eines an Churchill hervor:
die anima candidissima.

Max Silberschmidt.

Die Antwort des griechischen Geistes
auf Alexander den Großen

Von Karl Schefold

«Der Name Alexander bezeichnet das Ende einer Weltepoche,
den Anfang einer neuen». So beginnt Johann Gustav Droysen seine
geniale Geschichte des wunderbaren Jünglings, und mit dieser
Auffassung beherrscht er seit dem Erscheinen seines Werkes (1836) die
ganze Geschichtschreibung. Alexander zerbreche die klassische Welt
des griechischen Stadtstaates, er begründe ein monarchisches
Zeitalter, in dem sich Griechen und Barbaren vermischen, sein Geist
bestimme den der Folgezeit in Philosophie, Geschichtschreibung, Dichtung

und Bildkunst — so hören wir seit der Schule. Bis heute
vertreten bedeutende Historiker die Auffassung, die durch Alexander
begründete hellenistische Epoche reiche bis zum Ende der Antike.

Diese ganze Vorstellung aber ist unscharf. Sie entspringt einer
vereinfachenden Auffassung des geschichtlichen Geschehens. Man ist
nur zu leicht versucht, geistige Wandlungen auf politische Ereignisse
und gesellschaftliche Umwälzungen zurückzuführen. Umgekehrt
verlangt man vom Künstler, er solle auf jede politische Wandlung, auf
jedes äußere Ereignis reagieren. Der Geist aber kennt keine solche
Bindung und geht seine eigenen Wege, er kann im inneren und im
äußeren Geschehen wirken. Er kann politische Vorgänge und Ge-



428 Karl Schefold

bilde so durchdringen, daß sie als ein Kunstwerk erscheinen, er kann
sich aber auch aus den äußeren Vorgängen zurückziehen, und sich
seine stillen Kammern bauen, in denen Unvergängliches entsteht.
Wenn die Zeit dazu gekommen ist, wirkt dann dieses innere
Geschehen wieder auf das Äußere zurück.

Gestalt und Werk Alexanders gehören zu den größten geistigen
Ereignissen in der politischen Geschichte. Seine Schöpfung aber ist
mehr mit der Klassik verbunden, als mit der Epoche des «Hellenismus»,

die unmittelbar auf ihn folgte, und ihre geistige Auswirkung
ist in ihrem ganzen Ausmaß erst zu erkennen, seitdem die hellenistischen

Reiche zusammengebrochen und um 100 v. Chr. die Römer zu
den Herren der Welt geworden waren. Caesar ist der größte Nachfahre

Alexanders. Nicht umsonst berufen sich die römischen Kaiser
immer wieder auf das göttliche Vorbild des jungen Helden. Nun erst
beginnen sich alle Bevölkerungen des Reiches zu mischen, nun
entsteht eine Kultur, die über alle Unterschiede der Sprache und Rasse

hinweg einen einheitlichen Charakter hat, nun erst schafft die Dichtung

und die bildende Kunst den geistigen Ausdruck für das Weltreich.

Es sei nur an den größten Dichter dieser Epoche erinnert, an
Vergil. Er schildert nicht die Erlebnisse einzelner Helden wie sein
Vorbild Homer, sondern jeder einzelne seiner Helden, voran Aeneas
selbst, ist der Träger einer weltgeschichtlichen Bestimmung, ist Glied
des geschichtlichen Kosmos, der von Troja bis zum Rom des Kaisers
Augustus reicht, und den Kosmos des Kaiserreichs mythisch
überwölbt. Vergil stellt den geistigen Raum des Reiches dar, und ebenso
schafft die gleichzeitige bildende Kunst den wirklichen Raum, in den
gewaltige Wölbungen der römischen Architektur, in der illusionistischen

Raumdarstellung der römischen Wandmalerei, wie sie die
Griechen nicht kannten, in den Straßen, Brücken und Aquädukten,
die das ganze Reich in einer unerhörten Weise zusammenschließen.

All dies war durch Alexander vorbereitet. Er strebte eine
Mischung der Volkselemente seines Reiches an, begünstigte Ehen
zwischen Griechen und Persern, nahm Perser in seine Verwaltung auf,
schuf eine einheitliche Reichsmünze, ein Herrscherkostüm aus
griechischen und persischen Elementen und plante Kunstwerke, die eine
Synthese griechischer und persischer Elemente werden sollten. Der
König vollendete damit Entwicklungen, die in der älteren griechischen
Geschichte angelegt waren. Hellenismus im engeren Sinn einer
Beeinflussung der Nachbarvölker durch die Griechen ist fast so alt wie
die griechische Kultur. Seit dem achten Jahrhundert v. Chr. wurde
die Kunst der Phrygier, Perser, Ägypter, Etrusker immer stärker mit
griechischen Elementen durchsetzt, von griechischem Formgefühl
durchdrungen. In der Klassik, besonders im vierten Jahrhundert,
wurde der Hellenismus aus einer tatsächlichen Wirkung zu einem



Die Antwort des griechischen Geistes auf Alexander den Großen 429

geistigen Programm. Der attische Redner Isokrates, Platons
Zeitgenosse und Gegner, forderte in einer berühmten Rede in Olympia
380 v. Chr. die Griechen auf, ihre Bruderkriege zu beenden und die
Griechen Kleinasiens zu befreien; vor allem aber, sich der Einheit
und Eigenart der unvergleichlichen griechischen Kultur bewußt zu
werden. In weiteren Reden und in einem Briefwechsel mit dem Vater
Alexanders des Großen wurden diese Ideen weiter gefördert. Als
Alexander das kulturell schon stark hellenisierte Perserreich den
Griechen auch politisch unterwarf, vollzog er also ein Programm der
Klassik.

Gewiß kann man Alexander dennoch nicht einfach zur griechischen

Klassik rechnen. Er steht zwischen und über den Zeiten,
sprengte überkommene Bahmen griechischen Seins. Aber über diese
Rahmen hatte das Griechentum schon hinauszuwachsen begonnen.
Der König verhält sich zur griechischen Klassik ähnlich wie Piaton.
Beide schenkten dem griechischen Sein eine neue Dimension, der eine
im äußeren Raum, der andere im inneren des Denkens, in der Ideenlehre.

Beide wurzeln in der Klassik und wirkten sich erst viel später
aus, Piaton im Neuplatonismus und im Christentum. Mit dem gleichen
Recht, mit dem Droysen Alexander den Begründer einer Weltepoche
genannt hat, könnte man Piaton den Begründer der christlichen Weltzeit

nennen. Sein eigener und größter Schüler Aristoteles aber hat
sich von ihm abgewandt und schloß die ins Unendliche aufgerissene
Welt.

Etwas Ähnliches widerfuhr Alexander. Die unmittelbare Folgezeit

steht Alexander geistig ferner als die Klassik. Das Reich zerfiel
in die kleineren Nachfolgerstaaten. Griechen und Barbaren schlössen
sich wieder stärker gegeneinander ab. Die Griechen lebten in den
neugegründeten Städten wie in der alten griechischen Stadt und
schufen reingriechische Kunst; die Barbaren lebten ebenso für sich,
und gerade an der ägyptischen Kunst läßt sich beobachten, daß sie
Stilmischungen strenger vermeidet, als in der Zeit unmittelbar vor
Alexander. Man darf dies nicht als Rückständigkeit und Verbohrtheit

verstehen. Alles geistige Leben will klare Umrisse, wenn es nicht
ins Formlose verströmen soll. In der unbegrenzten Weite, in der
Gefahr der Vermischung, wurde man sich seiner Eigenart neu bewußt.

Die griechische Kunst hatte noch einen Weg zu Ende zu gehen,
bevor sie in der Römerzeit in den Dienst des Weltreichs trat. Neue
Seiten des griechischen Lebens wurden zum ersten Mal sichtbar. Hatte
die Klassik die großen Götter- und Sagenbilder geschaffen, so wendet
sich die Kunst nun begleitenden Wesen, wie den Satyrn und Mänaden
zu, in denen das Dämonische neu und unmittelbar erfahren wird.
Einen größeren Raum nehmen Bilder von Frauen und Kindern, ja
Sklaven und Barbaren ein. Man vertieft sich in die Wirklichkeit des



430 Karl Schefold

überlieferten griechischen Lebens, und gewinnt in ihr einen Halt gegen
die unermeßlichen Möglichkeiten der neu erweiterten Welt. Besonders
aber blüht das Bildnis, und zumal das der großen Denker, die in dem
erschütterten Dasein dem Einzelnen einen neuen Halt zu geben wußten.
Nie ist der Kampf des bildenden Geistes mit dem Grenzenlosen, mit
dem Tod ergreifender geschildert worden, als in den tief beseelten
Porträts des Philosophen Epikur und des Lustspieldichters Menander.

Wir würden in der Zeit Alexanders mächtige, monumentale
Formen der bildenden Kunst erwarten. Statt dessen bricht die große
Form der Klassik zusammen, es ist eine Krise des Monumentalen
zu beobachten, die sich im kleinen Format der Bild- und Bauwerke
und besonders darin äußert, daß nun die Blütezeit der kleinen Tanagra-
figürchen beginnt. Die anmutigen Statuetten von Mädchen und
Kindern, die zu vielen Tausenden ins Grab gelegt und in Häusern
aufgestellt wurden, haben so wenig mit dem großen Geschehen der Zeit
zu tun, daß man nie aus der Kunst auf die Geschichte dieser Epoche
schließen könnte. Nicht nur in der Krise des Formats, sondern auch
im Verhältnis der Bildwerke zum Raum beobachtet man dieses sich
Abschließen des griechischen Geistes. Die Gestalten hüllen sich wie
frierend in den Mantel, verbinden sich nicht harmonisch mit der
Atmosphäre, wie die der späten Klassik. Die Oberflächen ziehen sich
zu abstrakten, scharf brechenden Flächen zusammen, wie Kristalle.
Das Zeitmaß der Erzählung erhält kurze, scharfe heftige Rhythmen,
im Gegensatz zum harmonischen Sein der Klassik. Die Baukunst
bevorzugt wieder den strengen dorischen Stil, in knappen, schlichten
Formen, anstelle der weicheren ionischen und korinthischen
Ordnungen.

All dies findet seine genaue Entsprechung in der Literatur.
Menander, der Schöpfer des bürgerlichen Lustspiels, das Vorbild für
Plautus und Terenz, Ariost, Shakespeare und Goldoni, kümmert sich
nicht im mindesten um die Taten des göttlichen Alexander, sondern
schildert reines Menschentum im alltäglichen Leben von Liebenden
und Freunden, von mürrischen Vätern und listigen Sklaven. Nichts
bleibt mehr von den Gestalten der Sage, in denen die attische Tragödie
ihre Urbilder des Menschentums geformt hatte. Im Geiste Menanders
schildert sein Freund Theophrast die Charaktere bürgerlicher
Menschen, mit dem eindringenden Verstehen der gleichzeitigen Bildniskunst.

Die zeitgenössische Lyrik wählt die knappsten Formen und
bringt sie zur höchsten Vollendung : das scharfgeschliffene Epigramm,
die kurze Elegie, Idyllen und Mimiamben, die Alltagsszenen schildern.
Schon Alexander klagte, daß er seinen Homer nicht finden würde.
Erst dem Kaiser Augustus wurde ein solcher Dichter in Vergil
geschenkt. Alexander mußte sich mit Geschichtschreibern begnügen, die
wohl einen Sinn für seine Gestalt, seine Taten, die Reize der fernen



Die Antwort des griechischen Geistes auf Alexander den Großen 431

Länder hatten, aber noch keinen Ausdruck für seine weltgeschichtliche

Bedeutung fanden. Erst Historiker der Römerzeit, seit dem
großen Polybios, wußten das einzelne Geschehen seiner Zufälligkeit
zu entkleiden und in der Erkenntnis seines höheren Zusammenhangs
zu weihen.

Wohl hatten schon ältere Philosophen den Menschen zum
Weltbürger erklärt, wie Antisthenes und die Kyniker. Sie hatten noch in
der späten Klassik die Grenzen des bisherigen Stadtstaates geleugnet.
Nach Alexander aber suchen die Begründer der großen Schulen der
Stoa und des «Gartens»: Zenon, Epikur und ihre Nachfolger gerade
neue Grenzen. Sie suchen dem Einzelnen in der unermeßlich
erweiterten Welt neuen Halt für sein Leben zu geben, sind aber noch
weit entfernt von einer philosophischen Begründung der neuen
Reichsvorstellung. Auch Aristoteles, der große Lehrer Alexanders, trat geistig

in Gegensatz zu ihm. Sein unermüdlicher Fleiß galt dem Schildern
und Verstehen des Bestehenden, der Zusammenfassung des ganzen
griechischen Erbes, nicht der Konzeption einer neuen Weltordnung.
Erst Poseidonios schuf um 100 v. Chr., am Beginn der Römerzeit,
das erste jener weltumspannenden Systeme, die in Raum und Zeit der
kosmischen Weite des Reichs entsprachen, und eine unermeßliche
Nachfolge bis Hegel fanden. Der älteren griechischen Philosophie war
es um das Wesen des Seins und dann um das Gesetz des rechten
Lebens gegangen. Das uns so geläufige Einordnen aller Erscheinungen
in Systeme war ihr fremd; es beginnt erst mit Poseidonios.

Man wird einwenden : Lysipp bildete Alexander in seinen Statuen
als den Eroberer des Erdkreises, löwenhaft, mit dem flammenden
«feuchten» Blick des Auges; Apelles mit dem Blitz, so eindrucksvoll,
daß Hand und Blitz aus dem Bild hervorzutreten schienen. Auf den
herrlichen Münzbildnissen Alexanders und seiner Nachfolger lebt
diese Vorstellung des Herrschers weiter. Dies ist richtig; im
Herrscherbild erhält sich im Gegensatz zur Schlichtheit der übrigen Kunst
eine Auffassung, die noch von der großen Gesinnung der Klassik
zehrt. Aber diese Auffassung gilt nur der Göttlichkeit des
Herrschers, als einem der Pfeiler der hellenistischen Staatlichkeit, und
nicht dem Ganzen der geistigen Wirklichkeit, die mit Alexander in
die Welt getreten ist.

Selbst in dem schönsten der erhaltenen Bildnisse Alexanders, auf
dem gewaltigen Gemälde seines Sieges über den Perserkönig, das in
einer antiken Mosaikkopie in Neapel erhalten ist, finden wir eine
Auffassung, die der vom triumphierenden jugendlichen Helden gerade
entgegengesetzt ist. Alexander ist mit einem kleinen Haufen von
Reitern ins Zentrum des Perserheeres eingebrochen und hat mit
seiner Lanze den einen der beiden persischen Großen gefällt, die als
Flankenschutz neben dem Wagen ihres Großkönigs ritten. König



432 Karl Schefold: Antwort des griechischen Geistes auf Alexander den Großen

Dareios selbst aber hat seinem Wagenlenker schon die Flucht
befohlen. Das Viergespann sprengt schräg nach rechts vorwärts aus
dem Bild, der Herrscher streckt fliehend und klagend die Hand zum
Sieger aus und an den begleitenden persischen Großen ist in der
verschiedensten Weise das Entsetzen über die ungeheuere Entscheidung
geschildert. Die größere rechte Hälfte des Bildes also malt das
Schicksal der Perser, das wir wohl tragisch nennen dürfen. Denn im
Künstler und im Bild lebt noch die Vorstellung von der inneren und
äußeren Größe dieses Weltreiches, das durch Jahrhunderte für die
Griechen so bedeutsam war, aber auch die Ehrfurcht vor der Gestalt
dieses Königs, der nach seinen schwachen Vorgängern zum ersten Mal
wieder Würde und Adel der Könige aus der großen Zeit des Reiches
bewährte. Mit ähnlicher frommer Scheu vor dem Schicksal der
Besiegten hatte einst Aischylos die Tragödie der Perser bei Salamis
gestaltet, und ähnlich groß sieht die griechische Kunst immer den
Besiegten, im Gegensatz zu allen anderen Völkern, die sich nicht genug
tun können, den eigenen Triumph zu feiern und den feigen Gegner
zu schmähen.

In diesem so einfachen als tiefen Bild aber erhält die Gestalt des

Siegers noch einen besonderen Charakter, der für uns hier am
wichtigsten ist. Der prächtigen Umgebung des Großkönigs hält um
Alexander nur der kahle dürre Baum das Gleichgewicht, die einzige
Andeutung von Landschaft im ganzen Bild, und dieselbe unheimliche
Stimmung ist auch das bloße Haupt Alexanders mit seiner flatternden
Mähne und seinem lodernden Blick; derselbe Schauer um den
silbernen Panzer mit dem Gorgonenhaupt und um das leidenschaftliche

Haupt des Rosses Bukephalos. Etwas Göttliches ist hier auf der
Erde erschienen, aber nicht mit dem beglückenden Glanz des klassischen

Heroen, nicht im strahlenden Triumph der überlegenen Welt,
sondern als zerstörender Blitz.

Man wird der Antwort des griechischen Geistes auf Alexander
den Großen ihren Wert und ihre Würde nicht absprechen, auch wenn
der Geist Alexanders schließlich die umfassendere Wirkung hatte.
Schon der Redner Demosthenes, der die Freiheit Athens bis zu ihrem
tragischen Untergang verteidigte, stand in einem ähnlichen Gegensatz

zum Vater Alexanders, wie die Dichter und Künstler der Folgezeit

sich gegen den Geist Alexanders selbst behaupteten. Man hat
lange darüber gestritten, wer mehr im Recht gewesen sei,
Demosthenes, oder der schließlich erfolgreiche König von Mazedonien. Nur
wer alles nach dem äußeren Erfolg abschätzt, kann so streiten. Der
Wert eines Mannes, einer Tat, bemißt sich nur nach ihrem inneren
Rang.


	Die Antwort des griechischen Geistes auf Alexander den Grossen

