
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


373

Kulturelle Umschau

Zur Ausstellung italienischer Kunst in Luzern
Die gegenwärtig in Luzern zu sehenden Kunstschätze aus der Ambrosiana und

andern oberitalienischen Sammlungen bilden eine Schau von wahrhaft historischer
Bedeutung. Tiefe Sinnbildhaftigkeit und völkerverbindende Tragweite eignen schon
der bloßen Tatsache, daß es so kurz nach dem furchtbarsten aller Kriege, inmitten
eines versengten Erdteils, dessen Kulturgüter zum großen Teil vernichtet oder
zerstreut sind, überhaupt möglich geworden ist, eine Ausstellung von solchem Gewicht
zu schaffen. Aus der an überragenden Kunstwerken armen, aber kunsthungrigen
kleinen Schweiz, der 1939 die strahlenden Offenbarungen des Pradomuseums
zuteil geworden waren, leuchtet jetzt zum zweiten Mal das reine Feuer geläuterter
Kunst und erhabenen Menschentums in eine dunkle, desorientierte Welt hinaus.

Eine Versammlung mächtiger Zeugen abendländischer Kultur erwartet den
Kunstfreund: 111 Gemälde, 75 Handzeichnungen, 91 reichverzierte Handschriften
und Druckwerke, 52 Blätter einer illuminierten Ilias aus dem 4. Jahrhundert, 10
Gobelins und weitere Kostbarkeiten in Elfenbein und Metall. Diese zahlenmäßige
Inhaltsangabe und die in wiederholten Besuchen erhärtete Feststellung, daß mit
wenigen Ausnahmen fast jedes dieser Kunstwerke einer gründlichen Erläuterung
oder erneuter wissenschaftlicher Würdigung wert wäre, mögen die Rechtfertigung
dafür sein, daß wir im vorliegenden Rahmen auf eine Ausstellungsbesprechung im
landläufigen Sinne bewußt verzichten. Angesichts der durchweg hohen und höchsten
Qualität der dargebotenen Werke dürfen wir die Schaulustigen, die unbeschwert
genießerisch von Bild zu Bild schlendern, wie auch die ernsthafteren, um tiefere
Erkenntnisse ringenden Liebhaber der Kunst ruhig sich selber überlassen.

Dagegen scheint uns eine Besinnung auf die allgemeine kulturerneuernde
Wirkung notwendig, die die Ausstellung im gegenwärtigen Zeitpunkt für uns als
Menschen und Künstler haben kann; denn religiöse und künstlerische Erlebnisse sind nur
dann wertvoll, wenn die unmeßbaren Erschütterungen der Seele zum Antrieb für
eine ruhig denkende Überprüfung des eigenen Standortes und der persönlichen Ge-
staltungsabsichten werden. Da aber jeder Mensch seinen eigenen Kompaß hat, wollen
die nachfolgenden Ausführungen nichts mehr sein als Anregungen zu besinnlicher
Betrachtung über die innere Situation unserer Zeit.

Seit dem Expressionismus und der sozialtendenziösen Kunst nach dem ersten
Weltkrieg hat der Mensch als Bildgegenstand immer mehr an Bedeutung eingebüßt.
So sind wir Schweizer es schon seit Jahren gewohnt, in Ausstellungen zeitgenössischer
Kunst neben vielen Landschaften, Stilleben und surrealistischen Vexierbildern nur
noch wenige Menschendarstellungen anzutreffen. Dieser Motivkreis erschöpft sich
in der Regel in einigen Bildnissen und den sattsam bekannten, oft verzeichneten
liegenden weiblichen Akten, während die großgebaute Figurenfolge zur seltenen
Ausnahme geworden ist.

Von grundsätzlich anderer Zusammensetzung ist die Luzerner Schau. Abgesehen

von Caravaggios hervorragendem «Früchtekorb» — wohl dem ersten eigentlichen

Stilleben in Europa — beherrscht der Mensch in gottähnlicher Ausschließlichkeit
die Bildfläche. Natürlich läßt sich diese Erscheinung unschwer mit dem

italienischen Volkscharakter und mit dem Wesen der Renaissance erklären, die den
Menschen als das Maß aller Dinge betrachtete; man wird sich aber doch daran
erinnern müssen, daß auch hierzulande bis gegen Ende des letzten Jahrhunderts die
Figur noch ein häufiger Bildgegenstand war. Allerdings hat der Mensch seither mit
Kamera und Film die Mittel gewonnen, sich in jeder möglichen und unmöglichen



374 Kulturelle Umschau

Pose, ja, in jeder wirklichen oder gemimten seelischen Bewegung festzuhalten und
sogar in Überlebensgröße auf eine Bildfläche zu projizieren. Damit wurden alle
mittelmäßigen und selbst überdurchschnittlichen Maler von der Menschendarstellung
weitgehend ausgeschlossen. Die von der reproduzierenden Technik bedrängten
Künstler und eine vom übersetzten Lebenstempo gehetzte Menschheit suchen ihren
ausgleichenden Erlebnisbereich vorwiegend in der Problemlosigkeit von Landschaft
und Stilleben. Trotz Telephon, Radio und Flugzeug, die uns äußerlich nach Wunsch
näherbringen, leben wir in einer seltsamen Entfremdung. Nützlichkeit und materielle
Zweckmäßigkeit bestimmen oft auch unsere unbewußte Haltung. Wir lassen unsere
Mitmenschen im besten Falle ungestört leben, aber wir haben es verlernt, uns
einläßlich und kommerziell uninteressiert mit ihrer Eigenart auseinanderzusetzen. In
kurzer Begegnung nehmen wir das Andersgeartete in der Illustrierten oder im Film»

zur Kenntnis. Wie sich unsere vielgerühmte charitative Tätigkeit immer häufiger
in einmaligen repräsentativen Großaktionen, weniger aber in einer anonymen stetigen
Anstrengung des Einzelnen vollzieht, so auch mangeln uns Zeit und innere Sammlung,

um uns eingehend menschlich und künstlerisch um das Bild des Mitmenschen
zu bemühen. Der verdichtete Wesensausdruck in dem mit einfachsten Mitteln
gestalteten «Männerkopf» des Antonello da Messina oder die außerordentlich
feingestufte, die große Fläche spielend beherrschende Charakterisierungskunst Moronis
in seinem «Edelmann» und gar der vom 58jährigen Tizian in höchster Meisterschaft
gemalte «Alte Krieger», dessen Haupt wie eine Vision verhalten hintergründiges
Leben aussagt, mögen uns wieder einmal bewußt werden lassen, welch hohes Maß
an Einfühlung, an selektivem Spürsinn und schließlich an schöpferischer Kraft
nötig ist, um ein wahrhaft großes Bildnis zu schaffen. Solche überzeitlich gültigen
Bekenntnisse des Menschen zum Menschen wären — so scheint uns — auch heute
noch des jahrelangen Ringens der Besten wert.

So stellt uns die italienische Kunst den Menschen mit aller Deutlichkeit zur
Diskussion. Heute wie zur Zeit der Renaissance betrachtet sich der Mensch als

Mittelpunkt der Schöpfung, aber die Standorte sind doch deutlich verschieden. Das
wird uns klar vor den Werken des einzigen Lionardo da Vinci, des genialen Prototyps

der Hochrenaissance. Wir bewundern die unerschöpfliche technische
Erfinderphantasie, die sich in Skizzen von anschaulicher Klarheit kundgibt, und wir
bestaunen — in einem voreiligen Gefühl verwandtschaftlicher Annäherung — seine
Entwürfe für Flugzeuge, Bomben und Kampfwagen ...; aber wir übersehen
ein Grundlegendes: Lionardo war ein Forscher um der Gesetze willen, die er
hinter den Dingen und Vorgängen suchte, und seine Konstruktionen waren vornehmlich

Proben auf das Exempel. Forschung war ihm leidenschaftlicher Selbstzweck
zur Erweiterung und Vertiefung seines Weltbildes und seiner im schönsten Sinne
pantheistischen Religiosität. Wie selten ist dieser Menschenschlag heutzutage! Unsere
technischen Forschungen sind Mittel zum Zweck materieller, merkantiler, politischer
Massenauswertung. Von jeder Erfindung geht ein magnetischer Zwang zu materieller
Auswertung auf den Urheber zurück. Lionardo hat ihm widerstanden. Diese in einem
universalen Lebensgefühl ruhende Freiheit ermöglichte die homogene Verbindung
einer Unsumme von Erkenntnissen mit seiner persönlichen Wesensanlage. Sein Stil
ist der künstlerisch grundlegenden Kraft zu organisch zusammenfassender überschau

entwachsen. Er stellt eine völlig ausgewogene und unlösliche Verschmelzimg
von scharfer zeichnerischer Charakterisierung, persönlicher Rhythmisierung der
Formen, plastischer Fülle und sublimster malerischer Feinheit dar. Diese
vielschichtige stilistische Einheit konnte — wie man sich in der Ausstellung überzeugen
mag — von seinen Schülern und Nachahmern, so großartig ihre Leistungen sind,
nie erreicht, durch beflissene Übertreibung des verhalten strahlenden Gefühlsausdrucks

ins Sentimentale nur parodiert werden.
In dieser Ausstellung wird nicht nur der Mensch und seine Verhältnis zur

Technik zur Diskussion gestellt, sondern noch ein Zweites: seine Werke. Wenn wir



Kulturelle Umschau 375

offen sein wollen, muß sich vor den Meisterwerken in Luzern für uns auch das
Problem der Form neu aufrollen. Um allen Mißverständnissen vorzubeugen, sei gleich
erklärt, daß es sich dabei niemals um die tote, verwerfliche Imitation der Formensprache

eines Lionardo, Raffael oder Tizian handeln kann. In einer völlig andern
Zeit lebend, auf einer andern Stufe der Seh-Entwicklung stehend, müssen wir
selbstverständlich unsere eigene, der Gegenwart entsprechende Bildform finden. Was aber
über alle historischen Unterschiede hinweg immer zur Diskussion stehen muß, sind
die qualitativen Gestaltungsgrundsätze. So erhebt sich für jeden ernsthaften
Menschen und Künstler in dieser Ausstellung die Frage: «Ist mein Weg zur Form der
richtige? Bevorzuge ich nicht gewisse bequeme Abkürzungen, witzige Kunstgriffe,
die rasch zu einnehmenden Formen führen, die aber innerlich arm an Geist und
Seele bleiben?» In der Ambrosiana drängt sich die Wahrnehmung auf, daß selbst
Maler «dritten oder noch geringeren Ranges» formal auf einer sehr bemerkenswerten
Stufe des Könnens stehen. Angesichts dieser Tatsache regt sich immer deutlicher
der alte latente Wunsch, es möchte der geistige und handwerkliche Stand unserer
Künstlerscharen um ein Beträchtliches gehoben werden. Selbst bekannte Maler
unserer Tage verharren selbstgefällig in einer lockeren, gelegentlich auch saloppein
Skizzistik und begnügen sich mit geistreich suggestiver Andeutung. Aber sie kommen
künstlerisch nicht eben weit, weil sie der schweren schöpferischen Krise, die zwischen
der Skizze und dem durchgestalteten Werk steht, ausweichen. Die wenigen wirklich
Bedeutenden suchen und überstehen sie. Zu viele aber geben die Form zu früh aus
der Hand, weil ihnen die Stetigkeit des innern Feuers, die urtümliche Formbesessenheit

des wahren Künstlers fehlt. So bleiben elementarste Dinge unerreicht: zahlreich

sind die gezeichneten und gemalten Bildnisse, die als Porträts gewertet sein
wollen, in denen nicht einmal die Blickkoordinierung der beiden Augen zustandegebracht

worden ist. Man sehe sich schon unter dem einfachen Gesichtspunkt des

formalen Könnens die italienischen Handzeichnungen an und man lasse die klare
geistige Ordnung auf sich wirken, die durch fortwährenden Einbezug des Einzelnen
in das große übergeordnete Ganze jene klassische Coneinnitas, jene lebendige
organische Einheit erzielt, die man vor Raffaels Karton zur «Schule von Athen» am
eindrücklichsten erlebt. Hier offenbart sich Vollreife Form in einer großartig
gemessenen Komposition schlackenlos musikalisch fließender Körperfolgen. Es ist keine
Frage, daß weder hohe akademische Schultradition noch die Größe des Talentes allein
solche Werke erzeugen. Es muß ein auserwählter Charakter dahinter stehen.

Dies führt uns zur dritten und letzten Frage, die sich uns in der Ambrosiana
stellen mag: das Problem des persönlichen Fleißes. Auf die Gefahr hin, als muffiger
Spießer beiseitegeschoben zu werden, möchten wir doch den Finger auf diesen
neuralgischen Punkt legen. Kein Zweifel: wir sind zu vorschnell. Wir «verspeisen den

Tag im Tage», wie schon Goethe treffend sagte. Der begabte junge Geschäftsmann
will unbedingt mit 30 Jahren seine eigene Firma, ein Auto und eine Villa besitzen;
der talentierte junge Künstler will in Kollektivausstellungen und Monographien
gefeiert werden, ehe er drei Jahrzehnte zählt, — und das damit verbundene Buhlen
um die Gunst des Publikums verhindert das gesunde stetige Wachsen und Reifen des
Menschen und seiner Werke. Wir brauchen im Durchschnitt viel mehr persönlichen
Fleiß, und zwar anonymen persönlichen Fleiß, denn auch dies ist ein Unding, daß
iman mit jeder halbwegs gelungenen Skizze oder Studie, mit jedem fragwürdigen
Geistesblitz anmaßend vor die Öffentlichkeit tritt. Raffael schuf seine Kompositionen

nach Aussage eines Schülers inmitten von Stößen von Skizzen und Studien;
er gestaltete souverän schöpferisch aus dem Übermaß des Erworbenen, und von
Tizian wissen wir, daß er oft über hundert Sitzungen für seine Bildnisse benötigte,
— und sie sind doch gut geworden!

Wenn wir des Willens sind, in Luzern nicht nur eine verwirrende Fülle
beglückender ästhetischer Erlebnisse entgegenzunehmen, sondern uns in der Folge auchi

zu einer gründlichen Besinnung über unser Verhältnis zum Mitmenschen, zur Technik,



376 Kulturelle Umschau

zu den Problemen der Form und des persönlichen Fleißes anregen zu lassen, dann
wird diese einzigartige Ausstellung von Meisterwerken eine große und unmittelbare
kulturelle Sendung erfüllen, denn am Vorabend des Wiederaufbaus Europas tut uns
nichts dringender not als ein höheres Ethos der Arbeit. Marcel Fischer.

Platon, Leben und Lehre
XX. Tagung der Stiftung «Lucerna»

Vom 22.—26. Juli 1946 fand in Luzern die zwanzigste Tagung der Stiftung
«Lucerna» statt. Gemäß den Absichten des Stifters, des am 27. Juli 1928
verstorbenen Luzerner Kaufmanns Emil Sidler-Brunner, sollen diese Tagungen die
schweizerische philosophische und psychologische Bildungsarbeit befruchten. Die
«Lucerna» ist die einzige Institution in der Schweiz, die es dem Fachphilosophen
ermöglicht, unmittelbaren Kontakt mit den Vertretern anderer Wissenschaften und
mit dem philosophisch interessierten Laien zu nehmen, um damit seinen
Bestrebungen die nötige Resonanz zu verleihen. Während in früheren Jahren ganze
Sachgebiete im Vordergrund standen, sollten sich dieses Jahr die Vorträge um das
Leben und das Werk eines großen Geistes der abendländischen Kultur gruppieren,
um Piaton. Ein Wagnis war es, in unserer Zeit ein scheinbar so fernliegendes
Thema aufzugreifen, denn alles andere scheint uns ja heute näher als der Mensch.

In erster Linie handelte es sich dieses Jahr also darum, die Gestalt Piatons
mit allen Mitteln der philosophischen und philologischen Interpretation vor dem
Zuhörer erstehen zu lassen und dann, anhand dieser Ausführungen, auch dem
philosophisch nicht vorgebildeten Teilnehmer zu zeigen, was philosophieren ist, vor
allem auch darzulegen, daß Philosophie eine ihr allein eigentümliche Fragestellung
und Methode besitzt und nicht, wie man immer noch oft glaubt, eine vom jeweiligen
Stand der Einzelwissenschaften bedingte Synthese ist und Antwort gibt auf das, was
die Einzelwissenschaften nicht mehr zu beantworten wagen.

Im Folgenden soll eine kurze Übersicht über die Vorträge gegeben werden,
die aber lediglich einige Gedanken aus den schwer befrachteten Referaten andeuten
kann.

Ausgehend vom VII. Brief Piatons, diesem kostbarsten Selbstzeugnis des
Philosophen aus »seiner letzten Lebenszeit, entwarf Dr. René Schaerer, charge de cours an
der Universität Neuenburg, das Leben und das Werk Piatons. Die Begegnung mit
Sokrates und die politischen Enttäuschungen des Philosophen sind im Grunde
genommen dasselbe. Auf den mündlichen Unterricht Piatons sind aus seinen Schriften
nur unsichere Schlüsse zu ziehen. Das geschriebene Werk ist nur ein Ersatz für
etwas, das dahinter steht. Es sucht die Wahrheit zu erreichen, heraufzubeschwören,
enthält sie aber nicht. Das dialektische Spiel versucht ihr beizukommen. So hat
jeder Dialog ein logisches Thema, z. B. «die Gerechtigkeit», «die Rhetorik» etc.,
sein Ziel ist aber nicht die Definition dieses Begriffes, sondern das einzige wahre;
Ziel ist das Gute. Das dialektische Spiel läßt sich in ein leichtfaßliches Schema

bringen: Behauptung — Umweg über die Hypothese (die ein ideelles Element
enthalten soll) — Definition oder Zusammenbruch der Definition und neuer Rekurs
auf die Hypothese. So bleibt der Dialog immer offen, ein ständiger Neubeginn.
Jede Hypothese kommt dem Voraussetzungslosen näher. Die Mythen verfolgen den

gleichen Zweck und sind, wenigstens teilweise, pädagogisch als Ruhepunkt und
leichterer Weg zum höchsten Ziel zu erklären. Diese Darlegungen des dialektischen
Prozesses sind auf den ersten Blick wirklich bestechend und für eine vorläufige
Orientierung, besonders in gewissen Frühdialogen, von großem Nutzen. Die
Anwendung dieser «courbe platonicienne» auf die konkreten Dialoge Piatons aber konnte
nicht völlig überzeugen. Ein Schema, das sich gleicherweise auf die fünf
dialektischen Runden im «Euthyphron» wie auf die Reden im «Gastmahl» anlegen läßt,



Kulturelle Umschau 377

muß sich so viele Modifikationen gefallen lassen, daß es schließlich kein Schema
mehr ist. «Dialektik» und «Dialog» sind zwei ganz verschiedene Dinge und
gehorchen ihren eigenen Gesetzen. Der Zugang zum künstlerischen Problem der Dialoge
Piatons wird damit eher verbaut als freigelegt.

Unvoreingenommene Teilnehmer mögen sich am Anfang wohl gefragt haben,
warum eine ganze Vortragsreihe Sokrates gewidmet sei, da doch der Kurs Piaton
darstellen sollte. Doch mußten sie wohl alle feststellen, daß Sokrates nicht aus
dem platonischen Werk herausgelöst werden kann. Dr. M. Landmann, Basel,
berührte am Anfang seiner Ausführungen die Probleme, die bei einer historischen
Erfassung der Persönlichkeit des Sokrates aufgeworfen werden. Sokrates hat nichts
geschrieben; wir sind ganz auf die unter sich fast nicht zu vereinbarenden
Darstellungen seiner Schüler, zur Hauptsache Piatons und Xenophons, angewiesen. Für
Landmann besteht die große Tat des Sokrates darin, daß er das Nichts in die
Philosophie einführte. Die Philosophie des Nichtwissens ist entscheidender als die neue
ethische Wende. Das Nichtwissen ist aber nur Vorstufe, das Höchste, Noch-nicht
Erreichte wäre aber das Wissen. Diese Forderung objektiven Wissens erhebt nun
Sokrates auf ethischem Gebiet. Damit erschüttert er die Autorität der tradierten
Gesetze. Das Tun gewinnt seinen Bestand aus der eigenen Einsicht heraus. Der
Mensch wird erst so in vollem Sinne Individualität. Da niemand freiwillig unrecht
tut, woher kommt dann das Unrecht? Sokrates wird durch diese Frage zu einer
Rangordnung der Werte geführt, zu einer Wertethik. Im letzten Vortrag führte
Dr. Landmann am Beispiel des platonischen Dialoges «Theaitet» in die sokratische
Methode der Elengktik (Verwicklung des Gegners in logische Widersprüche, die zu
seiner Demütigung führen) und der Maieutik (die «Hebammenkunst», d.h. die positive

Bemühung um die Erkenntnis des Richtigen) ein. Beide sokratischen Weisen
sind aber nicht primär pädagogisch zu verstehen: Der Dialog ist ein nach außen
verlegtes Gespräch. In der dialektischen Situation prüft der Examinator sieh selbst.

Dr. Pierre Thévenaz, Philosophieprofessor an der Universität Neuenburg, sprach
deutsch über die Ethik Piatons, indem er die Leistung von Sokrates und Piaton
eindrücklich in den historischen Zusammenhang mit der Krise der griechischen Polis
stellte. Das Bemühen Piatons um eine eigentliche Ethik ist nur auf diesem Hintergrunde

verständlich, seine Tat wird damit nur umso größer.
Das Streben der Seele, der Eros, kann als Objekt nur ein Gutes haben. Da

aber in der Seele die Welt des Scheins und die Welt des Seins zusammentreffen,
ist nicht jedes Streben gut; es kommt zu einer Scheidung und Rangordnung. Die
neue Ethik ist eine Ethik der Umkehr, die sich in drei Stufen vollzieht: Abkehr —
Reinigung — Schau der Idee des Guten. Piatons Weg geht von der Ablehnung der
rein politischen Ethik zu einer auf das Innere eingestellten Ethik, die letztlich eine
Mystik wird. Doch dieses mystische Einswerden mit der Idee des Guten ist nicht
Piatons letztes Wort: der Philosoph muß wieder zurück in den Staat. Er wird
gezwungen dazu, nicht zuletzt durch den Eros, der zum Zeugen im Schönen drängt.
So ist Piatons Ethik der Kampf um das Gute, seine Politik aber der Kampf um
das geringste Übel. — Zahlreiche gut ausgewählte Partien aus Piatons Werken
untermauerten diese schönen Ausführungen.

«Das Problem der Idee ist aktuell, wenn auch in einem andern Sinne, als wir
vielleicht denken. Sie ist eine unheimliche Größe». Mit diesen Worten eröffnete
Prof. Heinrich Barth, Basel, seine Darlegung der Ideenlehre Piatons. Im Eidos als
Vorbild, im Hinblick worauf gehandelt wird, sind Gestalt und Bedeutung identisch.
Die Idee wird in einem gedacht und geschaut. — In der «Res publica» geht Piaton
vom hellenischen Staat aus, aber entworfen wird ein Gebilde ganz anderer Art: es
kommt in diesem Werke zur Erkenntnis dessen, was der Staat nach seinem
zeitlosen Wesen ist. Die Gerechtigkeit wird mit dem gerechten Menschen eins. In der
geschichtlichen Wirklichkeit konnte Piaton keine Beglaubigung seines
Staatsgedankens finden. Die Trennung von Idee und Sinnlichkeit wird eines der Grund-



378 Kulturelle Umschau

problème der platonischen Bemühung. Piaton will die Idee im Phänomen
beglaubigen lassen und findet die neue Begründung in der Kosmologie, die sich für uns
im «Timaios» darstellt. Der Kosmos wird eine Vermittlung zwischen der rein
eidetischen Welt und der einzelnen Erscheinung. Er ist Spiegelbild der göttlichen
Ordnung und selbst belebtes Wesen, ein glückseliger Gott. Diese platonische Alterslehre

gewann in der Geistesgeschichte eine ungeheure Bedeutung. In diesem
«Vorletzten» zwischen der Idee des Guten und der Realität siedelte nachplatonische
Spekulation die zwischen beiden Reichen vermittelnden Engel und Dämonen an.
(Allerdings, wie wir hinzufügen können, erst nachdem die fein abgewogene
Harmonie von «Spiel» (jzaiôiâ) und «Ernst» {onovarj) die wohl die wahre Konstante
platonischer Anthropologie ist, in die Brüche gegangen war.) Eine kritische
Besinnung auf die Idee nimmt zum Schluß den Gedanken der Einleitung wieder auf:
die platonische Idee muß in zwei Komponenten zerlegt werden, in die anschauliche

und in die bedeutungsmäßige. Barth verwirft die erste und damit die Ideenlehre.

Es bleibt nur die sokratische Forderung nach der Einheit der Bedeutung und
die Idee als Gestalt der Dinge, von wo die platonische Idee ihren Ursprung
genommen hat. «Wir wenden uns gegen die Verschmelzung zweier Weisen des Seins».
Konkreter wurde erst die Schlußausführung: «Es sind Ideen, die Deutschland auf
den Weg des Verderbens geführt haben». Eindrucksvoll zeichnete Barth die
Faszination durch die mystisch-unbegrenzte Reichsidee, die, verbunden mit germanischer
Dynamik, die Welt aus den Angeln zu heben drohte, wies aber nicht darauf hin,
daß diese Idee 1. nur noch den Namen mit der platonischen Idee gemeinsam hatte
(m. a. W. eine Ideologie war), und 2. weit mehr von der säkularisierten
jüdischchristlichen Reichsidee genährt war als vom platonischen Staat.

Mit diesen Bemerkungen sollen diese Ausführungen durchaus nicht
herabgemindert werden. Für ein Publikum, dem Piaton schon aus eigener Beschäftigung
bekannt gewesen wäre, hätte diese temperamentvolle persönliche Stellungnalime
viele Anregungen geboten. So ist aber doch zu fürchten, daß einfachere Hörer in
diesen terminologisch außerordentlich schwierigen Vorträgen nicht ganz auf ihre
Rechnung gekommen sind.

Die Diskussionen, die jeweilen am frühen Abend die Teilnehmer wieder zur
Vertiefung des Gehörten vereinigten, wurden von Dr. L. Binswanger, Kreuzungen,
umsichtig und taktvoll geleitet. Schon die erste, echt sokratische Frage, die eine nähere
Bestimmung der in den Vorträgen verwendeten Begriffe «Eidos» und «Paradigma»
verlangte, offenbarte die tiefe Problematik, die immer wieder die Diskussionen der
ganzen Woche durchziehen sollte, die Interpretation von Piatons Werken. Sie zwang
nicht nur die philosophischen Interpreten zu einer Besinnung auf die Voraussetzungen
ihrer Piatondeutung, sondern bewahrte auch die Zuhörer vor der Illusion, sie könnten
sich allein durch einführende Referate ein genügendes Bild von Piaton machen.

Die Eigentümlichkeit des platonischen Werkes selbst aber, die Tatsache, daß
Piaton keine Lehrschriften, sondern Dialoge, und zwar zum größten Teil künstlerisch
aufs sorgfältigste aufgebaute Dialoge geschrieben hat, die zudem ursprünglich einfach
das Wirken des historischen, allerdings in einer bestimmten Richtung geformten
Sokrates fortsetzen wollten und die sich eindrucksvoll vom ernsten Hintergrund seines
vorbildlichen Todes abhoben, dann aber, kaum abgrenzbar, die eigenen philosophischen

Bemühungen in der Gestalt des Sokrates aufnahmen — alle diese Aspekte, die
eine ganzheitliche Betrachtung berücksichtigen müßte, konnten nur in der
Diskussion angedeutet werden, da die künstlerische Seite des platonischen Werkes in
der Vortragsreihe leider nicht behandelt wurde.

Sicher hat die Besinnung auf Piaton in unserer Zeit eine besondere Bedeutung,
indem sie an eine der tiefsten Wurzeln des Europäischen selbst führte. Der ständig
erneuerte Versuch Piatons, seine Einsichten ins unzulängliche Wort und Bild der
menschlichen Sprache zu bannen, trotz der Fragwürdigkeit dieses Beginnens; die
Gestalt seines Lehrers Sokrates, die nur durch seine künstlerische Formung aus



Kulturelle Umschau 379

einer nur philosophiegeschichtlich bedeutsamen Figur zu einem historisch
wirksamen Vorbild wurde; der Glaube an die Erziehbarkeit des Menschen, all dies sind
bedeutsame Züge, ohne die wir uns den europäischen Humanismus nicht denken
können.

Wo aber in Europa ist heute noch der Ort, der die Möglichkeit solch
ungestörter Gewissenserforschung böte, wenn nicht in der Schweiz? Dem Kuratorium
der Stiftung gebührt warmer Dank dafür, daß es diese schweizerische Aufgabe
erkannt und mit Optimismus in Angriff genommen hat. Mögen diese Tage für recht
viele Teilnehmer ein Anfang fruchtbarer Auseinandersetzung mit Piaton werden!

Hermann Koller.

Graubündner Kunst
Zum siebenzigjährigen Bestand des Berner Bündner Vereins ist in den Räumen

des Kunstmuseums in Bern eine umfassende Ausstellung historischer Bündner Kunst
veranstaltet worden, bei der alle diejenigen, denen die Obhut und Verwahrung
bündnerischen Kunstgutes anvertraut ist, auf erfreulichste Weise mitgewirkt haben. Die
Bündner Regierung, Dr. Caminada, der Bischof von Chur, die wissenschaftlichen
Bearbeiter der Bündner Kunstdenkmäler, wie vor allem Dr. h. c. Erwin Poeschel, der
hochverdiente Autor des Bündner Inventarisationswerks, sowie Dr. Notker Curri
und andere, sodann die vielen Kirchen und Klöster, Museen und Privaten haben sich
gegenseitig unterstützt, um eine möglichst vollständige Schau, wenigstens der mobilen
Bündner Kunstwerke, zu ermöglichen. Zeitlich gesehen bilden ein paar hervorragende
praehistorische Stücke, wie die von Damen der frühen Bronzezeit getragene Scheibennadel

von Fellers, den Beginn der Ausstellung; römische Münzen erzählen uns
sodann von der Okkupation Rätiens durch das römische Weltreich. Aus den die
einzigartigen karolingischen Fresken des Klosters Münster wiedergebenden Aquarellen

Robert Durrers, aus zu Tage geförderter gleichzeitiger Marmor- und
Stuckplastik, langobardischen Chorschranken, Stoffen und einem Eucharistiekästchen im
Dommuseum von Chur lernen wir eine förmliche Blüte frühmittelalterlicher Kunst
in Bünden kennen. Die romanische Zeit ist durch Kirchengerät (z. B. Kreuzfuß aus
Chur, Turnustafeln, Vortragkreuz aus Cazis, Luziusschrein von 1252) sowie vor allem
durch einige sehr interessante Plastiken, wie die noch idolartige Madonna von Chur
(heute im Schweizerischen Landesmiuseum) und die bereits von seelischen Regungen
berührte Maria von Obercastels (im Klostermuseum Disentis), vertreten; auch in
der Gotik spricht die Plastik bald in mehr derb-volkstümlicher (Heiligenfiguren
von Ems), bald in sublimierterer Weise (u. a. S. Vincentius von Pleiv (im
Schweizerischen Landesmuseum) zu uns und auch hier tritt ihr Kirchengerät zur Seite.
In überreicher Weise tritt uns dann die Spätgotik mit ihren vielen Schnitzaltären
der Syrlin-Schule und der ersten und zweiten Strigel-Generation entgegen. Bis tief
in die südlichen Alpentäler hat sie Aufnahme gefunden; unwillkürlich muß man
an den Mailänder Dom denken, der uns auch zeigt, wie merkwürdig zähe man am
Südfuß der Alpen an nordischem Wesen hing! Nur langsam, ja fast zaghaft dringen
dann die Renaissanceformen aus dem Süden ein (Castelbergaltar von 1572 in der
Klosterkirche von Disentis); die vielen Wappenscheiben und Werke wie der herrliche

Marienaltar des Klosters Münster zeigen uns, wie sehr man sich noch damals
in den Bündner Tälern nach den Anregungen aus dem Norden richtete. Erst mit
der Gegenreformation dringt dann italienisches Barockempfinden, besonders auf
dem Gebiete der Architektur und den von der Architektur abhängigen Künsten, weit
nach Norden in Graubünden ein; die Immaculata des Carlo Francesco Nuvolone aus
Acletta bei Disentis zeigt uns eine typische Probe dieses Stils. Nüchterner und
realistischer wirken dagegen die seit dem 17. Jahrhundert Mode gewordenen
Familienbilder. Interessant auch die vielen Erzeugnisse der Volkskunst, die uns zeigen,



380 Kulturelle Umschau

daß in Graubünden ältere bis auf die Frühgeschichte zurückgehende Traditionen
wohl viel stärker als in andern Gegenden der Schweiz wirksam waren.

Eines habe ich allerdings auf dieser Ausstellung etwas vermißt, nämlich eine
Zurschaustellung der architektonischen Denkmäler; denn bei einer Ausstellung, die
doch den Anspruch erhebt, einen Eindruck des Gesamtdurchschnitts des bündnerischen
Kunstschaffens zu vermitteln, wären Abbildungen von Bündner Bauten von
fundamentaler Bedeutung gewesen. Dabei hätte man sich auf das Allerwichtigste
beschränken können; ich stelle mir vor, daß man nur einige für das ganze Land
besonders wichtig gewordene Bautypen, wie z. B. eine karolingische Dreiapsidenkirche,
einen kleinen romanischen Saalbau, eine der vielen spätgotischen Kirchen, einen
Frühbarockbau italienischer Prägung, sowie wenige charakteristische Bürgerhausbauten

in Plänen und photographischen Ansichten hätte vorführen können.
Besonderes Lob verdient dagegen die Art der Aufstellung und Anordnung der

ausgestellten Kunstwerke, bei der manches Stück sogar noch besser als an seinem
gewöhnlichen Standort zur Geltung kam. A'or allem haben die Säle des Berner
Museums es gestattet, von einer Aneinanderdrängung der Ausstellungsgegenstände
abzusehen und genügend Luft zwischen den einzelnen Kunstwerken zu belassen. So

werden sie voneinander isoliert und jeder einzelne Gegenstand spricht für sich selbst,
ohne daß der Nachbar in seiner Wirkung beeinträchtigt wird. Dann aber ist auch
von jeder pedantischen Symmetrie abgesehen worden; scheinbar so, wie ein natürlicher

Zufall sie herbrachte, stehen sie da und trotzdem nehmen sie aufeinander
Rücksicht, so daß die ganze Anordnung von einem wohltuenden Gleichgewicht
erfüllt ist.

Bemerkt sei noch, daß, parallel mit dieser Ausstellung im Berner Kunstmuseum,
in der Schweizer Landesbibliothek eine Zusammenstellung des Schrifttums als
«Bündner Schriftwerke aus zwölf Jahrhunderten» veranstaltet wurde; gleichzeitig
fand auch an der Universität Bern eine Vortragsreihe über Fragen der Geschichte
und Gegenwart Graubündens statt. Beide Veranstaltungen sind als eine Ergänzung
der Ausstellung der Bündner Kunstwerke gedacht und sollen zur Vertiefung ihres
Verständnisses dienen. Samuel Guyer.

« Christus ist über Eboli nicht hinausgegangen »

So bitter tönt eine sprichwörtliche Redensart in der Basilicata, der Region
zwischen Calabrien und Apulien, welche Mussolini eines Tages telegraphisch in
Lucania umzutaufen geruhte, weiterhin aber ihrem verzweifelten Schicksal, ihrem
Hunger, ihrer Malaria, ihrem großen Sterben überließ. Und so lautet auch der
Titel einer von der italienischen Kritik besonders beachteten Neuerscheinung.

Eboli, für die meisten deutschsprachigen Leser eine Don Carlos-Reminiszenz,
ist ein calabresisches Miniaturstädtchen, am Berghang gelegen, dort, «wo die Straße
und die Eisenbahn die Küste von Salerno und das Meer verlassen und einbiegen in
die trostlosen Lande der Lucania» l). In resigniertem, erstarrtem Leid bekennen die
Lucanesen: «Wir sind keine Christen, keine Menschen, uns betrachtet man nicht als
Menschen, sondern als Tiere, Lasttiere oder noch Geringeres, wir müssen die Welt
der jenseits von unserem Horizont lebenden Christen erdulden, deren Bleigewicht
tragen. Christus ist nie in die Lucania gedrungen und auch nicht die individuelle Seele,
nicht die Hoffnung, nicht der Sinn des Daseins, der Fortschritt, noch die Zeit, noch
die Geschichte».

Nach dem primitivsten, ertragärmsten, töricht entwaldeten Winkel der
Lucania — Kreidefelsen, unheimliche Abgründe, stagnierende Wasser, Wohnhöhlen —,

l.) Jakob Job, der Auskundschafter des unbekannten Italiens, läßt sich auch
dies, von Fremden selten betretene mittelalterliche Häuserkonglomerat nicht
entgehen («Abend in Eboli». Italienische Städte. Rentsch 1941).



Kulturelle Umschau 381

im Sommer von Stechmücken heimgesucht, im Winter von Wölfen bedroht,
verschlug es 1935 einen jungen, dem damaligen Regime verdächtigen Norditaliener,
heute angesehenen Schriftsteller, Carlo Levi. Während seiner beiden Verbannungsjahre

betätigte er sich als Maler, Arzt, Menschenfreund, als allbeliebter «bono
cristiano» inmitten einer konfliktgeladenen Bevölkerung: einer Clique degeneriejrter,
macht- und geldgieriger Kleinbürger, Kleinmagnaten, und einer elenden, bei er-;
schrecklicher Unwissenheit, bei uralt abergläubischen, teils grotesken Bräuchen, vielfach

begabten, auch geduldbegabten, für jedes Mitgefühl rührend dankbaren Bauernsame.

Viel später, Dezember 1943 bis Juli 1944, in Florenz, schrieb er seine
süditalienischen Eindrücke und Erfahrungen nieder, durch die zeitliche und örtliche
Ferne verwesentlicht, nicht mehr nur dokumentarische Wirklichkeit, sondern
herausgearbeitete Wahrheit, geläuterte Trauer, Poesie, in überraschend eigenstarker Sprache :

eine Stiloffenbarung und zugleich, was der Verleger berechtigterweise hervorhebt,
«ein Schlüssel zu neuem Verständnis für gewisse, bisher unfaßbare historische,
politische, wirtschaftliche und soziale Fragen», für das vielumstrittene, immer noch
ungelöste «problema meridionale» 2).

In seiner Eindringlichkeit ein nachhaltig wirksames Buch, ohne äußerlich
spannende Handlung, indes voll innerer Spannung und durchdrungen von warmer
wehrhafter Menschlichkeit. Italien ist nunmehr reicher um ein erschütterndes Wissen,
reicher auch um einen Deuter und Mahner. Wenn solch Hochgemute am Werk sind,
kann eine italienische Wiedergeburt nicht lange ausbleiben, darf, ja muß der »wir
beirrte Optimismus geteilt werden, zu dem sich vor kurzem hier Peregrinus so tröstlich

bekannte 3). Elsa Nerina Baragiola.

Bücher-Rundschau

Die Tragik im Becht
Der Rechtshistoriker Hans Fehr, der schon so oft seine Zuneigung zur

Philosophie bekundet und sein reiches geschichtliches Wissen in den Dienst der Erhellung
des Grundsätzlichen gestellt hat, stößt mit seiner neuen Arbeit in ein Gebiet vor,
das man Rechtspsychologie nennen kann*). Es geht um die Frage: Was muß es für
den einzelnen Menschen psychisch bedeuten, wenn in einer bestimmten
Lebenssituation mehrere Rechtsnormen an ihn herantreten, die alle in gleicher Weise
Geltung beanspruchen und Gehorsam verlangen, die sich aber inhaltlich
widersprechen, also Verschiedenes von ihm fordern? Was bedeutet solcher «Normenkampf»

für den Menschen? Er bedeutet nicht weniger als Tragik. Er bedeutet, daß
der Mensch in dieser Situation notwendigerweise dazu verurteilt ist, sich mit Schuld
zu beladen, denn er kann ja nur dem einen der beiden Gebote gehorchen und muß
gerade durch die Befolgung des einen Gebotes das andere mißachten. So wird er
«schuldig», gleichgültig, wie er sich verhalten mag. Und weil er der Schuld nicht
entrinnen kann, liegt echte Tragik vor. Uns diese psychische Situation des
Menschen, der sich vor widersprechende Rechtsgebote gestellt sieht, zum Bewußtsein
zu bringen, ist diesmal Fehrs Anliegen; es geht ihm darum, die Bedeutung der
Normenkollisionen einmal von der Seite des durch sie betroffenen «Rechtsuntertanen»

aus zu beleuchten. Zu beachten ist jedoch, daß jene andere Tragik, die aus
dem Konflikt des Rechts mit andern Normen, z. B. mit Normen der Moral hervorgeht,

hier nicht in Frage steht; die Studie gilt der für den Juristen wohl eher noch

2) Carlo Levi, Cristo si è fermato a Eboli. Einaudi, Rom 1945. Zur
Übersetzung, nicht nur ins Deutsche, dringend empfohlen.

3) Schweizer Monatshefte, Mai 1946.
*) Hans Fehr: Die Tragik im Recht. Schulthess, Zürich 1945.


	Kulturelle Umschau

