
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 26 (1946-1947)

Heft: 6

Artikel: Akademische Verantwortung

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


361

Akademische Verantwortung
Von Karl Schefold

Es ist ebenso bequem wie allgemein üblich, einzelne Gruppen
für das allgemeine Unheil verantwortlich zu machen, statt zu fragen,
ob die Verbrechen dieser Gruppen, ja schon ihre Existenz, auf tiefere
Ursachen zurückzuführen sind. Wenn der Nationalismus heute eine
kaum verminderte Gefahr ist, wenn gerade Hochschullehrer und
Studenten auch im Lande der berühmten deutschen Wissenschaft seine
Träger waren, dann sollte man wohl fragen, wie es dazu kommt,
statt sich mit billigen Anklagen zu begnügen. An diese Frage schließt
sich eine zweite, die mir fast noch wichtiger scheint: warum sind die
Gegenkräfte, gerade unter den Gelehrten, so schwach Der
Nationalsozialismus hatte vor 1933 unter den Akademikern geringen Annans;;
warum zeigten sie dennoch eine so geringe Widerstandskraft? Gewiß

begannen sich die besten Kreise der Wissenschaft in Deutschland
nach den ersten Monaten des Rausches auf ihre wahren Aufgaben zu
besinnen. Von diesem Kampf um die Behauptung der freien und
objektiven Forschung gegen Verführung und Unterdrückung hat
J. Werner neulich in der «Schweizerischen Hochschulzeitung» ein
eindrucksvolles Bild gegeben. Aber als dieser Kampf begann, war die
entscheidende Stunde schon versäumt. Diese Frage gehört in den
größeren Zusammenhang einer andern. Bei der letzten freien Wahl
1933 stimmten nur 42 o/0 für den Verführer. Warum hatten die andern
nicht die Kraft, sich zu behaupten? Diese unheimliche Erscheinung
innerer Schwäche geht uns alle an und mahnt an eine Verantwortung,
die tiefer und wichtiger ist als die aktuelle Schuld von Verbrechern
und Mitläufern.

Der Dichter Platen klagt 1822 in seinem Tagebuch über die
Erlanger Studenten, Politik sei ihnen wichtiger als Poesie; auf Politik
käme es ihnen an, wenn auch die Dichtung drüber zugrundegehe.
Die Überschätzung der äußeren Güter des Lebens, die mit der
Aufklärung so allgemein wurde, hatte dort besonders heillose Folgen, weil
sie eine Kluft aufriß, die von jeher in Deutschland zu spüren war,
die zu den furchtbaren Gewissenskonflikten des späteren Mittelalters
und zum Bildersturm geführt hatte. Max Kommerell hat einmal den
gemeinsamen Konflikt aller tragischen Helden Schillers darin
erkannt, daß sie die Brücke von der reinen Welt ihrer Ideale zu der
Wirklichkeit nicht zu finden wissen, in der sie wirken sollen; daß
sie sich bei jedem Wirken unheilvoll verstricken.

Als die christliche Bindung des ganzen Daseins aufgegeben oder
nicht mehr ernst genommen wurde, war für die meisten keine andere
geistige Bindung des Daseins vorhanden. Man zitierte gern die Dichter,



362 Karl Schefold

vermied es aber, ihnen zu folgen. Das Lebensideal wurde der
Fortschritt, der Erfolg, dem man mit immer nervöserer Hast nachjagte.
Der Geist, der nicht mehr durch religiöse und künstlerische
Aufgaben gebunden war, warf sich aufs Erfinden, Technisieren, Organisieren,

Kolonisieren, Militarisieren, und wähnte sich dabei auf dem
Gipfel der Entwicklung, weil auf jedem dieser Gebiete Ungeahntes
möglich wurde, freilich auf Kosten des Ganzen. Der Nationalsozialismus

zog die — einstweilen — letzten Folgerungen aus diesen
Möglichkeiten, aber man glaube nicht, daß die Sache mit seinem Ende
erledigt sei. Die mächtigsten Männer der Welt reden heute noch
gleich bedenkenlos vom Fortschritt und der Aufgabe schrankenloser
technischer Weiterentwicklung.

Das Korrelat der Technik ist Romantik und romantische Musik,
die so recht der deutschen weltfremden Innerlichkeit entspricht und
in den letzten Jahren erlaubte, auch die schlimmsten Greuel mit einem
Schleier «kulturellen» Wirkens zu verhüllen. Antike und mittelalterliche

Musik war, mit der Dichtung verbunden, eine weltgestaltende
Macht gewesen. In der Musik des neunzehnten Jahrhunderts aber
flüchtet die Seele in eine entrückende, unverpflichtende Welt. Darum
hat sich keine andere Kunstgattung bis in die Gegenwart in solcher
Fruchtbarkeit und solcher gesellschaftlichen Geltung erhalten können.
Im Ganzen und im einzelnen Menschen zerfiel das Leben in ein
äußeres Dasein des Erfolges und in ein inneres Dasein musikalischer
Romantik. Dabei beruhigte sich das Gewissen, erfreute sich auch hier
des Fortschritts. Hölderlins Klage über die Zerrissenheit der Deutschen

wurde nicht verstanden: «Handwerker siehst du, aber keine
Menschen; Denker, aber keine Menschen; Priester, aber keine
Menschen; Herren und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber keine
Menschen...».

Die Wissenschaft, deren Aufgabe es gewesen wäre, den Blick auf
das Ganze zu richten, alles Einzelne in seiner Zuordnung zum Kosmos
der Kultur zu begreifen, zerfiel in Spezialgebiete, die ebenso auf
Kosten des Ganzen wucherten, wie alle übrigen Bezirke des Lebens.
Gewiß waren nur durch diese Spezialisierung die unerhörten
Fortschritte möglich, die noch heute die meisten blenden, — aber »es wäre
Zeit, einzusehen, daß ein Verzicht wichtiger sein kann, wenn das
Ganze bedroht ist.

Durch die Spezialisierung ging nicht nur die Verantwortung vor
dem Ganzen verloren, sondern es entstand auch die heillose Vielfalt
der Meinungen und Strebungen, die sich verkannten, bekämpften,
verachteten; die den politisch Andersdenkenden als Vaterlandsverräter

erscheinen ließ. Das Verlangen, aus der Vielwilligkeit zu einer
höheren Einheit zu kommen, war 1933 wie schon 1914 an dem Rausch'
der Einheit stark beteiligt. Ein an sich gesundes Verlangen nach



Akademische Verantwortung 363

wahrhaft verpflichtenden und allgemeinverbindlichen Werten fiel
einem üblen Religionsersatz anheim, der Wohlfahrt verhieß, statt
Formung des Lebens zu verlangen, der sich an der Geschichte berauschte,
statt sich an ihr zu prüfen, und Anmaßung lehrte, statt Ehrfurcht.
Daß es soweit kommen konnte, haben auch die Akademiker zu
verantworten, die vergaßen, daß Kultur in einer Übereinstimmung von
Wertungen besteht. Diese Werte müssen von den schöpferischen
Menschen einer Epoche immer neu erarbeitet werden, in der freien
Gemeinschaft, in dem Wetteifer, in der Ehrfurcht vor dem
überlegenen, vor dem höheren Rang, wie sie Blütezeiten der Kultur
kennzeichnen.

Ein krasses Beispiel der geistigen Richtungslosigkeit ist die
Zersplitterung der höheren Schulbildung. War einst im humanistischen
Gymnasium ein allgemeinverbindlicher übernationaler Wert wahrhaft
in der Mitte gestanden, so machten die Schulmeister daraus einen
philologischen Fachbetrieb, statt mit der Schönheit klassischer
Gestalten Herzen und Geist zu bilden. Die Unzufriedenheit mit einer
Schule, die Steine gab statt Brot, führte zur Gründung der Realschule,
die man also nicht ganz mit Recht den Anfang allen Unheils nennt.
Heute aber sollte man einsehen, daß die Überschätzung der
Fachvorbereitung, der Ersatz der übernationalen klassischen Werte durch die
abgeleiteten nationalen Kulturen eine sehr gefährliche Sache war. Gewiß

ist nicht jeder begabt, Griechisch zu lernen. Aber man kann mit
Übersetzungen, wenn sie in der richtigen Weise durch Anschauung
antiker Kunst ergänzt werden, mehr erreichen, als die Philologen
wahr haben wollen. Wie viel schlechter verstand man die griechische
Sprache, als ihre kulturelle Auswirkung unendlich reicher war denn
heute

Neben der Verantwortung vor dem Ganzen wurde auch eine
andere akademische Verantwortung versäumt: die Ehrfurcht vor der
Andersartigkeit und Eigenart des Gegenstandes, mit dem man sich
beschäftigt. Wenn Pinder etwa in seiner hochbedeutsamen Darstellung

der spätmittelalterlichen Plastik Deutschlands neben den eigentlich

kunstgeschichtlichen Fragen nur die nach dem Wert dieser Kunst
stellt, um mit ihr den nationalen Ruhm zu mehren, so bereitet er die
Selbstüberschätzung vor, die so grauenvolle Folgen hatte, und beraubt
seinen Gegenstand des eigentlichen bildenden Wertes. Dieser könnte
erst hervortreten, wenn man fragte, wie bedingt die Stellung jener
Epoche im Ganzen der abendländischen Kultur ist, welche geistigen
Gefahren sich in ihr offenbaren neben aller Tiefe und künstlerischen
Bedeutung, und welche Verpflichtungen sich für die Gegenwart daraus
ergeben. Wieviel mehr haben Burckhardt und Wölfflin durch die
Darstellung des Klassischen zu einem geschlossenen Kulturbewußtsein

beigetragen!



364 Karl Schefold: Akademische Verantwortung

Es erscheint als ein hoffnungsloses Beginnen, in der Vielfalt des

heutigen geistigen Lebens das Eine zu vernehmen, das weiterführt,
als Vorklang einer neuen kulturellen Geschlossenheit. Heute gibt es
nicht eine Religion, sondern mehrere, und alle zusammen sind nur ein
Sektor der abendländischen Kultur neben andern hoher Herkunft in
Dichtung und Kunst. Aber das unmöglich Erscheinende möglich zu
machen, ist das Kennzeichen des schöpferischen Menschen. Das

Schöpferische ist immer ein Wunder; jede wahrhaft neue Gestaltung
tritt so überraschend in die Welt, daß sie von den Zeitgenossen häufig
verfehmt und verspottet wird. Umsomehr ist es Aufgabe gerade des
akademischen Menschen, die Augen für das Schöpferische offen zu
halten, statt sich wie so oft dagegen zu verschließen.

Man überschätzt heute die Aussichten rationalen Plauens, glaubt,
durch Konferenzen der Dämonen Herr werden zu können. Man
unterschätzt aber den Geist, der nicht nur Ratio ist, sondern an der Schöpferkraft

teilnimmt, die durch alles wirkt. In Zeiten hoher Kultur waren
die Dichter Stimme der Götter, — auf die Dichter hörte das Volk.
Diese Dichter waren aber auch Weltgestalter, waren Propheten. Heute
will man vom Dichter nicht mehr als von der Musik: Erquickung
der Seele, Verzierung des Lebens, vielleicht religiöse Entrückung. Wo
der Dichter aber als Mahner, Warner, Richter erscheint, da schweigt
man ihn tot oder versucht ihn zu verkleinern. Goethe wurde lebend
unmäßig geschmäht, nach seinem Tod gefeiert; aber wer ist ihm
gefolgt? Nur die romantisch verständliche Seite seines Wesens wurde
aufgenommen. So hat man auch seither die Ohren zugehalten, wenn
zur Umkehr gerufen, vor einem grausigen Untergang gewarnt wurde.

Wie soll sich das ändern? Wie sollen in absehbarer Zeit
Verhältnisse besser werden, die sich in den letzten hundert Jahren nur
verschlechtert haben? Wie soll uns gelingen, was der Generation vor
uns, die so viel reicher und stärker war, nicht gelang, obwohl ihre
Besten längst wußten, was wir heute wieder sagen? Heute, da sich
noch immer das kleine Häuflein der geistigen Menschen untereinander

bekämpft, und doch immer mehr zusammenschmilzt in der
Flut der Barbarei, die von außen, aber auch von innen anschwillt?
Wer die Aufgabe sieht, wird nicht nach dem Erfolg fragen. Er wird
lieber mit ihr untergehen, als sie im Stich lassen.


	Akademische Verantwortung

