
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 3

Artikel: Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken

Autor: Ballmer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Humanität des Sophokles 189

von Befleckung: so erreicht er seine Aufnahme in Athen und seine

Verteidigung gegen Kreon, der ihn nach Theben zurückführen will.
Verklärt und geläutert wird er in Athen aus dem Erdendasein ins
Jenseits entrückt. Als köstliche Gegengabe ihrer Un-Macht haben die
sophokleischen Menschen ihre Un-Schuld mitbekommen. Nicht der
Heros, der Mensch wird dem Sophokles Gegenstand der Tragödie.
In jeder Sage erkennt er von neuem die Schuldlosigkeit des menschlichen

Herzens und gestaltet jedes seiner Dramen zu einer Verteidigung

der Menschheit. Diese Unschuld gibt seinen Werken den
beglückenden Glanz, trotz aller Furchtbarkeit des Geschehens ihre
erlösende Heiterkeit. Den menschlichsten aller antiken Tragiker konnte
Hölderlin in seinen berühmten Versen erfassen:

Manche versuchten umsonst, das Freudigste freudig zu sagen,
Hier spricht endlich es mir. hier in der Trauer sich aus.

Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten
und Katholiken

Von Karl Ballmer

über manchen nach links gerichteten katholischen Polemiken in
der gravierenden Frage des «Privateigentums» liegt ein gewisser
«ästhetischer» Glanz, der dem «Materialismus» des Gesprächspartners
sichtbch Schwierigkeiten bereitet. Andrerseits ist es nicht nur natür-
bch, sondern unumgänglich, daß die im Brennpunkte stehende
Eigentumsfrage selbst für den (theoretisch) prinzipiellen Atheismus des
Soziabsmus als gleichsam religiöses Problem auftritt. Problem der
menschhchen Bebgion. auf einem gewissen Niveau, war stets die
Eigentumsfrage: Gott ist der Eigner seiner selbst und der Eigentümer
der Welt und des Menschen. In dem Grade, als alle Philosophie
letztlich säkularisierte Gotteserkenntnis sein mag. sind die heutigen
«wirtschaftlichen» Eigentumsbegriffe — rebgiöse Begriffe. Es ist
durchaus auch in dieser Beleuchtung bemerkenswert, daß tatsächlich

der Kampf der Geister an dem Begriffe des Eigentums
entbrennt. Hinzu kommt ein Aspekt, der gewöhnbch allzu bequem ignoriert

wird: Die vom Katholizismus auf dem politischen Felde zu
vertretende xAuffassung über das «Privateigentum» hat den Charakter
einer religiösen Vorschrift durch das kirchliche Lehramt. Die
Ablehnung jedes Sozialismus durch die Enzyklika Quadragesimo Anno
von 1931 ist eine religiöse Entscheidung vor aller Sozialpolitik.
Man liest in dieser päpstlichen Vorschrift :

«... erklären Wir: der Sozialismus, gleichviel ob als Lehre, als

geschichtliche Erscheinung oder als Bewegung bleibt (zufolge seiner



190 Karl Ballmer

Forderung des Allgemeineigentums der Produktionsmittel. Ref.)
mit der Lehre der katholischen Kirche immer umereinbar: der
Gegensatz zwischen sozialistischer und christlicher Gesellschaftsauffassung

ist unüberbrückbar.»

-Privateigentum» — ist das nicht eigentlich ein Pleonasmus? Hat
es denn Sinn, von Eigenttun zu sprechen, wenn nicht ein persönlicher
Eigentümer angenommen wird? «Kollektiveigentum > scheint mir einer
von jenen philosophisch fragwürdigen Begriffen zu sein, scheint sich
als Begriff einer fragwürdigen Philosophie zu verdanken, die es z. B.
tier deutschen Metaphysik (Hegel) möglich macht, unter dem absoluten

Ich (dem letzten Eigner der Welt) ein unpersönliches Wesen
zu verstehen: oder die es z.B. (nicht nur in der deutschen Wissenschaft)

möglich macht, unter «juristischer Person» alles mögliche zu
verstehen, nur nicht prinzipiell eine verantwortliche individuelle
Persönlichkeit. Man kann einwerfen: dem absoluten Ich des deutschen
Idealismus eigne doch selbstverständlich — als einem Ich — die
Persönlichkeit. Worauf zu erwidern ist: das deutschidealistische Ich ist
ein Wesen, dem man die Persönlichkeit zu-dachte, wobei feststeht,
daß Zu-denken noch keine Seinserzeugung ist. Ebenso kann man
einwerfen : Was sollte denn unsere Rechtswissenschaft anfangen ohne
den Begriff der «juristischen Person»? Darauf kann man nur mit der
schüchtern anzudeutenden Hoffnung reagieren: daß dieser Unbegriff
der «juristischen Person» dereinst — zum alten Eisen gehören werde.

Die Reaktion auf philosophische Schiefheiten oder Halbheiten
(wie der deutsche Idealismus eine ist) pflegt nicht auszubleiben —
und ist manchmal ungewöhnlich kräftig. Auf Hegel folgte Stirner.
dessen «Der Einzige und sein Eigentum kein theologischer Buchtitel
ist (das Buch kann in diesem Jahre 1945 das 100jährige Jubiläum
seines Erscheinens feiern). Stirners Angriff auf den tonangebenden
damaligen «Freisinn» war aus dem Grunde ein eigentlich europäisches
Ereignis, weil sich seine Thetik nun keineswegs gemäß der
dialektischen Methode als Antithese interpretieren ließ, für die man die
hegelische Synthesis bereits schon wieder in der Tasche gehabt hätte.
Stirner ist der Sprengstoff unter dem System Hegels — und insofern
eine Sprengladung unter der von Hegel abzuleitenden allgemeinen
europäischen «Bildung» des 19. Jahrhunderts. Die jungen Marx und
Engels erkannten mit schnellem Blick die Gefahr des Auftretens
Stirners: sie wählten zur Verteidigung kurz entschlossen den Angriff,
mit ihrem «Sankt Max Darin wird mit dem gefährlichen Bedroher
des aufsteigenden Hegel-Marxtums pünktlich abgerechnet. Der Sieg
fiel den Bekämpfern Stirners umso leichter und umso dauernder zu,
als sie gegen Stirner nichts weiter als die allgemein gültigen Urteile



Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken 191

der bürgerlichen philosophischen Bildung auszuspielen brauchten.
Noch neueste deutsche bürgerliche Philosophen wie Lowith zehren
in ihren unsicheren Urteilen über Stirner von der durch Marx und
Engels bestimmten «geistesgeschichtlichen» Situation. Einzig in Italien
ist von Seite des theoretischen Sozialismus der Versuch gemacht worden,

von Victor Roudine (im Vorwort zur — unzulänglichen —
italienischen Ausgabe von «Der Einzige und sein Eigentum», 1922), aus
Stirner und Marx zwei einträchtig Arm in Arm marschierende Sozialisten

und Fortschrittsmänner zu machen. Es scheint, daß es der echten
italienischen Empfindung für personale libertà schwer fällt, auf den
Streiter Max Stirner zu verzichten — wie die deutschen Sozialisten.
Niemals hätte es deutschen Sozialisten — aller Schattierungen,
darunter katholische Sozialisten — einfallen können. Stirner wertzu-
schätzen. Stets waren bei den deutschen Sozialisten die Kompromißsorgen

im Hinblick auf Regierungsfähigkeit größer als das Interesse
für einen Stirnerschen theoretischen «Anarchismus». Der Sozialismus
in Deutschland vollzog seinen Aufbruch mit «wissenschaftlichen»
Aspirationen. Im Namen des Sozialismus hatte Engels feierlich verkündet :

es sei die schicksalmäßige Aufgabe des Arbeitertums. die deutsche
Philosophie zu beerben: das deutsche Arbeitertum sei der rechtmäßige
Erbe des deutschidealistischen Geistesfluges. Der «deutsche Sozialismus»

hat inzwischen das schwerwiegende Erbe der deutschen
Philosophie angetreten. Nachdem das Erbe angefallen ist, muß es die Sorge
der Alliierten sein: die Liquidation des angefallenen Erbes möge
hoffentlich gelingen. Es wäre sehr erfreulich, wenn man den Glauben

CT CT

haben könnte, auf Seite der Liquidatoren seien die nötigen geistigen
Mittel zur Durchführung ihrer Aufgabe vorhanden — unbeschadet
der Besorgnisse, die einem bei der Lektüre Carrs aufsteigen können.

Stirner hat der religiösen Eigentumsproblematik ganz neue
Perspektiven eröffnet. Worum es hierbei geht, läßt sich am besten
verdeutlichen mit einem Seitenblicke auf die Theologie Karl Barths. Man
wird aus Barth nicht unbesehen einen Geistesverwandten Stirners
machen wollen: würde sich indessen in theologischen Fragen nicht der
Humor von selbst ausschließen, so ließen sich manche Eigentümer-
Thesen der dialektischen Theologie unschwer in Stirnerschen «Phrasen

> ausdrücken.
Stirner wie Barth streiten gegen die europäische «Großmacht

Hegel Stirner im Namen des «absolut» und "einzig» gewordenen
Zivilhürgers. dem die Welt so gleichgültig ist. — wie jenem
außerweltlichen Gotte eines gewissen Christentums, den sich etwa der
fallierte Theologe Spitteler auszudenken versuchte. Bei Barth dagegen
wird voller Ernst gemacht damit, die fundierte traditionelle V orstel-



192 Karl Ballmer

lung des «Einzigen» als liebenden Schöpfer und Erlöser noch einmal
«orthodox zu denken. Im Hegelismus steht man auf dem Boden des
Pantheismus. Bei allem Pantheismus hat man es zu tun mit einer
Verwandlung Gottes in die Welt, mit Gottes geistiger Widerspiegelung

in der Welt und mit seiner Rückkehr in seinen geistigen
Ursprung. Bei Hegel heißt das Urwesen. der Eigentümer der Welt:
absoluter Geist. Man erwägt, ob man es mit dem persönbchen Hl. Geiste
und Gottmenschen des Christentums identifizieren soll; Hegel jedenfalls

wollte eine christliche Philosophie betrieben haben. Das Urwesen
Hegels enteignet sich zugunsten der Welt und holt aus der Welt sein
Eigentum in sich zurück; dies im Bahmen einer Idee von «Geschichte»,
die im schärfsten Gegensatze zum Christentum allerdings nicht die
Schöpfung eines persönlichen Schöpfers ist. Die Differenz zwischen
Hegel und dem Hegelianer Marx besteht darin, daß Marx den Prozeß
der Enteignung und Wiedereinbringung nicht an dem Hegeischen
Absoluten beobachtet, sondern am — «Arbeiter», indem der Arbeiter
als der repräsentative «Mensch» des Zeitalters erfragt wird. Der
Arbeiter ist der sich selbst Entfremdete, der sich selbst abhanden
Gekommene. Er ist ein bloßes Mittel der Pseudo-Gottheit «Kapital».
Durch die Aufhebung der Selbstentfremdung soll der Mensch-Arbeiter
in sein wirkliches menschliches Leben als in sein Eigentum zurückkehren.

Weil Marx schließlich ein Preuße ist, hält er den
Einzelmenschen bereits als in sein Eigentum gekommen, wenn eine
staatsähnliche abstrakt-unpersönliche «Allgemeinheit» der Eigentümer ist.

Die religionsphilosophische «Säkularisationslinie» ist aufs schönste
gekennzeichnet, wenn man es für relevant halten will, daß Marx nicht
etwa von der Beobachtung der modernen Wirtschaftswelt den
Ausgang nimmt, sondern von der — Rechtsphilosophie Hegels. Marx hatte
an der Hegeischen Darstellung des «Systems der Bedürfnisse»
(Rechtsphilosophie § 189 f.) einiges auszusetzen. Daraus ergaben sich
Konsequenzen für die marxistische Erscheinungsform der Hegeischen
Metaphysik. Die marxistischen Konsequenzen sind um nichts weniger haltbar

als die Hegeische Metaphysik selbst
Schon längst denkt niemand mehr an die Haltbarkeit der

Gottesspekulationen Hegels, und insbesondere die Schweizer Theologen
Brunner und Barth vollzogen ihren theologischen Aufbruch aus der
Erkenntnis der katastrophalen Unhaltbarkeit des deutschidealistisch-
neuprotestantischen Geistesfluges. Marx denkt in den Kategorien und
Geleisen des protestantischen Deutschidealismus, wenn er die
Enteignung der Privatkapitalisten zugunsten eines — unpersönlichen! —
Kollektiveigentümers vornehmen will. Ein hegebscher preußischer
Christ «gehört» eben ganz selbstverständlich dem Staat (wie ein rechter
Katholik der Kirche «gehört»). So ist der Preuße Marx ohne weiteres
überzeugt, daß das produktive Eigentum im Dienste der Wirtschaft



Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken 193

einem unpersönlich «Allgemeinen» und Kollektiv «gehört». Aber das
ist nur die obligate Fragwürdigkeit der bürgerlichen «Bildungs»-
Metaphysik des 19. Jahrhunderts, auf deren Linie sich jetzt der «Geist»

zu «Geld» verdichtet hat.
Barths Theologie, obschon in ihrem Anfangsstadium den sozialen

Fragen unter dem Einfluß von Prof. Ragaz nicht abgewandt, konnte
sich nicht in eine Diskussion der ökonomischen Metaphysik des
«wissenschaftlichen» Sozialismus einlassen. Zunächst galt es, den (libera-
bstisch verlorenen) eisernen Bestand der christlichen «Orthodoxie»

gegen «freisinnige» Zumutungen von vielen Seiten zu sichern, und
zwar auf der Linie des Protestantismus. Barths theologischer
Eigentümerbegriff ist von erschreckender Badikalität : Es gibt in aller Welt
nur den einzigen Eigentümer: Gott den Schöpfer. Barths Radikalismus

führt zu einer ganz neuen Abgrenzung des christlichen Glaubens

gegen die traditionelle Metaphysik der katholischen Kirche, die jetzt
mit der philosophischen Spekulation der Deutschen annähernd
gleichgesetzt und entsprechend bekämpft wird. Diese Situation erscheint
mir, angesichts des weitreichenden Einflusses Barths und im
Zusammenhange mit dem hohen Niveau seines theologischen Anbegens,
von gravierender Bedeutung für die schweizerische Schicksalsgemeinschaft

zu sein. Barths Rigorismus zeitigt höchst merkwürdige
Konsequenzen, die keineswegs in das bekannte Schema des schweizerischen
Konfessionalismus mit seinen historischen Gegensätzen hineinpassen
wollen. Die liberale reformierte Schweiz steht ganz wo anders als die
Theologie Barths. Während das reformierte Freisinnstum weiter um
seine «historische» Aufgabe bemüht ist, verkörpert Barth eine evan-
gebsche Antithetik gegen «Rom» von bisher nicht gekannter Wucht.
Sie ist zum Glück zunächst die Angelegenheit eines esoterischen
Theologenkreises. Möge sie, im Interesse der Fortexistenz der Schweiz, nie
im abträgbchen Sinne «volkstümlich» werden, — etwa gar auf den
Wogen einer allgemeinen Linksorientierung!

Vielleicht ist der Barthschen Theologie die Volkstümbchkeit
versagt, sofern sie sich dem «Leben» gegenüber stets auf die höchsten
esoterischen Positionen zurückzieht. Historisch gesehen beruht die
Volkstümbchkeit einer religiösen Doktrin zumeist auf der
Handhabung eines Systems der Moraltheologie. Die Gläubigen brauchen
Ratschläge — hinsichtlich ihres Verhaltens bei zu erfüllender Steuerpflicht

(oder auch bei nicht erfüllter Steuerpflicht) usf. Die Gläubigen
erwarten Belehrung für das Verhalten in der «sozialen Frage» usw.
Von Barths Dogmatik beße sich sagen, daß ihr jede «materiale» Ethik
so fern liegt wie mögbch. Wenn Emil Brunner der «Welt» freundUcher
und offener gegenüberzustehen scheint, so muß er sich dafür von
Barth den harten Vorwurf einer Annäherung an den (historischen)
«Thomismus» gefallen lassen. Der mehr der «Wirklichkeit» zuge-



194 Karl Ballmer

wandte ßrunner möchte gleichsam zum Bardischen einzigen Eigentümer

des Menschen und der Welt noch einen zweiten Eigentümer
hinzugedacht haben, etwas, was man im Katholizismus im umfassendsten

Sinne «Natur» heißt, und was bei Brunner als «Schöpfungsordnung»,

als «Naturrecht» usw. auftritt. Dabei legt Brunner größtes
Gewicht auf eine Zwinglische Distanzierung gegen «Rom».

In geistiger Hinsicht scheint uns die Situation bestimmt durch
die anspruchsvolle Dominante des Barthschen Denkens. Die
anspruchsvollste Intelligenz will und kann nichts mehr zu tun haben mit
jedem «Freisinn» und «Liberalismus». Das liberale Wesen kommt am
reinsten in der Ethik zum Ausdruck. Dem Liberalismus ist die Ethik
«die Lehre von der zu korrigierenden Wirklichkeit» (Eduard von
Hartmann). Jetzt aber gilt die liberale Meinung, der Mensch habe die
Wirklichkeit zu korrigieren, als unchristliche und antichristliche
Anmaßung. Es wäre sehr oberflächlich, hier an Theologenwillkür zu
denken: man hat es einfach mit einer überschaubaren Notwendigkeit
zu tun, die auf dem Boden des christlichen Glaubens einmal
auftreten mußte. Ihr ge
wie bloße Schatten.
treten mußte. Ihr gegenüber erscheinen alle «historischen» Positionen

Es schien uns wichtig, die helvetische Situation anzudeuten, in
der sich das Eigentümergespräch zwischen Katholiken und Sozialisten
abspielt. Die dogmatischen Positionen beider Gesprächspartner sind
festgelegt. Man kann immer wieder in Versuchung kommen, dies zu

vergessen, wenn beide Partner stets von neuem mit großem taktischem
Können den Anschein von ganz neuen Situationen und entsprechenden
ganz neuen Wendungen zu erwecken bemüht sind. Es wäre ja auch
ermüdend und langweilig, einander stets nur die fixierten unabänderlichen

Dogmen entgegenzuhalten. Insbesondere die an den Gesprächen
als Zeitungs- und Zeitschriftenleser passiv Beteiligten können auf die
Annahme nicht verzichten, daß durch die gegenwärtigen Umbruchszeiten

die Chancen ganz neuer sozialer Grundstrukturen in bisher
nicht zu erahnender Weise gegeben seien. Eine bewährte Journalistik
kommt solchem Bedarf entgegen:

«Nach einem so ungeheuerlichen Kriege, der nicht nur unermeßliche materielle
Werte zerstört hat, sondern auch das Chaos im weltanschaulichen Denken
heraufbeschwor, tritt das Christentum in eine neue Phase seiner geschichtlichen
Existenz ...»

Dr. K. Wick schreibt diesen Satz im «Vaterland» in einem seiner
tonangebenden Artikel, der sonderbarerweise betitelt ist «Vom Schauplatz

des neuen Kulturkampfes». Was meint dieser Titel? Papst
Leo XIII. habe unser 20. Jahrhundert vorausschauend das
«Jahrhundert des Arbeiters» genannt. Wie es einst die «Kirche der
Katakomben», dann die «Kirche der Väter» und die «Kirche des christ-



Zum Religionsgcspräch zwischen Sozialisten und Katholiken 195

liehen Mittelalters» gegeben, so werde man es in unserem Jahrhundert
mit der «Kirche des arbeitenden Volkes > zu tun haben. Der christliche
Arbeiter müsse sich darüber klar sein. «Der neue Kulturkampf wird
heute auf den Arbeitsplätzen ausgefochten.» Die Bemühung um die
soziale Frage wird also hier als Kulturkampf gesehen. Dr. Wicks
Nonchalence scheint ebenso beträchtlich wie die gewohnheitsmäßige
Gutmütigkeit der gegnerischen Seite. «Tagwacht und «Volksrecht»
könnten es sich nicht leisten, einfach so vom Programm des «neuen
Kulturkampfes» zu plaudern, ohne aufs unangenehmste aufzufallen.
Man darf sich unbefangen über eine solche Situation Rechenschaft
geben. Sicher ist, daß an der Starrheit der Fronten durch taktische
Divertissements nicht viel geändert wird.

Es mag ungerechtfertigt erscheinen, die schweizerische
Sozialdemokratie ihrerseits mit einem theoretischen Dogma belastet sehen
zu wollen. Man könnte mit Gründen behaupten, Marxisten im strengen

«wissenschaftlichen» Sinne habe es in der Schweiz überhaupt nie
gegeben, die schweizerische sozialistische Bewegung sei seit den Zeiten
Weitlings stets einfach eine Bewegung für die wirtschaftbche
Besserstellung des arbeitenden Volkes gewesen. Es wird angedeutet, der
alte Greulich habe in seiner Jugend, als ihm Marx aus London das

«Kapital» sandte, das Buch nicht gelesen, weil es viel zu schwer
gewesen sei. Dennoch besteht kein Zweifel über den dogmatischen
Hauptpunkt auch eines «verschweizerten » Sozialismus: die Überführung

der Produktionsmittel in Gemeineigentum. Diese «dogmatische»
Forderung besteht unabhängig von allen taktischen Situationen.

Einen interessanten Versuch, mit dem Gegner ins Gespräch zu
kommen, bedeutet — im Zusammenhang mit dem Programm «Neue
Schweiz» — der Begriff des Arbeitseigentums. Die katholische Presse
hat diesen bemerkenswerten Begriff zur Diskussion angenommen, u. a.
in gleichlautenden Artikeln in «Neue Zürcher Nachrichten» und
«Vaterland». »Arbeitseigentum ist sichtlich eine typisch schweizerische
Begriffsbildung. Die Schweizer sind nun einmal auch als Sozialisten
und Marxisten keine Preußen. Daß das Private des Einzelnen einer
höheren Macht «gehöre», widerspricht dem schweizerischen
volkstümlichen Empfinden. Die Idee «Arbeitseigentum folgt der
schweizerisch-sozialistischen Überlegung, es sei unsinnig, die Produktionsmittel

der Klein- und Kleinstunternehmer zu kommunisieren. Das in
diesem Sektor den Unternehmern zu eigen zu überlassende Kapital
wird nun nicht als «Privateigentum» bezeichnet, es erhält den Titel
'Arbeitseigentum». Doch der feindliche Gesprächspartner meldet
sofort seinen Widerspruch an:

Um ihre eigentumsfeindliche Haltung noch besser zu tarnen,
nehme die «Neue Schweiz» ihre Zuflucht zu einem völlig neuen
Eigentumsbegriff, zum «Arbeitseigentum», von dem in Aussicht gestellt



196 Karl Ballmer

werde, es «bleibt erhalten und «wird gewährleistet». Auf den ersten
Blick könnte es scheinen, als ob die Sozialisten hier in ihre rang-
älteste Forderung (die Kommunisierung der Produktionsmittel, bei
Zulassung des Privatbesitzes an Konsum-Gütern) eine Bresche
geschlagen hätten. Eine Definition des «Arbeitseigenturns» sei weder
im Text des Programms «Neue Schweiz» noch im offiziellen Kommentar

zu finden. Als Inhalt des Begriffes habe man sich vorzustellen:
der Privatbesitz an Betriebsgütern wird anerkannt, wo diese Betriebsoder

Produktionsmittel vom Arbeitenden selbst zur Ausübung seines
Berufes eingesetzt werden. Die vorgetäuschte Bresche sei indessen nur
wieder eine geschickte Tarnung eines alten Postulates, das keineswegs

abgeschrieben sei. Denn die Autoren der «Neuen Schweiz»
hätten sich alle Mögbchkeiten offen gehalten mit der Formel:
«Überführung der Unternehmungen mit monopolistischen oder
Trustcharakter in Gemeineigentum.»

Das Schönste bei solchen Gefechten ist immer die einwandfreie
Logik. Uns scheint die Schönheit der Logik weniger interessant als
die Feststellung: jeder Versuch eines Gespräches scheine nur immer
wieder zu einer Versteifung der dogmatischen Positionen zu führen.
Der Beobachter dieses Zustandes könnte nachdenkbch werden. Es
scheint eine geschichtbche Erfahrung zu sein, daß «dogmatische
Positionen» schbeßlich nur durch elementare Naturereignisse zu
erschüttern sind. Möchten solche unvermeidbchen Elementarereignisse
wenigstens geistiger Natur sein. Wir wollen sie respektvoll
erwarten

Von der sozialistischen Seite aus ist — so viel ich sehe — der
bisher interessanteste Versuch, über das bloße Memorieren von Dogmen
hinauszugelangen, von der «Berner Tagwacht» gemacht worden. Es

wurde das Problem des Privateigentums an Produktionsmitteln mit
der Frage des Erbrechts in Verbindung gebracht, wobei mit der
Erbfrage notwendig auch die nachgerade berühmte «Familien »-Frage
gestreift wird. Es handelt sich also gleichsam um einen Vorstoß ins
Réduit der katholischen Position. Die «Tagwacht» schrieb:

«Ist die Familie das erste und hauptsächlichste Gliederungsprinzip der
sozialen Lebensgemeinschaft? Wir bestreiten es! Ein unbefangenes Beobachten der
Lebenstatsachen führt zur Erkenntnis, daß in der Neuzeit ein wichtiges anderes

Prinzip an die Seite des Familienprinzipes tritt. Dies Neue ist nichts anderes
als die Tatsache der modernen Arbeitsteilung. Das Wesen der Arbeitsteilung
läßt sich auf die kurze Formel bringen: daß niemand das Erzeugnis seiner Arbeit
für sich selber verwendet. Niemand arbeitet für sich selbst. Was einer erarbeitet,
geht als Produkt über an die Andern. Was einer an Arbeitserzeugnissen für seinen

eigenen Verbrauch nötig hat, das kommt von den Andern her an ihn zurück.
Durch die moderne Arbeitsteilung wird — rein ökonomisch — etwas
verwirklicht, zu dessen Bewirkung wir unfähig sind, wenn es als ethische Aufgabe
gestellt wird. Durch die moderne Arbeitsteilung wird — ohne unser ethisches
Zutun — die Forderung verwirklicht: Einer für alle, alle für einen! In diesem



Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken 197

Sachverhalt liegt ein Hinweis darauf, daß in der modernen Arbeitswelt in der
Tat die ökonomischen Verhältnisse ,wirklicher' sind als ,Ideologien' oder Mo-
ralismen.

Durch die Tatsache der modernen Arbeitsteilung ist das Fundament
gegeben für neue Formen der Solidarität, die sich neben der Solidarität der Familie,
ausbilden wollen. Sozialismus ist die Erkenntnis der Notwendigkeit einer Erweiterung

des geistigen Horizontes. Die neue Solidarität muß ebenso eine geistige
Gemeinschaft anstreben, wie die Familie der Ausdruck einer natürlichen menschlichen

Gemeinschaft ist. Deshalb ist der Sozialismus seinem Wesen nach eine
geistige Bewegung, womit indessen nicht gesagt ist, daß das Liebäugeln ,religiöser
Sozialisten' mit veralteten und steril gewordenen Formen des menschheitlichen
Geisteslebens besondere Aktualität hätte.

Man braucht sich nicht zu scheuen, die unzeitgemäße Wirksamkeit des

Familienprinzips von seiner banalsten Seite her zu sehen, um die notwendige
Bewußtseinsklärung zu erzielen. Lassen wir das Leben selbst sprechen: Nehmen wir an,
ein tüchtiger Ingenieur habe es auf Grund seiner Fähigkeiten dazu gebracht, aus
eigener Kraft einen bedeutenden industriellen Betrieb aufzubauen, der zusammen
mit dem aus dem Betrieb heraus erarbeiteten Geldvermögen ein bedeutendes
^Capital' repräsentiere. Nehmen wir an, dieser tüchtige Mann habe einen mehr oder
weniger vortrefflichen Sohn. Der Sohn dieses Industriellen ist vielleicht der
Meinung, das Vermögen seines Vaters sei die notwendige Ursache davon, daß er die
bekannte Rolle im ,Zeitalter des zufriedenen jungen Herrn' zu spielen habe: ein
bischen Universität, ein bischen Sport, viel Dancing und Flirt — und im übrigen,
falls er ein Nichtskönner sein sollte, ist er dennoch durch Gesetzeskraft der
gesicherte Erbe des ^Kapitals' seines Herrn Vaters. Von den geistigen Fähigkeiten
dieses Herrn Sohnes werden dann möglicherweise die Schicksale von hunderten
von Arbeitern und deren Familien abhängig sein.

Hören wir indessen, was eine katholische Familienphilosophie über die Rechte
dieses Herrn Sohnes zu sagen hat. Wir wollen gleich an die letzte Quelle gehen,
dorthin, wo die Päpste Leo XIII. mit der Enzyklika ,Rerum Novarum' und Pius XL
mit der Enzyklika Quadragesimo Anno' die soziale Frage ,gelöst' haben. Wir
hören da erhebende Töne über die Sozialnatur des Privateigentums. Was im
speziellen das Recht des gemeinten Herrn Sohn betrifft, so verkündet die päpstliche
Familienphilosophie mit nicht zu verkennender Deutlichkeit: ,Zu Unrecht vertreten
einige den Satz, die Grenzen des Eigentums und seines sittlich geordneten
Gebrauchs sei ein und dasselbe; noch viel weniger bewirkt Mißbrauch oder Nichtgebrauch

des Eigentums die Verwirkung oder den Verlust des Rechtes'.
Überflüssig, dieser lehrreichen Verlautbarung etwas hinzuzufügen.

An Stelle des hoffnungslosen Geredes über ,Kirche und Sozialismus'
entschließe man sich zu der Frage, wie der Eigentumsbegriff auszusehen hat, wenn
mit der geistigen Forderung des Christus auf Lösung der bloß natürlichen Blutsbande

(Familienprinzip) ernst gemacht wird. Mit dieser Frage stünden wir mitten
in der schweizerischen politischen Wirklichkeit. Anstatt uns bei der müßigen
Frage aufzuhalten, ob wir Schweizer nun eigentlich zu den Plutokraten oder zu
den Sozialisten gehören, sehen wir vielmehr die folgende Frage an die Schweizer
gerichtet: Für die Allgemeinheit verantwortlich über Kapital verfügen, um kraft
persönlicher Fähigkeit etwas Wertvolles für die Allgemeinheit zu leisten, ist das
— im heutigen Europa — etwas anderes als ein Stück Schweizer-Freiheit? Diese
Gegenidee zum historisch gewordenen Kapitalismus' braucht man in der Schweia
nicht zu popularisieren, sie ist so volkstümlich und versteht sich so gut von
selbst wie der Wille zur Freiheit.

Wenn es indessen zum Wesen des Schweizerischen gehören sollte, daß
Befähigte selbstverantwortlich über Kapital verfügen sollen, zum Dienst am



198 Karl Ballmer

Ganzen, dann stimmt da etwas Römisch-Rechtliches in unseren Landesgesetzen
nicht, dann stimmt etwas nicht mit unserem römischjuristischen Erbrecht.
Kommen wir zwecks Verdeutlichung auf das schon gebrauchte Beispiel des
Ingenieurs und seines hoffnungsreichen Sohnes zurück: Soll — im Sinne
römischrechtlicher Unzeitgemäßheit — das Kapitalvermögen des Vaters einfach auf den
Blutsnachkomnien übergehen? Oder soll an die Stelle des heidnischen Blutsprinzips

das doch wohl vom Christentum gemeinte geistige Prinzip in Aktion treten,
d.h. die Frage: Wer ist berufen, mit dem Kapital-Erbe schöpferische Leistungen
für die Allgemeinheit zu vollbringen? Überleitung des Kapitals (durch geeignete
Instanzen überpolitischer Art) an Berufene wäre nicht ganz das gleiche wie die
.Vergesellschaftung der Produktionsmittel', wäre aber denkbar als mögliche
schweizerische Zielsetzung. Unsere Gesetzgebung anerkennt bereits im Gebiete des

geistigen Urheberrechts die Notwendigkeit, das Recht auf Nutzung des geistigen
Eigentums (auch Kapital ist geistiges Eigentum) nach Ablauf einer Schutzfrist
erlöschen zu lassen. In dieser Einrichtung kann ein Fingerzeig und Anknüpfungspunkt

gesellen werden für — seien wir bescheiden — Gedanken über römisch-
heidnisches und ernstlich) christliches Erbrecht.»

Die Schwierigkeiten der schweizerischen Gesprächssituation sind
groß. Man wird indessen nicht bei dieser Feststellung stehen bleiben
wollen. Schon die Tatsache, daß beide Parteien in ihrer Dogmatik von
außerschweizerischen Zentren beeindruckt sind, weist auf die
überschweizerische Weltförmigkeit der Probleme. Insofern besteht die
Aufforderung, die Probleme stets ins Nichts einer werdenden VV elt
Irineingehalten zu sehen. Man wird zu Vorstellungen fortschreiten,
durch die zunächst eine Überalterung der «historischen» Positionen
sichtbar wird.

Eine solche Vorstellung sei angedeutet: Das VVeltphänomen. das

man grosso modo als «Marxismus bezeichnet, ist ein Anachronismus,

ist eine Unzeitgemäßheit — aus erst noch zu klärenden Gründen.

Eine Klasse will in ihrer Herrschaft abgelöst werden durch eine
aufsteigende neue Klasse. Die abzulösende Klasse ist im Besitze der
«Produktionsmittel». Es war ein bürgerlich-aufgeklärtes Mißverständnis,

es wrar Liberalismusstil des 19. Jahrhunderts, unter die
Produktionsmittel einer Klasse nicht auch deren Gölter einzubegreifen.
Natürlich haben Marx und Engels die Götter des verdämmernden
Bürgertums als gewichtige Faktoren zu sehen gemeint. Im Ernste aber
wußten sie als gescheite Exponenten des 19. Jahrhunderts überhaupt
nicht, worum es sich da handelt. Daher glaubten sie. als Besitzer der
bürgerlichen Bildung, leicht mit den göttlichen Dingen fertig zu
werden. Arbeitete denn nicht die «neue Zeit», die liberale Zeit, an
der Zerstörung veralteter Requisiten der Kultur: besorgte das nicht
die bürgerliche Universität, die «moderne» Theologie, die fortschrittliche

Literatur Man braucht also nur den sowieso eintretenden
Effekt des allgemeinen Religionszerfalls abzuwarten. Aber das war
ein — liberalistischer Irrtum.

Im Umkreis der Universität ist man heute zunächst zu der
Erkenntnis durchgestoßen, daß Marx und Hegel viel näher beieinander



Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken 199

stehen, als bisher zugestanden wurde. Es scheint im Zeitalter des

bürgerlichen Antimarxismus bemerkenswert, daß der Universitätsphilosoph

Lowith (der in einem Luzerner Verlage ein respektables
Buch über Jacob Burckhardt veröffentlichte) als bürgerlicher Philosoph

und Exponent der Heideggerschule über eine im Jahre 1844
erschienene Schrift von Karl Marx das Urteil fällen konnte: jene
Schrift von Marx sei «das bedeutendste philosophheile Ereignis in der
Geschichte der nachhegelschen Philosophie» (Von Hegel bis Nietzsche,
S. 372). Führende bürgerliche Denker also nehmen an Marx nicht ein
politisches, sondern ein philosophisches Interesse Aber es geht heute
doch wohl um anderes als um «geistesgeschichtliche» Repetitionen.
Was vom Standort der Universitätsphilosophie interessant ist, braucht
noch nicht «wirklich» zu sein.

Ein Marx des 20. Jahrhunderts hätte andere Sorgen als seine
schulgemäße Einordnung in die «Geistesgeschichte Er würde aus
der Geistessituation der Gegenwart heraus dekretieren: «Bevor wir
der herrschenden Klasse die Produktionsmittel abnehmen, müssen wir
uns zu Eignern ihrer Götter machen». Unsere Geschichtsbelletristik
weiß ja aus ihrer Kenntnis der Vergangenheit von derlei Usurpationen:

Eroberer haben sich fremder Götter bemächtigt, haben die
eroberten Götterbilder im heimischen Pantheon der Anbetung einer
lenkbaren plebs ausgeliefert. Die Götter des modernen Abendlandes
scheinen weniger geduldig und weniger transportabel. Man kamt nicht
mehr in fremden Landen eroberte Götterbilder auf Ochsenkarren in
die Metropole der Welt fahren, man kann nicht die «Seele Frankreichs»

oder das «Herz Polens» in Eisenbahnwagen nach Berlin
verfrachten. Die Götter, auf die man heute beim Eintritt in eine geistige
Welt zunächst stößt, sind aber die «Seelen» der Völker, die
Volksgottheiten. Eroberern ist Vorsicht anzuraten, man hebt diese
wirklichen Götter nicht als starre Monumente von den Postamenten: es

gibt keinen andern Weg des Umganges mit diesen Gottheiten als —
sie selbst zu werden.

Der moderne Menschheitsimpuls des Sozialismus ist längst über
die einst «wissenschaftlichen» Aspirationen des Marxismus
hinausgeschritten. Moderne Wissenschaft schließt längst den Umgang mit
Göttern nicht mehr aus. Zuerst wollen sich dem geistig geweckten
Blicke die Volksgötter zeigen. Ein unfähiges Auge wird Welleicht nur
ihre Karrikatur sehen Der Sozialismus des 20. Jahrhunderts
wurde also «national», er wurde Nationalsozialismus. Ohne im
mindesten den gutschweizerischen Antinazismus zu kränken, sei festgestellt:

es wäre falsch, den tieferen Impetus eines «deutschen Sozialismus»

als Romantik zu nehmen, und sein Problem mit dem Ende
Hitlers gleichzusetzen.



200 Karl Ballmer: Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken

Die Volksgötter sind wirkliche Götter, ein gutes Stück jenseits
alles politischen «Nationalismus». Leider haben die anspruchsvollen
theologischen Systematiker noch keine Vorkehren getroffen, sie als
reale delegierte Personen in den Herrschaftsbereich des Heibgen
Geistes einzubeziehen. Es ist mögbch, daß man beim Umgange mit
diesen Göttern untergeordneten Ranges sich Organe anerzogen hat
für den Verkehr mit höheren Göttern. Dadurch wäre eine neue Situation

bereitet, in die alte «historische» Phraseologien — über zu
enteignende Eigentümer — nicht mehr hineintreffen würden.

Das Schicksalsproblem des Abendlandes ist und bleibt das
Christentum. Das Problem einer — marxistischen oder nichtmarxistischen
Überwindung und Enteignung des Christentums wird zur Frage der
Christ-Werdung. Bequemer sind Gotter einfach nicht zu stürzen. Der
größte Liebende war und ist der größte — Götterstürzer. Vielleicht
will man durch die Zeitereignisse dazu angeregt sein, in männlicher
Zuversicht den neuen Thomas von Aquino zu erhoffen, der die
ungeheure Widerspruchsgewalt zwischen einem Stirner und einem Hegel,
zwischen Christentum und Antichristentum, zwischen Nationalismus
und Weltförmigkeit der Verantwortungen — in eine neue Harmonie
zusammenzwingt.

Valerio Abbondio
Die siebente Gedichtreihe des Tessiner Lyrikers, «Cerchi d'argento»,

«Silberkreise», unlängst durch die Schweizerische Schillerstiftung ausgezeichnet, zeugt
eindringlich von dessen überlegener Kunst. Mit Andacht und zäher Folgerichtigkeit
hat Abbondio, im Lauf der Jahrzehnte, seinem Schauen, Träumen, Denken und
Deuten gemäß, sich einen Vers, den Elfsilbler, mannigfach zu eigen geprägt, hat sich
eine einstrophige Liedform, bei aller Tragkraft, feingliedrig zu eigen ausgebaut. So

«rrang er künstlerische Sonderart, und dauernd ist er bestrebt, sie zu vertiefen, zu
verwesentlichen. Landschaft und Seelenleben klingen nunmehr in seinen Gedichten
unmittelbar ineinander-, mit leiser Intensität spricht seine religiöse Ergriffenheit.

In Zürich fand Abbondio nicht wenige Leser und Freunde und auch eine
schmiegsame Nachdichterin, Marie Heer, deren Anliegen es ist, einer hohen Aufgabe

getreu zu dienen. Elsa Nerina Baragiola.

Aus «Cerchi d'argento»
Übertragungen von Marie Heer

Alte Dächer

Ihr altehrwürdigen granitnen Dächer,
hier moosbegrünt und dort mit Silberschimmer,
fortdauert noch in euch der Berg und eine
besinnbch wundersame Milde, rührend
aus ferner Urzeit, während dem Kamin
so froh und leicht der blaue Hauch entquillt.


	Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken

