Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 3

Artikel: Zum Religionsgesprach zwischen Sozialisten und Katholiken
Autor: Ballmer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Humanitit des Sophokles 189

von Befleckung: so erreicht er seine Aufnahme in Athen und seine
Verteidigung gegen Kreon, der ihn nach Theben zuriickfiithren will.
Verklirt und geldutert wird er in Athen aus dem Erdendasein ins
Jenseits entriickt. Als kostliche Gegengabe ihrer Un-Macht haben die
sophokleischen Menschen ihre Un-Schuld mithekommen. Nicht der
Heros, der Mensch wird dem Sophokles Gegenstand der Tragodie.
In jeder Sage erkennt er von neuem die Schuldlosigkeit des mensch-
lichen Herzens und gestaltet jedes seiner Dramen zu einer Verteidi-
gung der Menschheit. Diese Unschuld gibt seinen Werken den be-
gliickenden Glanz, trotz aller Furchtbarkeit des Geschehens ihre er-
losende Heiterkeit. Den menschlichsten aller antiken Tragiker konnte
Holderlin in seinen berithmten Versen erfassen:

Manche versuchten umsonst, das Freudigste freudig zu sagen,
Hier spricht endlich es mir, hier in der Trauer sich aus.

Zum Be]igionsgespréich zwischen Sozialisten
und Katholiken
Von Karl Ballmer

Uber manchen nach links gerichteten katholischen Polemiken in
der gravierenden Frage des «Privateigentums» liegt ein gewisser
ciisthetischer» Glanz, der dem «Materialismus> des Gesprichspartners
sichtlich Schwierigkeiten bereitet. Andrerseits ist es nicht nur natiir-
lich, sondern unumginglich, daf} die im Brennpunkte stehende Eigen-
tumsfrage selbst fiir den (theoretisch) prinzipiellen Atheismus des
Sozialismus als gleichsam religioses Problem auftritt. Problem der
menschlichen Religion, auf einem gewissen Niveau, war stets die
Eigentumsfrage: Gott ist der Eigner seiner selbst und der Eigentiimer
der Welt und des Menschen. In dem Grade, als alle Philosophie
letztlich siikularisierte Gotteserkenntnis sein mag, sind die heutigen
«wirtschaftlichen» Eigentumsbegriffe — religiése Begriffe. Es ist
durchaus auch in dieser Beleuchtung bemerkenswert, dafd tatsich-
lich der Kampf der Geister an dem Begriffe des Eigentums ent-
brennt. Hinzu kommt ein Aspekt, der gewohnlich allzu bequem igno-
riert wird: Die vom Katholizismus auf dem politischen Felde zu ver-
tretende Auffassung iiber das «Privateigentum» hat den Charakter
einer religiosen Vorschrift durch das kirchliche Lehramt. Die Ab-
lehnung jedes Sozialismus durch die Enzyklika Quadragesimo Anno
von 1931 ist eine religiose Entscheidung wvor aller Sozialpolitik.
Man liest in dieser pipstlichen Vorschrift:

«... erkliren Wir: der Sozialismus, gleichviel ob als Lehre, als
geschichtliche Erscheinung oder als Bewegung bleibt (zufolge seiner



190 Karl Ballmer

Forderung des Allgemeineigentums der Produktionsmittel. Ref.)
mit der Lehre der katholischen Kirche immer unvereinbar: der
Gegensatz zwischen sozialistischer und christlicher Gesellschafts-
auffassung ist uniberbriickbar.>

*

«Privateigentum» — ist das nicht eigentlich ein Pleonasmus? Iat
es denn Sinn, von Eigentum zu sprechen, wenn nicht ein persinlicher
Eigentiimer angenommen wird ? <Kollektiveigentum» scheint mir einer
von jenen philosophisch fragwiirdigen Begriffen zu sein, scheint sich
als Begriff einer fragwiirdigen Philosophie zu verdanken. die es z. B.
der deutschen Metaphysik (Hegel) maglich macht, unter dem abso-
luten Ich (dem letzten Eigner der Welt) ein unpersinliches Wesen
zu verstehen; oder die es z. B. (nicht nur in der deutschen Wissen-
schaft) moglich macht, unter «juristischer Person» alles mégliche zu
verstehen, nur nicht prinzipiell eine verantwortliche individuelle Per-
sonlichkeit. Man kann einwerfen: dem absoluten Ich des deutschen
Idealismus eigne doch selbstverstindlich — als einem Ich — die Per-
sonlichkeit. Worauf zu erwidern ist: das deutschidealistische Ich ist
ein Wesen, dem man die Personlichkeit zu-dachte. wobei feststeht,
dafl’ Zu-denken noch keine Seinserzeugung ist. Ebenso kann man ein-
werfen: Was sollte denn unsere Rechtswissenschaft anfangen ohne
den Begriff der «juristischen Person>? Darauf kann man nur mit der
schiichtern anzudeutenden Hoffnung reagieren: dai} dieser Unbegrilf
der <juristischen Person» dereinst — zum alten Eisen gehoren werde.

Die Reaktion auf philosophische Schiefheiten oder Halbheiten
(wie der deutsche Idealismus eine ist) pflegt nicht auszubleiben -—
und ist manchmal ungewéhnlich kriltig. Auf Hegel folgte Stirner,
dessen «Der Einzige und sein Eigentum: kein theologischer Buchtitel
ist (das Buch kann in diesem Jahre 1945 das 100jihrige Jubildum
seines Erscheinens feiern). Stirners Angriff auf den tonangebenden
damaligen <Freisinn» war aus dem Grunde ein eigentlich europiisches
Ereignis, weil sich seine Thetik nun keineswegs gemaifd der dialek-
tischen Methode als Antithese interpretieren lief}, fiir die man die
hegelische Synthesis bereits schon wieder in der Tasche gehabt hiitte.
Stirner ist der Sprengstoff unter dem System Hegels — und insofern
eine Sprengladung unter der von Hegel abzuleitenden allgemeinen
europiischen «Bildung- des 19. Jahrhunderts. Die jungen Marx und
Engels erkannten mit schnellem Blick die Gefahr des Auftretens
Stirners; sie wihlten zur Verteidigung kurz entschlossen den Angriff,
mit ihrem «Sankt Max>. Darin wird mit dem gefihrlichen Bedroher
des aufsteigenden Hegel-Marxtums piinktlich abgerechnet. Der Sieg
fiel den Bekimpfern Stirners umso leichter und umso dauernder zu.
als sie gegen Stirner nichts weiter als die allgemein giiltigen Urteile



Zum Religionsgesprich zwischen Sozialisten und Katholiken 191

der biirgerlichen philosophischen Bildung auszuspielen brauchten.
Noch neueste deutsche biirgerliche Philosophen wie Lowith zehren
in ihren unsicheren Urteilen iiber Stirner von der durch Marx und
Engels bestimmten «geistesgeschichtlichen» Situation. Einzig in Italien
ist von Seite des theoretischen Sozialismus der Versuch gemacht wor-
den, von Victor Roudine (im Vorwort zur — unzulinglichen — ita-
lienischen Ausgabe von «Der Einzige und sein Eigentum:, 1922), aus
Stirner und Marx zwei eintriachtig Arm in Arm marschierende Sozia-
listen und Fortschrittsminner zu machen. Es scheint, daf} es der echten
italienischen Emplindung fiir personale liberta schwer fillt, auf den
Streiter Max Stirner zu verzichten — wie die deutschen Sozialisten.
Niemals hitte es deutschen Sozialisten — aller Schattierungen. dar-
unter katholische Sozialisten — einfallen kénnen, Stirner wertzu-
schiitzen. Stets waren bei den deutschen Sozialisten die Kompromif3-
sorgen im Hinblick aul Regierungsfihigkeit grofier als das Interesse
[tir einen Stirnerschen theoretischen <Anarchismus». Der Sozialismus
in Deutschland vollzog seinen Aufbruch mit «wissenschaftlichen» Aspi-
rationen. Im Namen des Sozialismus hatte Engels feierlich verkiindet:
es sei die schicksalmifdige Aufgabe des Arbeitertums. die deutsche
Philosophie zu beerben: das deutsche Arbeitertum sei der rechtmiiflige
Erbe des deutschidealistischen Geistesfluges. Der «deutsche Sozialis-
mus> hat inzwischen das schwerwiegende Erbe der deutschen Philo-
sophie angetreten. Nachdem das Erbe angefallen ist, muf} es die Sorge
der Alliierten sein: die Liquidation des angefallenen Erbes mége hof-
fentlich gelingen. Es wiire sehr erfreulich, wenn man den Glauben
haben konnte, auf Seite der Liquidatoren seien die nétigen geistigen
Mittel zur Durchfithrung ihrer Aufgabe vorhanden — unbeschadet
der Besorgnisse. die einem bei der Lektiire Carrs aufsteigen konnen.

*

Stirner hat der religiésen Eigentumsproblematik ganz neue Per-
spektiven er6ffnet. Worum es hierbei geht, lif3t sich am besten ver-
deutlichen mit einem Seitenblicke auf die Theologie Karl Barths. Man
wird aus Barth nicht unbesehen einen Geistesverwandten Stirners
machen wollen; wiirde sich indessen in theologischen Fragen nicht der
Humor von selbst ausschlief3en. so liefden sich manche Eigentiimer-
Thesen der dialektischen Theologie unschwer in Stirnerschen <Phra-
sen» ausdriicken.

Stirner wie Barth streiten gegen die europiische «Grofimacht
[legel-. Stirner im Namen des <absolut> und <einzig» gewordenen
Zivilbiirgers. dem die Welt so gleichgiiltig ist, — wie jenem aufder-
weltlichen Gotte eines gewissen Christentums, den sich etwa der
fallierte Theologe Spitteler auszudenken versuchte. Bei Barth dagegen
wird voller Ernst gemacht damit, die fundierte traditionelle Vorstel-



192 Karl Ballmer

lung des <Einzigen~ als liebenden Schopfer und Erléser noch einmal
<orthodox> zu denken. Im Hegelismus steht man auf dem Boden des
Pantheismus. Bei allem Pantheismus hat man es zu tun mit einer
Verwandlung Gottes in die Welt, mit Gottes geistiger Widerspiege-
lung in der Welt und mit seiner Riickkehr in seinen geistigen Ur-
sprung. Bei Hegel heif3t das Urwesen, der Eigentiimer der Welt: ab-
soluter Geist. Man erwiigt, ob man es mit dem personlichen Hl. Geiste
und Gottmenschen des Christentums identifizieren soll; Hegel jeden-
falls wollte eine christliche Philosophie betrieben haben. Das Urwesen
Hegels enteignet sich zugunsten der Welt und holt aus der Welt sein
Eigentum in sich zuriick; dies im Rahmen einer Idee von «Geschichte>,
die im schirfsten Gegensatze zum Christentum allerdings nicht die
Schépfung eines personlichen Schépfers ist. Die Differenz zwischen
Hegel und dem Hegelianer Marx besteht darin, daf’ Marx den Prozef}
der Enteignung und Wiedereinbringung nicht an dem Hegelschen
Absoluten beobachtet, sondern am — <Arbeiter», indem der Arbeiter
als der reprisentative «Mensch» des Zeitalters erfragt wird. Der Ar-
beiter ist der sich selbst Entfremdete, der sich selbst abhanden Ge-
kommene. Er ist ein blof3es Mittel der Pseudo-Gottheit «Kapital».
Durch die Aufhebung der Selbstentfremdung soll der Mensch-Arbeiter
in sein wirkliches menschliches Leben als in sein Eigentum zuriick-
kehren. Weil Marx schliefilich ein Preufle ist, hilt er den Einzel-
menschen bereits als in sein Eigentum gekommen, wenn eine staats-
dhnliche abstrakt-unpersonliche <Allgemeinheit> der Eigentiimer ist.

Die religionsphilosophische «Sikularisationslinie» ist aufs schonste
gekennzeichnet, wenn man es fiir relevant halten will, daf Marx nicht
etwa von der Beobachtung der modernen Wirtschaftswelt den Aus-
gang nimmt, sondern von der — Rechtsphilosophie Hegels. Marx hatte
an der Hegelschen Darstellung des <Systems der Bediirfnisse» (Rechts-
philosophie § 189 {.) einiges auszusetzen. Daraus ergaben sich Konse-
quenzen fiir die marxistische Erscheinungsform der Hegelschen Meta-
physik. Die marxistischen Konsequenzen sind um nichts weniger halt-
bar als die Hegelsche Metaphysik selbst — —

Schon langst denkt niemand mehr an die Haltbarkeit der Gottes-
spekulationen Hegels, und insbesondere die Schweizer Theologen
Brunner und Barth vollzogen ihren theologischen Aufbruch aus der
Erkenntnis der katastrophalen Unhaltbarkeit des deutschidealistisch-
neuprotestantischen Geistesfluges. Marz denkt in den Kategorien und
Geleisen des protestantischen Deutschidealismus, wenn er die Ent-
eignung der Privatkapitalisten zugunsten eines — unpersénlichen! —
Kollektiveigentiimers vornehmen will. Ein hegelischer preufdischer
Christ «<gehdrt> eben ganz selbstverstindlich dem Staat (wie ein rechter
Katholik der Kirche «<gehért»). So ist der Preufle Marx ohne weiteres
tiberzeugt. daf® das produktive Eigentum im Dienste der Wirtschaft



Zum Religionsgesprich zwischen Sozialisten und Katholiken 193

einem unpersonlich <Allgemeinen> und Kollektiv <gehéort>. Aber das
ist nur die obligate Fragwiirdigkeit der biirgerlichen <Bildungs»-
Metaphysik des 19. Jahrhunderts, auf deren Linie sich jetzt der <Geist»
zu «<Geld» verdichtet hat.

Barths Theologie, obschon in ihrem Anfangsstadium den sozialen
Fragen unter dem Einflu3 von Prof. Ragaz nicht abgewandt, konnte
sich nicht in eine Diskussion der 6konomischen Metaphysik des «wis-
senschaftlichen» Sozialismus einlassen. Zunichst galt es, den (libera-
listisch verlorenen) eisernen Bestand der christlichen <Orthodoxie»
gegen <freisinnige> Zumutungen von vielen Seiten zu sichern, und
zwar auf der Linie des Protestantismus. Barths theologischer Eigen-
tiimerbegriff ist von erschreckender Radikalitiit: Es gibt in aller Welt
nur den einzigen Eigentiimer: Gott den Schopfer. Barths Radikalis-
mus fiihrt zu einer ganz neuen Abgrenzung des christlichen Glaubens
gegen die traditionelle Metaphysik der katholischen Kirche, die jetzt
mit der philosophischen Spekulation der Deutschen anniihernd gleich-
gesetzt und entsprechend bekimpft wird. Diese Situation erscheint
mir, angesichts des weitreichenden Einflusses Barths und im Zusam-
menhange mit dem hohen Niveau seines theologischen Anliegens,
von gravierender Bedeutung fiir die schweizerische Schicksalsgemein-
schaft zu sein. Barths Rigorismus zeitigt hochst merkwiirdige Kon-
sequenzen, die keineswegs in das bekannte Schema des schweizerischen
Konfessionalismus mit seinen historischen Gegensitzen hineinpassen
wollen. Die liberale reformierte Schweiz steht ganz wo anders als die
Theologie Barths. Wihrend das reformierte Freisinnstum weiter um
seine <historische» Aufgabe bemiiht ist, verkorpert Barth eine evan-
gelische Antithetik gegen <Rom» von bisher nicht gekannter Wucht.
Sie ist zum Gliick zunichst die Angelegenheit eines esoterischen Theo-
logenkreises. Moge sie, im Interesse der Fortexistenz der Schweiz, nie
im abtriglichen Sinne <volkstiimlich> werden, — etwa gar auf den
Wogen einer allgemeinen Linksorientierung!

Vielleicht ist der Barthschen Theologie die Volkstiimlichkeit ver-
sagt, sofern sie sich dem «Leben- gegeniiber stets auf die hochsten
esoterischen Positionen zuriickzieht. Historisch gesehen beruht die
Volkstiimlichkeit einer religiosen Doktrin zumeist auf der Hand-
habung eines Systems der Moraltheologie. Die Gliaubigen brauchen
Ratschlige — hinsichtlich ihres Verhaltens bei zu erfiillender Steuer-
pflicht (oder auch bei nicht erfiillter Steuerpflicht) usf. Die Gldubigen
erwarten Belehrung fiir das Verhalten in der <sozialen Frage» usw.
Von Barths Dogmatik lief3e sich sagen, daf ihr jede <materiale» Ethik
so fern liegt wie moglich. Wenn Emil Brunner der <Welt»> freundlicher
und offener gegeniiberzustehen scheint, so muf} er sich dafir von
Barth den harten Vorwurf einer Annidherung an den (historischen)
«Thomismus~» gefallen lassen. Der mehr der «Wirklichkeit» zuge-



194 Karl Ballmer

wandte Brunner méchte gleichsam zum Barthschen einzigen Eigen-
tiimer des Menschen und der Welt noch einen zweiten Eigentiimer
hinzugedacht haben, etwas, was man im Katholizismus im umfassend-
sten Sinne «Natur» heif’t, und was bei Brunner als «Schépfungsord-
nung-, als <Naturrecht> usw. auftritt. Dabei legt Brunner grofites
Gewicht auf eine Zwinglische Distanzierung gegen <Rom>.

In geistiger Hinsicht scheint uns die Situation bestimmt durch
die anspruchsvolle Dominante des Barthschen Denkens. Die an-
spruchsvollste Intelligenz will und kann nichts mehr zu tun haben mit
jedem «Freisinn> und «Liberalismus». Das liberale Wesen kommt am
reinsten in der Ethik zum Ausdruck. Dem Liberalismus ist die Ethik
«die Lehre von der zu korrigierenden Wirklichkeit> (Eduard von Hart-
mann). Jetzt aber gilt die liberale Meinung, der Mensch habe die
Wirklichkeit zu korrigieren, als unchristliche und antichristliche An-
mafung. Es wiire sehr oberflichlich, hier an Theologenwillkiir zu
denken: man hat es einfach mit einer iiberschaubaren Notwendigkeit
zu tun, die auf dem Boden des christlichen Glaubens einmal auf-
treten mufdte. Ihr gegeniiber erscheinen alle <historischen» Positionen
wie blofe Schatten.

*

Es schien uns wichtig, die helvetische Situation anzudeuten, in
der sich das Eigentiimergesprich zwischen Katholiken und Sozialisten
abspielt. Die dogmatischen Positionen beider Gesprichspartner sind
festgelegt. Man kann immer wieder in Versuchung kommen, dies zu
vergessen, wenn beide Partner stets von neuem mit groflem taktischem
Kénnen den Anschein von ganz neuen Situationen und entsprechenden
ganz neuen Wendungen zu erwecken bemiiht sind. Es wire ja auch
ermiidend und langweilig, einander stets nur die fixierten unabénder-
lichen Dogmen entgegenzuhalten. Insbesondere die an den Gesprichen
als Zeitungs- und Zeitschriftenleser passiv Beteiligten kénnen auf die
Annahme nicht verzichten, da} durch die gegenwiirtigen Umbruchs-
zeiten die Chancen ganz neuer sozialer Grundstrukturen in bisher
nicht zu erahnender Weise gegeben seien. Eine bewihrte Journalistik
kommt solchem Bedarf entgegen:

«Nach einem so ungeheuerlichen Kriege, der nicht nur unermefiliche matericlle
Werte zerstort hat, sondern auch das Chaos im weltanschaulichen Denken her-
aufbeschwor, tritt das Christentum in eine neue Phase seiner geschichtlichen
Existenz .. .»
Dr. K. Wick schreibt diesen Satz im «Vaterland» in einem seiner
tonangebenden Artikel, der sonderbarerweise betitelt ist <Vom Schau-
platz des neuen Kulturkampfes:. Was meint dieser Titel? Papst
Leo XIII. habe unser 20. Jahrhundert vorausschauend das «Jahr-
hundert des Arbeiters> genannt. Wie es einst die «Kirche der Kata-
komben>, dann die <Kirche der Viter: und die «Kirche des christ-



Zum Religionsgespriach zwischen Sozialisten und Katholiken 195

lichen Mittelalters> gegeben, so werde man es in unserem Jahrhundert
mit der <Kirche des arbeitenden Volkes> zu tun haben. Der christliche
Arbeiter miisse sich dariiber klar sein. <Der neue Kulturkampf wird
heute auf den Arbeitsplitzen ausgefochten.> Die Bemiihung um die
soziale Frage wird also hier als <Kulturkampf- gesehen. Dr. Wicks
Nonchalence scheint ebenso betriichtlich wie die gewohnheitsmildige
Gutmiitigkeit der gegnerischen Seite. <Tagwacht> und «Volksrecht>
konnten es sich nicht leisten, einfach so vom Programm des «<neuen
Kulturkampfes> zu plaudern, ohne aufs unangenehmste aufzufallen.
Man darf sich unbefangen iiber eine solche Situation Rechenschaft
geben. Sicher ist, daf} an der Starrheit der Fronten durch taktische
Divertissements nicht viel gedndert wird.

Es mag ungerechtfertigt erscheinen, die schweizerische Sozial-
demokratie ihrerseits mit einem theoretischen Dogma belastet sehen
zu wollen. Man kénnte mit Griinden behaupten, Marxisten im stren-
gen «<wissenschaftlichen» Sinne habe es in der Schweiz iiberhaupt nie
gegeben, die schweizerische sozialistische Bewegung sei seit den Zeiten
Weitlings stets einfach eine Bewegung fiir die wirtschaftliche Besser-
stellung des arbeitenden Volkes gewesen. Es wird angedeutet, der
alte Greulich habe in seiner Jugend, als ihm Marx aus London das
«Kapital> sandte, das Buch nicht gelesen, weil es viel zu schwer ge-
wesen sei. Dennoch besteht kein Zweifel iiber den dogmatischen
Hauptpunkt auch eines «verschweizerten» Sozialismus: die Uberfiih-
rung der Produktionsmittel in Gemeineigentum. Diese <dogmatische»
Forderung besteht unabhiingig von allen taktischen Situationen.

Einen interessanten Versuch, mit dem Gegner ins Gesprich zu
kommen, bedeutet — im Zusammenhang mit dem Programm <Neue
Schweiz> — der Begriff des 4rbeitseigentums. Die katholische Presse
hat diesen bemerkenswerten Begriff zur Diskussion angenommen, u. a.
in gleichlautenden Artikeln in «Neue Ziircher Nachrichten> und
«Vaterland-. <Arbeitseigentum ist sichtlich eine typisch schweizerische
Begriffsbildung. Die Schweizer sind nun einmal auch als Sozialisten
und Marxisten keine Preufien. Daf} das Private des Einzelnen einer
héheren Macht «gehore», widerspricht dem schweizerischen volks-
tiimlichen Empfinden. Die Idee <Arbeitseigentum- folgt der schwei-
zerisch-sozialistischen Uberlegung, es sei unsinnig, die Produktions-
mittel der Klein- und Kleinstunternehmer zu kommunisieren. Das in
diesem Sektor den Unternehmern zu eigen zu tiberlassende Kapital
wird nun nicht als «Privateigentum- bezeichnet. es erhilt den Titel
<Arbeitseigentum>. Doch der feindliche Gesprichspartner meldet
sofort seinen Widerspruch an:

Um ihre eigentumsfeindliche Haltung noch besser zu tarnen,
nehme die <Neue Schweiz> ihre Zuflucht zu einem véllig neuen Eigen-
tumsbegriff, zum <Arbeitseigentum>, von dem in Aussicht gestellt



196 Karl Ballmer

werde, es «<bleibt erhalten> und <wird gewihrleistet>. Auf den ersten
Blick konnte es scheinen, als ob die Sozialisten hier in ihre rang-
ilteste Forderung (die Kommunisierung der Produktionsmittel, bei
Zulassung des Privatbesitzes an Konsum-Giitern) eine Bresche ge-
schlagen hitten. Eine Definition des <Arbeitseigentums> sei weder
im Text des Programms «Neue Schweiz» noch im offiziellen Kommen-
tar zu finden. Als Inhalt des Begriffes habe man sich vorzustellen:
der Privatbesitz an Betriebsgiitern wird anerkannt, wo diese Betriebs-
oder Produktionsmittel vom Arbeitenden selbst zur Ausiibung seines
Berufes eingesetzt werden. Die vorgetiuschte Bresche sei indessen nur
wieder eine geschickte Tarnung eines alten Postulates, das keines-
wegs abgeschrieben sei. Denn die Autoren der «Neuen Schweiz>
hitten sich alle Moglichkeiten offen gehalten mit der Formel: <Uber-
filhrung der Unternehmungen mit monopolistischen oder Trust-
charakter in Gemeineigentum.»

Das Schonste bei solchen Gefechten ist immer die einwandfreie
Logik. Uns scheint die Schonheit der Logik weniger interessant als
die Feststellung: jeder Versuch eines Gespriches scheine nur immer
wieder zu einer Versteifung der dogmatischen Positionen zu fithren.
Der Beobachter dieses Zustandes konnte nachdenklich werden. Es
scheint eine geschichtliche Erfahrung zu sein, dal’ «dogmatische
Positionen» schliefflich nur durch elementare Naturereignisse zu er-
schiittern sind. Méchten solche unvermeidlichen Elementarereignisse
wenigstens geistiger Natur sein. Wir wollen sie respektvoll er-
warten — —.

Von der sozialistischen Seite aus ist — so viel ich sehe — der
bisher interessanteste Versuch, iiber das bloffe Memorieren von Dogmen
hinauszugelangen, von der <Berner Tagwacht> gemacht worden. Es
wurde das Problem des Privateigentums an Produktionsmitteln mit
der Frage des Erbrechts in Verbindung gebracht, wobei mit der Erb-
frage notwendig auch die nachgerade beriihmte <Familien--Frage ge-
streift wird. Es handelt sich also gleichsam um einen Vorstof3 ins
Réduit der katholischen Position. Die <Tagwacht» schrieb:

«Ist die Familie das erste und hauptsichlichste Gliederungsprinzip der so-
zialen Lebensgemeinschaft? Wir bestreiten es! Ein unbefangenes Beobachten der
Lebenstatsachen fithrt zur Erkenntnis, dal in der Neuzeit ein wichtiges anderes
Prinzip an die Seite des Familienprinzipes tritt. Dies Neue ist nichts anderes
als die Tatsache der modernen Arbeitsteilung. Das Wesen der Arbeitsteilung
1aB8t sich auf die kurze Formel bringen: dal niemand das Erzeugnis seiner Arbeit
fiir sich selber verwendet. Niemand arbeitet fiir sich selbst. Was einer erarbeitet,
geht als Produkt iber an die Andern. Was einer an Arbeitserzeugnissen fiir seinen
eigenen Verbrauch nétig hat, das kommt von den Andern her an ihn zurick.
Durch die moderne Arbeitsteilung wird — rein okonomisch — etwas ver-
wirklicht, zu dessen Bewirkung wir unfihig sind, wenn es als ethische Auigabe

gestellt wird. Durch die moderne Arbeitsteilung wird — ohne unser ethisches
Zutun — die Forderung verwirklicht: Einer fiir alle, alle fiir einen! In diesem



Zum Religionsgesprich zwischen Sozialisten und Katholiken 197

Sachverhalt liegt ein Hinweis darauf, daff in der modernen Arbeitswelt in der
Tat die okonomischen Verhiltnisse ,wirklicher® sind als ,Ideologien‘ oder Mo-
ralismen.

Durch die Tatsache der modernen Arbeitsteilung ist das Fundament ge-
geben fiir neue Formen der Solidaritiit, die sich neben der Solidaritit der Familie.
ausbilden wollen. Sozialismus ist die Erkenntnis der Notwendigkeit einer Erwei-
terung des geistigen Horizontes. Die neue Solidaritit mufl ebenso eine geistige.
Gemeinschaft anstreben, wie die Familie der Ausdruck einer natiirlicher mensch-
lichen Gemeinschaft ist. Deshalb ist der Sozialismus seinem Wesen nach eine gei-
stige Bewegung, womit indessen nicht gesagt ist, da’ das Liebaugeln ,religidser So-
zialisten’ mit veralteten und steril gewordenen Formen des menschheitlichen
Geisteslebens besondere Aktualitat hitte.

Man braucht sich nicht zu scheuen, die unzeitgemiifle Wirksamkeit des Fa-
milienprinzips von seiner banalsten Seite her zu sehen, um die notwendige Bewuf3t-
seinsklirung zu erzielen. Lassen wir das Leben selbst sprechen: Nehmen wir an,
ein tiichtiger Ingenieur habe es auf Grund seiner Fihigkeiten dazu gebracht, aus
eigener Kraft einen bedecutenden industriellen Betrieb aufzubauen, der zusammen
mit dem aus dem Betrieb heraus erarbeiteten Geldvermégen ein bedeutendes ,Ka-
pital® reprisentiere. Nehmen wir an, dieser tiichtige Mann habe einen mehr oder
weniger vortrefflichen Sohn. Der Sohn dieses Industriellen ist vielleicht der
Meinung, das Vermégen seines Vaters sei die notwendige Ursache davon, daf} er die
bekannte Rolle im ,Zeitalter des zufriedenen jungen Herrn‘ zu spielen habe: ein
bischen Universitiit, ein bischen Sport, viel Dancing und Flirt — und im ibrigen,
falls er ein Nichtskdnner sein sollte, ist er dennoch durch Gesetzeskraft der ge-
sicherte Erbe des ,Kapitals® seines Herrn Vaters. Von den geistigen Fahigkeiten
dieses Herrn Sohnes werden dann méglicherweise die Schicksale von hunderten
von Arbeitern und deren Familien abhiingig sein.

Héren wir indessen, was eine katholische Familienphilosophie iiber die Rechte
dieses Herrn Sohnes zu sagen hat. Wir wollen gleich an die letzte Quelle gehen,
dorthin, wo die Pipste Leo XIII. mit der Enzyklika ,Rerum Novarum‘ und Pius XI.
mit der Enzyklika ,Quadragesimo Anno‘ die soziale Frage ,gelést’ haben. Wir
horen da erhebende Tone iiber die Sozialnatur des Privateigentums. Was im spe-
ziellen das Recht des gemeinten Herrn Sohn betrifft, so verkiindet die pépstliche
Familienphilosophie mit nicht zu verkennender Deutlichkeit: ,Zu Unrecht vertreten
einige den Satz, die Grenzen des Eigentums und seines sittlich geordneten Ge-
brauchs sei ein und dasselbe; noch viel weniger bewirkt Mi8brauch oder Nichtge-
brauch des Eigentums die Derwirkung oder den Derlust des Rechtes’. Uber-
fliissig, dieser lehrreichen Verlautbarung etwas hinzuzufiigen.

An Stelle des hoffnungslosen Geredes tiber ,Kirche und Sozialismus® ent-
schliefe man sich zu der Frage, wie der Eigentunsbegriff auszusehen hat, wenn
mit der geistigen Forderung des Christus auf Lésung der blof8 natiirlichen Bluts-
bande (Familienprinzip) ernst gemacht wird. Mit dieser Frage stiinden wir mitten
in der schweizerischen politischen Wirklichkeit. Anstatt uns bei der mifligen
Frage aufzuhalten, ob wir Schweizer nun eigentlich zu den Plutokraten oder zu
den Sozialisten gehoren, sehen wir vielmehr die folgende Frage an die Schweizer
gerichtet: Fiir die Allgemeinheit verantwortlich dber Kapital verfiigen, um kraft
personlicher Fahigkeit etwas Wertvolles fir die Allgemeinheit zu leisten, ist das
— im heutigen Europa — etwas anderes als ein Stiick Schweizer-Freiheit? Diese
Gegenidee zum historisch gewordenen ,Kapitalismus‘ braucht man in der Schweiz
nicht zu popularisieren, sie ist so volkstiimlich und versteht sich so gut von
selbst wie der Wille zur Freiheit.

Wenn es indessen zum Wesen des Schweizerischen gehdren sollte, dafl
Befihigte selbstverantwortlich idber Kapital verfagen sollen, zum Dienst am



198 Karl Ballmer

Ganzen, dann stimmt da etwas Romisch-Rechtliches in unseren Landesgesetzen
nicht, dann stimmt etwas nicht mit unserem romischjuristischen Erbrecht.
Kommen wir zwecks Verdeutlichung auf das schon gebrauchte Beispiel des Inge-

nicurs und seines hof[nungsrcichcn Sohnes zuriick: Soll — im Sinne rémisch-
rechtlicher Unzeitgemifiheit — das Kapitalvermégen des Vaters einfach aul den

Blutsnachkommen iibergehen? Oder soll an die Stelle des heidnischen Blutsprin-
zips das doch wohl vom Christentum gemeinte geistige Prinzip in Aktion treten,
d. h. die Frage: Wer ist berufen, mit dem Kapital-Erbe schépferische Leistungen
fiir die Allgemeinheit zu vollbringen? Uberleitung des Kapitals (durch geeignete
Instanzen iiberpolitischer Art) an Berufene wiire nicht ganz das gleiche wie die
,Vergesellschaftung der Produktionsmittel’, wiire aber denkbar als mégliche schwei-
zerische Zielsetzung. Unsere Gesetzgebung anerkennt bereits im Gebiete des
geistigen Urheberrechts die Notwendigkeit, das Recht auf Nutzung des geistigen
Eigentums (auch Kapital ist geistiges Ligentum) nach Ablauf einer Schutzfrist
erloschen zu lassen. In dieser Einrichtung kann ein Fingerzeig und Ankniipfungs-
punkt gesehen werden fir — seien wir bescheiden — Gedanken iber rémisch-
heidnisches und (ernstlich) christliches Erbrecht.»

Die Schwierigkeiten der schweizerischen Gesprichssituation sind
grofs. Man wird indessen nicht bei dieser Feststellung stehen bleiben
wollen. Schon die Tatsache, daf} beide Parteien in ihrer Dogmatik von
aullerschweizerischen Zentren beeindruckt sind. weist auf die iber-
schweizerische Weltformigkeit der Probleme. Insofern besteht die
Aufforderung, die Probleme stets ins Nichts einer werdenden Welt
hineingehalten zu sehen. Man wird zu Vorstellungen fortschreiten.
durch die zuniichst eine Uberalterung der <historischen» Positionen
sichtbar wird.

Eine solche Vorstellung sei angedeutet: Das Weltphinomen. das
man grosso modo als «Marxismus» bezeichnet. ist ein Anachronis-
mus, ist eine Unzeitgemifiheit — aus erst noch zu klirenden Griin-
den. Eine Klasse will in ihrer Herrschaft abgelost werden durch eine
aufsteigende neue Klasse. Die abzulésende Klasse ist im Besitze der
«Produktionsmittel». Es war ein biirgerlich-aufgeklirtes Mif3verstand-
nis, es war Liberalismusstil des 19. Jahrhunderts, unter die Produk-
tionsmittel einer Klasse nicht auch deren Gétter einzubegreifen.
Natiirlich haben Marx und Engels die Goétter des verdammernden
Biirgertums als gewichtige Faktoren zu sehen gemeint. Im Ernste aber
wulfdten sie als gescheite Exponenten des 19. Jahrhunderts uberhaupt
nicht, worum es sich da handelt. Daher glaubten sie. als Besitzer der
biirgerlichen Bildung, leicht mit den gottlichen Dingen fertig zu
werden. Arbeitete denn nicht die <neue Zeit>, die liberale Zeit, an
der Zerstorung veralteter Requisiten der Kultur: besorgte das nicht
die biirgerliche Universitiit, die <moderne» Theologie, die fortschritt-
liche Literatur? Man braucht also nur den sowieso eintretenden
Effekt des allgemeinen Religionszerfalls abzuwarten. Aber das war
ein — liberalistischer Irrtum.

Im Umkreis der Universitit ist man heute zuniichst zu der Er-
kenntnis durchgestofien. daf3 Marx und Hegel viel niiher beieinander



Zum Religionsgespriich zwischen Sozialisten und Katholiken 199

stehen, als bisher zugestanden wurde. Es scheint im Zeitalter des
biirgerlichen Antimarxismus bemerkenswert, daf} der Universitits-
philosoph Loéwith (der in einem Luzerner Verlage ein respektables
Buch iiber Jacob Burckhardt veréffentlichte) als biirgerlicher Philo-
soph und Exponent der Heideggerschule iiber eine im Jahre 1844
erschienene Schrift von Karl Marx das Urteil fillen konnte: jene
Schrift von Marx sei «das bedeutendste philosophische Ereignis in der
Geschichte der nachhegelschen Philosophie> (Von Hegel bis Nietzsche,
S. 372). Fiihrende biirgerliche Denker also nehmen an Marx nicht ein
politisches. sondern ein philosophisches Interesse! Aber es geht heute
doch wohl um anderes als um «geistesgeschichtliche» Repetitionen.
Was vom Standort der Universititsphilosophie interessant ist, braucht
noch nicht «wirklich» zu sein.

Ein Marx des 20. Jahrhunderts hitte andere Sorgen als seine
schulgemiif’e Einordnung in die <Geistesgeschichte:. Er wiirde aus
der Geistessituation der Gegenwart heraus dekretieren: <Bevor wir
der herrschenden Klasse die Produktionsmittel abnehmen, miissen wir
uns zu Eignern ihrer Gétter machen». Unsere Geschichtsbelletristik
weifd ja aus ihrer Kenntnis der Vergangenheit von derlei Usurpa-
tionen: Eroberer haben sich fremder Goétter bemichtigt, haben die
eroberten Gotterbilder im heimischen Pantheon der Anbetung einer
lenkbaren plebs ausgeliefert. Die Gotter des modernen Abendlandes
scheinen weniger geduldig und weniger transportabel. Man kann nicht
mehr in fremden Landen eroberte Goétterbilder auf Ochsenkarren in
die Metropole der Welt fahren, man kann nicht die <Seele Frank-
reichs> oder das <Herz Polens» in Eisenbahnwagen nach Berlin ver-
frachten. Die Goétter, auf die man heute beim Eintritt in eine geistige
Welt zunichst stofdt, sind aber die «Seelen» der Vélker, die Volks-
gottheiten. Eroberern ist Vorsicht anzuraten, man hebt diese wirk-
lichen Gétter nicht als starre Monumente von den Postamenten: es
gibt keinen andern Weg des Umganges mit diesen Gottheiten als —
sie selbst zu werden.

Der moderne Menschheitsimpuls des Sozialismus ist lingst iiber
die einst «wissenschaftlichen» Aspirationen des Marxismus hinaus-
geschritten. Moderne Wissenschaft schliefft lingst den Umgang mit
Gottern nicht mehr aus. Zuerst wollen sich dem geistig geweckten
Blicke die Volksgotter zeigen. Ein unfihiges Auge wird vielleicht nur
ihre Karrikatur sehen — —. Der Sozialismus des 20. Jahrhunderts
wurde also «national>, er wurde Nationalsozialismus. Ohne im min-
desten den gutschweizerischen Antinazismus zu krinken, sei festge-
stellt: es wiire falsch, den tieferen Impetus eines «deutschen Sozialis-
mus> als Romantik zu nehmen, und sein Problem mit dem Ende
Hitlers gleichzusetzen.



200 Karl Ballmer: Zum Religionsgespriich zwischen Sozialisten und Katholiken

Die Volksgétter sind wirkliche Gotter, ein gutes Stiick jenseits
alles politischen «Nationalismus>. Leider haben die anspruchsvollen
theologischen Systematiker noch keine Vorkehren getroffen, sie als
reale delegierte Personen in den Herrschaftsbereich des Heiligen
Geistes einzubeziehen. Es ist moglich, daf man beim Umgange mit
diesen Gottern untergeordneten Ranges sich Organe anerzogen hat
fir den Verkehr mit héheren Géttern. Dadurch wire eine neue Situa-
tion bereitet, in die alte <historische> Phraseologien — iiber zu ent-
eignende Eigentiimer — nicht mehr hineintreffen wiirden.

Das Schicksalsproblem des Abendlandes ist und bleibt das Chri-
stentum. Das Problem einer — marxistischen oder nichtmarxistischen
Uberwindung und Enteignung des Christentums wird zur Frage der
Christ-IWWerdung. Bequemer sind Goétter einfach nicht zu stiirzen. Der
grofite Liebende war und ist der grofite — Gotterstiirzer. Vielleicht
will man durch die Zeitereignisse dazu angeregt sein, in minnlicher
Zuversicht den neuen Thomas von Aquino zu erhoffen, der die un-
geheure Widerspruchsgewalt zwischen einem Stirner und einem Hegel,
zwischen Christentum und Antichristentum, zwischen Nationalismus
und Weltformigkeit der Verantwortungen — in eine neue Harmonie
zusammenzwingt.

Valerio Abbondio

Die siebente Gedichtreihe des Tessiner Lyrikers, «Cerchi d’argento», «Silber-
kreise>», unlingst durch die Schweizerische Schillerstiftung ausgezeichnet, zeugt ein-
dringlich von dessen iiberlegener Kunst. Mit Andacht und zdher Folgerichtigkeit
hat Abbondio, im Lauf der Jahrzehnte, seinem Schauen, Tréumen, Denken und
Deuten gemif}, sich einen Vers, den Elfsilbler, mannigfach zu eigen geprigt, hat sich
eine einstrophige Liedform, bei aller Tragkraft, feingliedrig zu eigen ausgebaut. So
errang er kinstlerische Sonderart, und dauernd ist er bestrebt, sie zu vertiefen, zu
verwesentlichen. Landschaft und Seelenleben klingen nunmehr in seinen Gedichten
unmittelbar ineinander; mit leiser Intensitit spricht seine religiése Ergriffenheit.

In Zirich fand Abbondio nicht wenige Leser und Freunde und auch eine
schmiegsame Nachdichterin, Marie Heer, deren Anliegen es ist, einer hohen Auf-
gabe getreu zu dienen. Elsa Nerina Baragiola.

Aus «Cerchi d’argento>
Ubertragungen von Marie Heer

Alte Diicher

Ihr altehrwiirdigen granitnen Dicher,

hier moosbegriint und dort mit Silberschimmer,
fortdauert noch in euch der Berg und eine
besinnlich wundersame Milde, rithrend

aus ferner Urzeit, wihrend dem Kamin

so froh und leicht der blaue Hauch entquillt.



	Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten und Katholiken

