Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 3

Artikel: Die Humanitat des Sophokles : anlasslich einer Auffihrung der
Trachinierinnen durch die Akademische Theatergruppe Zurich

Autor: Stoessl, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Um die Wirdigung Mottas 183

tionalsozialismus, unterstiitzt von helvetischen Hilfstruppen {auch
gutgliaubigen) uns ebenfalls aufzudringen versuchte.

Motta zog offen und 6ffentlich die Folgen, als er an einer Presse-
konferenz die im Herbst 1938 von Berlin aus verbreitete Theorie von
der totalitiren Presseneutralitit unzweideutig ablehnte.

Der Krieg kam, und Motta starb. Und dann fing die leidige
Rateburgerei iiber die Neutralitit der Presse von vorne an. als ob
nichts gewesen, nichts erklirt worden wire. Es ist wahr, Herr Motta
hat uns nachher manchmal sehr gefehlt.

Wir sind ihm alle Dank schuldig. Aber diese Schuld tragen wir
nicht ab durch eine seiner eigenen Natur kaum kongeniale kiinstliche
Vergroflerung des Staatsmannes, und wohl auch nicht durch ein Denk-
mal, das ohne Kommentar schwerlich fiir sich selber sprechen konnte,
sondern indem wir das Andenken des wirklichen Giuseppe Motta
lebendig erhalten, der reinen Willens und giitigen Herzens das Beste
fiir sein Land geleistet hat, was seinen menschlichen Gaben und
Kriften erreichbar war.

Die Humanitat des Sophokles

Anliafilich einer Auffithrung der Trachinierinnen durch die

Akademische Theatergruppe Ziirich

Von Franz Stoessl

Die akademische Theatergruppe Zirich fiihrte vor der grofien
Freitreppe der Universitit am 6., 10.. 12., 13., 26. und 27. Mai unter
der Spielleitung von Heinz Woester ein wenig bekanntes und selten
gespieltes Stiick des Sophokles auf: Die Trachinierinnen (in der Uber-
setzung von Emil Staiger). Es ist nicht nur die nicht allen geldufige
Materie dieses Dramas, sondern die Kunstform — griechische Tra-
godie — als solche, die uns in eine uns zunichst fremde, ja selt-
same Umgebung versetzt. Wir miissen das geistige Auge erst allmih-
lich an die eigenartigen Lichtverhiltnisse gewohnen, um die richtige
Bedeutung der Gegenstinde und Vorginge zu erfassen.

Wie viele antike Tragodien trigt dieses frithe Werk des Dich-
ters — freilich als einziges von den sieben erhaltenen des Sophokles —
seinen Namen nach dem Chor: Junge Middchen aus der Stadt Trachis
am Oeta. In Trachis vollzieht sich auch die Handlung.

Wer griechische Sage kennt. mag aus dem Chor trachinischer
Midchen, aus Trachis als Ort der Handlung, auf den Inhalt der Tra-
giodie schliefen. Auf dem Oetagebirge fand Herakles den Tod durch



184 Franz Stoessl

Verbrennung auf einem Scheiterhaufen, in Trachis sollte die Wohn-
stitte des Helden vor seinem letzten Abenteuerzug gewesen sein. Der
Tod des Herakles mag in der Tragédie «<Die Trachinierinnen-» darge-
stellt worden sein.

Tritt man nun mit diesen Erwigungen an das Werk des Sophokles
heran, so wird man erst recht erstaunt, ja befremdet werden: wie pafdt
ein Chor junger Médchen zu den Ereignissen um den Tod des gewal-
tigen Helden? Ja, dieser Held selbst erscheint erst als Todkranker
ganz am Schluf} des Stiickes in einer einzigen Szene, die ganze iibrige
Handlung wird beherrscht von einer Frauengestalt: von Deianeira,
der Gattin des Herakles. Im Grunde ist es nicht die Tragddie des
Herakles, die der Zuschauer in dieser Handlung erlebt, so wie er zu-
nichst erwartet, sondern die der Gattin, Deianeiras.

Folgendermafden laufen die Ereignisse ab: Deianeira verzehrt sich
in banger Sorge um den fernen Gatten. Als dieser zum letzten Mal,
vor nun 15 Monaten, zum Kampf ausgezogen war, hatte er ihr auf
einer Tafel ein Orakel von Dodona zuriickgelassen, das ihm entweder
Ende seines Lebens oder nach Bewiiltigung dieses Abenteuers gliick-
liches Leben, Erlésung von seinen fortwihrenden Miihen, verheifien
hatte. Nun ist die Zeit der Entscheidung gekommen, in ihrer Angst
sendet die liebende Gattin ihren Sohn Hyllos dem Fernen zu Hilfe
— Hyllos hat erfahren, daf’ der Vater eben um die Stadt Oichalia
auf Euboea kidmpfe. Die Spannung scheint sich gliicklich zu losen:
ein alter Sklave, seiner Herrin treu ergeben, bringt gute Botschaft.
Er hat vor der Stadt den Herold Lichas getroffen, der einer grofien
Volksmenge von der Eroberung Oichalias und der siegreichen Riick-
kehr des Herakles erziihlte. Deianeira bricht iiber diese Nachricht
in den reinen Jubel der Freude aus und bittet auch den Chor, dem
Gliicksgefiihl in einem Freudenlied, einem Paean. Ausdruck zu geben.
Bald erscheint der Herold Lichas selbst und bringt einen stummen
Trauerzug von Kriegsgefangenen mit sich, an der Spitze eine schone
junge Frau. Er berichtet vom Siege des Herakles iiber Oichalia und
erzihlt, wie der Held diesen Zug einer alten Beleidigung wegen unter-
nommen habe. Wieder leuchtet die Freude der gliicklichen Gattin
des Siegers in reinem Licht und gleichzeitig enthiillt sich die sanfte
Menschlichkeit ihres Charakters: mitleidvoll erkundigt sie sich nach
der Ungliicklichen, die an der Spitze des Gefangenenzuges schreitet
und die das Los der Freiheit mit dem der Sklaverei vertauschen mulf.
Lichas behauptet, die vornehme Kriegsgefangene nicht zu kennen,
und Deianeira will nicht weiter forschen, um nicht dem alten Schmerz
noch neuen hinzuzufiigen. So entbietet sie den Herold und die Schar
der Gefangenen ins Haus, wohin sie selbst folgen will. Da tritt der
alte Sklave wieder vor, der friiher die erste Botschaft gebracht hatte
und der aus des Lichas eigenem Munde die Zusammenhinge viel



Die Humanitat des Sophokles 185

besser kennt: nicht einer alten Beleidigung willen hat Herakles
Oichalia bekriegt, sondern um die ihm verweigerte Hand der Kénigs-
tochter Jole mit Gewalt zu gewinnen. Nicht als Sklavin kommt die
Gefangene ins Haus — denn es war Jole selbst, die Lichas mit ihren
Gefahrtinnen nach Trachis gefiihrt hatte —, sondern als bliihende
Gattin, als Kebsweib neben Deianeira. Da seufzt die ungliickliche
Liebe Deianeiras in tiefem Schmerz und bitterer Ratlosigkeit auf.
Nochmals wird Lichas befragt, fast im Verhor ringt ihm der Alte Stiick
fir Stiick die Wahrheit ab. Auch Deianeira hat sich wieder gefaf3t,
selbst solche Krinkung ertrigt und verzeiht die treue Liebe der Gat-
tin. Lichas muf} die wahren Zusammenhinge gestehen, und er tut
es freudig, da er die Fassung seiner Herrin sieht. Der Brave hatte ja
auch gar nicht aus Béswilligkeit gelogen, sondern aus zarter Riick-
sicht, um Deianeira den Schmerz zu ersparen, den ihr die Wahrheit
bereiten mufite. Wohl fugt sich Deianeira, aber ihre Liebe sucht doch
nach einem Ausweg, nach einer Méglichkeit, die Neigung des Gatten
zuriickzugewinnen und sich zu bewahren. Da kommt ihr ein altes
Mittel in den Sinn, ein Liebeszauber, den sie zu besitzen glaubt. Als
sie, noch halb ein Kind, ihrem Gatten aus ihrer Heimat Pleuron folgte,
da hatten sie den Euenos zu iiberschreiten. Herakles vertraute sie dem
Kentauren Nessos an, der an dem winterlich geschwollenen Fluf3
Fergendienste versah. Mitten im Strom wagte der Kentaur einen An-
griff auf Deianeira, sie schrie auf und rief den Gatten zu Hilfe.
Herakles erlegte den Nessos mit einem Pfeil, dessen Spitze im Gift
der lerniischen Hydra getrinkt war. Sterbend riet Nessos der Deia-
neira, das Blut aus seiner Wunde aufzufangen und aufzubewahren
als Liebeszauber: sie mége das Gewand des Herakles mit dem Elixier
bestreichen und er werde keine Frau mehr lieben als sie. Jetzt hilt
sie den Augenblick fir gekommen, sich dieses Mittels zu bedienen. Sie
bestreicht ein Gewand mit dem Kentaurenblut und schickt durch
Lichas dieses Geschenk an den heimkehrenden Gatten. Wieder hat
Hoffnung Deianeira und die Midchen des Chors ergriffen, aber da
bricht zu spit die Erkenntnis herein: die Wollflocke, die Deianeira
zum Bestreichen des Gewandes verwendet und dann achtlos wegge-
worfen hatte, hat sich in der Sonne zu Staub aufgeldst, und blutige
Blasen quellen aus dem Boden, wo das Vergiftete auflag. Entsetzlich
wird es Deianeira klar, daf} sie dem Trug des feindseligen Kentauren
erlegen ist, daf} sie sich zum Werkzeug seiner Rache gemacht hat,
indem sie glaubte, einen Liebeszauber anzuwenden. Noch hofft der
Chor auf guten Ausgang, aber Deianeira bricht unter dem Gefiihl
ihrer unfreiwillig begangenen Schuld zusammen: wenn sich ihre Angst
bewahrheiten sollte, so will sie durch Tod von eigener Hand siihnen.
Auch in diesem Entschluff bewihrt sich ihre unschuldsvolle Rein-
heit. Die Katastrophe ldf3t nicht auf sich warten. Hyllos kehrt



186 Franz Stoessl

zuriick, er hatte den Vater am Kenaiongebirge auf Euboea getroffen,
war bei der Uberbringung des Gewandes durch Lichas zugegen und
mulfdte zusehen. wie das Gift unter entsetzlichen Qualen in den Leib
des Herakles eindrang und die Kraft seines Lebens verzehrte. Er
erlebte die Ausbriiche wilden Schmerzes und krampfverzerrter Raserei
mit, in denen IHerakles wiitete und Lichas, den unschuldigen Uberbrin-
ger des Giftes, zu Tode schleuderte, und er war dabei, wie der Vater
allmihlich in kraftlose Ohnmacht zuriicksank. Der Fluch des Sohnes
trifft die Mutter und Mérderin seines Vaters. Deianeira antwortet
nicht — jedes Wort wiirde die ungeheure Erschiitterung dieses Zu-
sammenbruches nur schwichen und mindern: schweigend geht sie ins
Haus, in den Tod, gefolgt vom Fluch des Sohnes. Als sich auch Hyllos
hineinbegeben hat, um Vorbereitungen fiir die Aufnahme des ster-
benden Vaters zu treffen, tritt eine alte treue Dienerin des Hauses
zum Chor heraus, Deianeiras einstige Amme, und berichtet vom
Selbstmord der Unschuldigen. der Liebenden. Endlich wird der
todkranke Herakles selbst auf einer Bahre hereingetragen, nachdem
ihn erst ein Schiff von Euboea zum Festland gebracht hatte. Er er-
wacht aus dem ohnmiichtigen Schlaf und schreit auf unter dem grau-
samen Schmerz, den ihm jede Beriihrung und Bewegung verursacht.
Aber nochmals regt sich seine alte Kraft und Wildheit. Von Hyllos
verlangt er ungestiim die Auslieferung der fluch- und schuldbelade-
nen Deianeira. Krank und schwach, wie er ist, will er dennoch Rache
an seiner Morderin nehmen, will sie téten, so wie sie ihn gemordet.
Aber Hyllos hat inzwischen die Zusammenhiinge des unerforschlichen
Schicksals erkannt, er weifs um die Unschuld der Mutter: nicht tioten
habe sie gewollt, sondern einen Liebeszauber anwenden, und dabei
sei sie dem Truge des Nessos verfallen. Jetzt endlich lost sich das
schmerzliche Dunkel des Rasens auch fiir Herakles in erleuchtende
Erkenntnis auf: alle Spriiche des Schicksals bewahrheiten sich. nur
die menschliche Torheit hatte sie falsch verstanden. Liangst war ihm
verkiindet worden, er werde nicht von der Hand eines lLebenden
fallen, sondern nur von der eines Toten im Hades. Dies sah aus wie
Weissagung der Unsterblichkeit, aber nun bewahrheitet es sich ganz
anders: Nessos ist tot, und doch totet er Herakles. Und dazu stimmt
auch das dodoniische Orakel, das ihm fiir den gegenwiirtigen Zeit-
punkt Erlésung von seinen Miihen verkiindet hatte: er erhoffte darin
ein weiteres gliickliches und kampfloses Leben. aber das Orakel
meinte: Tod. So verklirt endliche Erkenntnis die letzte Stunde des
Helden, in weiser Ergebung trifft er seine Anordnungen: ein Scheiter-
haufen soll auf dem Berge Oeta errichtet werden, in dessen Flammen
der Held die Erlésung von seinen Qualen finden will. Hyllos muf3 sich
trotz seines Striiubens verpflichten, die kriegsgefangene Jole heim-
zuliihren. So geht Herakles der endlichen Ruhe nach seinem kampf-



Die Humanitit des Sophokles 187

erfiillten Leben entgegen, der Zug mit seiner Bahre setzt sich in Bewe-
gung, Hyllos schlief3t das Stiick mit einer Rede. die alle Verantwortung
fiir dieses Leid den Gottern aufbiirdet.

Mit Staunen erkennt der Zuschauer, daf’ er als Geschehen in
Trachis zwar eine Tragodie vom Untergang des lerakles erwartet.
statt dessen aber eine vom Irren und Leiden des Weibes Deianeira
gefunden hat. Nun erst laf3t sich auch der Chor der jungen Miadchen
als Begleiter dieser Handlung verstehen. Und weiter: was sich da
vollzieht, sind nicht Taten und Leiden von weit iiber Menschenmaf}
hinausragenden Heroen, sondern es sind Begebenheiten einfacher
Menschen. im Grunde ein biirgerliches Schicksal. Hatte Aischylos
Heroen zu Helden seiner Tragddie gemacht, so gestaltet Sophokles
die Sage zur Tragiodie von Menschen. fast zum biirgerlichen Trauer-
spiel.

Aischylos hatte seine grofSe, tragische Schau des Lebens in den
monumentalen Satz gefaldt: wer tut, dem erwichst Leiden. In dieser
Erkenntnis handeln seine Helden und leiden: Xerxes zieht gegen
Griechenland und trigt das Unheil der Niederlage, Prometheus wider-
setzt sich dem Zeus und duldet die grauenhafteste Strafe. ja die Ver-
senkung in den Hades, die Briider Eteokles und Polyneikes nehmen
den Kampf der Machtgier gegeneinander auf und fallen jeder von
der Hand des anderen, Agamemnon schlachtet seine Tochter Iphigenie
als Opfer, um den Zug nach Troja zu erméglichen, und stirbt selbst
als Opfer seiner Morderin, seines Weibes. Klytaimestra erschliagt im
Verein mit Aigisth den Gatten und fihrt so als Rache ihren und
Aigisths Tod von der Hand Orests herbei. Orest vollzieht den Blut-
rachebefehl des Gottes in Delphi an der eigenen Mutter und nimmt
die Verfolgung durch die Erinyen auf sich. Sie alle fithlen und wissen:
wer tut, dem erwiichst Leiden. Und doch handeln sie in heroischem
Entschlufs. Gerade ihr Wissen macht sie zu tragischen, zu iiber-
menschlich grof3en Helden.

Die Gestalten des Sophokles in den Trachinierinnen handeln
nicht, sie leiden blofy. Von aufien, von iibermichtigen Gewalten bricht
iiber diese Menschen ihr Geschick und ihr Ungliick herein. Unaus-
weichlich. in ehernen Spriichen ist ihnen ihr Los verhingt: und in-
dem sie es wenden wollen. fiihren sie es herbei. Hatte Aischylos die
Tragodie der heroischen Freiheit und Macht gestaltet, so schuf Sopho-
kles das Trauerspiel der menschlichen Gebundenheit und Ohnmacht.

Die Helden des Aischylos erkimpfen sich ihre Tat trotz ihres
Wissens, die Menschen des Sophokles sind mit Blindheit, mit Nicht-
wissen geschlagen: nur weil sie die Fiigung des Schicksals. die sich
ihnen in Orakeln kundgetan hat. miffkennen und mif’deuten, han-
deln sie iiberhaupt. Wohl dringen sie durch das Geschehen zur wah-
ren Erkenntnis durch, aber sie konnen diese Erkenntnis nicht ertra-



188 Franz Stoessl|

gen: Deianeira totet sich unter ihrer Gewalt, und als Herakles end-
lich den Sinn des Gétterspruches erfafdt, klingt es wie ein Symbol:
miiheloses Dasein bedeutet Tod. Das menschliche Denken und Er-
kennen an sich, langst nicht mehr die Tat, war dem Jahrhundert der
Sophistik zum tragischen Problem geworden.

So sind die sophokleischen Menschen machtlos géttlichen Ge-
walten und einem unabwendbaren Geschick ausgeliefert, das iiber
sie verhingt ist. Und doch fiihlt jeder: sie sind nicht blofe Ungliick-
liche. Worin liegt das Geheimnis dieser Kunst? Vielleicht lif3t es
sich gerade im Fall der Trachinierinnen an einem Wort, am Namen
der weiblichen Hauptgestalt deutlich machen. Deianeira ist eine grie-
chische Wortbildung und bedeutet <Mo6rderin des Mannes». Der grie-
chische Dichter, der die Gestalt zuerst erfand und in die Sage von
Herakles einfiihrte, schuf eine teuflische Mérderin, deren tiickischer
List Herakles erlag. Mit einem Geschenk hatte sie bewuf3t den Gatten
getotet, so wie Medea in Korinth ihre Nebenbuhlerin. Eine solche
Deianeira, Mérderin des Mannes, hatte Sophokles in seiner Quelle
gefunden und sie schuf er zu der rihrenden Unschuldsgestalt seiner
liebenden und betrogenen, seiner leidenden und sithnenden Deianeira
um. Gerade hierin wird die grofartige Schau klar, aus der heraus
Sophokles seine Menschen und seine Dramen geformt hat: der Mensch
in seiner Ohnmacht ist an all dem Grauen in der Welt, ist an seiner
eigenen Tat im tiefsten Herzen schuldlos.

Aias war mit Wahnsinn geschlagen, als er iiber die Herden der
Achier herfiel, und er siihnt seine schuldlose Tat durch den Freitod
mit dem eigenen Schwert. Antigone gehorcht dem Gesetze der Bluts-
verwandtschaft und dem Gebot der Bestattung, Kreon glaubt, mit
letzter Hirte die Raison des Staates durchsetzen zu missen, gerade
an ihrer Schuldlosigkeit gehen der Herrscher sowohl wie das Médchen
zu Grunde. Dem Orestes gibt Sophokles eine Schwester Elektra bei.
die auch ohne ihn entschlossen wiire, die Rache an Klytaimestra und
Aigisthos zu vollziehen: wie viel kleiner erscheint. so gesehen, das
Grauen von Orests Tat. Oedipus und Jokaste haben alles getan, um
das verhingte und geweissagte Unheil abzuwenden, und haben es in
ihrer Ohnmacht gerade dadurch herbeigefiihrt, beide unschuldig,
sithnen doch beide mit eigener Hand. Im Philoktetes lif3t sich der
junge Neoptolemos erst zum Betrug an dem Kranken mif3brauchen,
aber dann bricht die grof3e Unschuld seines Herzens durch: im ent-
scheidenden Augenblick enthiillt er dem Hintergangenen die Wahr-
heit, seine Seele ist des Truges nicht fihig: freiwillig folgt Philoktet
zur Eroberung Trojas. Im letzten Riickblick auf sein verflossenes
Leben, das am Ende angelangt ist, macht der blinde Oedipus den
Einwohnern von Athen klar, daf’ er an den Greueln. die durch und
mit und an ihm geschehen sind, keine Schuld trigt, da} er rein ist



Die Humanitit des Sophokles 189

von Befleckung: so erreicht er seine Aufnahme in Athen und seine
Verteidigung gegen Kreon, der ihn nach Theben zuriickfiithren will.
Verklirt und geldutert wird er in Athen aus dem Erdendasein ins
Jenseits entriickt. Als kostliche Gegengabe ihrer Un-Macht haben die
sophokleischen Menschen ihre Un-Schuld mithekommen. Nicht der
Heros, der Mensch wird dem Sophokles Gegenstand der Tragodie.
In jeder Sage erkennt er von neuem die Schuldlosigkeit des mensch-
lichen Herzens und gestaltet jedes seiner Dramen zu einer Verteidi-
gung der Menschheit. Diese Unschuld gibt seinen Werken den be-
gliickenden Glanz, trotz aller Furchtbarkeit des Geschehens ihre er-
losende Heiterkeit. Den menschlichsten aller antiken Tragiker konnte
Holderlin in seinen berithmten Versen erfassen:

Manche versuchten umsonst, das Freudigste freudig zu sagen,
Hier spricht endlich es mir, hier in der Trauer sich aus.

Zum Be]igionsgespréich zwischen Sozialisten
und Katholiken
Von Karl Ballmer

Uber manchen nach links gerichteten katholischen Polemiken in
der gravierenden Frage des «Privateigentums» liegt ein gewisser
ciisthetischer» Glanz, der dem «Materialismus> des Gesprichspartners
sichtlich Schwierigkeiten bereitet. Andrerseits ist es nicht nur natiir-
lich, sondern unumginglich, daf} die im Brennpunkte stehende Eigen-
tumsfrage selbst fiir den (theoretisch) prinzipiellen Atheismus des
Sozialismus als gleichsam religioses Problem auftritt. Problem der
menschlichen Religion, auf einem gewissen Niveau, war stets die
Eigentumsfrage: Gott ist der Eigner seiner selbst und der Eigentiimer
der Welt und des Menschen. In dem Grade, als alle Philosophie
letztlich siikularisierte Gotteserkenntnis sein mag, sind die heutigen
«wirtschaftlichen» Eigentumsbegriffe — religiése Begriffe. Es ist
durchaus auch in dieser Beleuchtung bemerkenswert, dafd tatsich-
lich der Kampf der Geister an dem Begriffe des Eigentums ent-
brennt. Hinzu kommt ein Aspekt, der gewohnlich allzu bequem igno-
riert wird: Die vom Katholizismus auf dem politischen Felde zu ver-
tretende Auffassung iiber das «Privateigentum» hat den Charakter
einer religiosen Vorschrift durch das kirchliche Lehramt. Die Ab-
lehnung jedes Sozialismus durch die Enzyklika Quadragesimo Anno
von 1931 ist eine religiose Entscheidung wvor aller Sozialpolitik.
Man liest in dieser pipstlichen Vorschrift:

«... erkliren Wir: der Sozialismus, gleichviel ob als Lehre, als
geschichtliche Erscheinung oder als Bewegung bleibt (zufolge seiner



	Die Humanität des Sophokles : anlässlich einer Aufführung der Trachinierinnen durch die Akademische Theatergruppe Zürich

