
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 3

Artikel: Die Humanität des Sophokles : anlässlich einer Aufführung der
Trachinierinnen durch die Akademische Theatergruppe Zürich

Autor: Stoessl, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um die Würdigung Mottas 183

tionalsozialismus, unterstützt von helvetischen Hilfstruppen (auch
gutgläubigen) uns ebenfalls aufzudrängen versuchte.

Motta zog offen und öffentlich die Folgen, als er an einer
Pressekonferenz die im Herbst 1938 von Berlin aus verbreitete Theorie von
der totalitären Presseneutralität unzweideutig ablehnte.

Der Krieg kam. und Motta starb. Und dann fing die leidige
Rateburgerei über die Neutralität der Presse von vorne an. als ob
nichts gewesen, nichts erklärt worden wäre. Es ist wahr, Herr Motta
hat uns nachher manchmal sehr gefehlt.

Wir sind ihm alle Dank schuldig. Aber diese Schuld tragen wir
nicht ab durch eine seiner eigenen Natur kaum kongeniale künstliche
Vergrößerung des Staatsmannes, und wohl auch nicht durch ein Denkmal,

das ohne Kommentar schwerlich für sich selber sprechen könnte,
sondern indem wir das Andenken des wirklichen Giuseppe Motta
lebendig erhalten, der reinen Willens tmd gütigen Herzens das Beste
für sein Land geleistet hat, was seinen menschlichen Gaben und
Kräften erreichbar war.

Die Humanität des Sophokles
Anläßlich einer Aufführung der Trachinierinnen durch die

Akademische Theatergruppe Zürich

Von Franz Stoessl

Die akademische Theatergruppe Zürich führte vor der großen
Freitreppe der Universität am 6*. 10*. 12., 13., 26. und 27. Mai unter
der Spielleitung von Heinz Woester ein wenig bekanntes und selten
gespieltes Stück des Sophokles auf: Die Trachinierinnen (in der
Übersetzung von Emil Staiger). Es ist nicht nur die nicht allen geläufige
Materie dieses Dramas, sondern die Kunstform — griechische
Tragödie — als solche, die uns in eine uns zunächst fremde, ja
seltsame Umgebung versetzt. Wir müssen das geistige Auge erst allmählich

an die eigenartigen Lichtverhältnisse gewöhnen, um die richtige
Bedeutung der Gegenstände und Vorgänge zu erfassen.

Wie viele antike Tragödien trägt dieses frühe Werk des Dichters

— freilich als einziges von den sieben erhaltenen des Sophokles —
seinen Namen nach dem Chor: Junge Mädchen aus der Stadt Trachis
am Oeta. In Trachis vollzieht sich auch die Handlung.

Wer griechische Sage kennt, mag aus dem Chor trachinischer
Mädchen, aus Trachis als Ort der Handlung, auf den Inhalt der
Tragödie schließen. Auf dem Oetagebirge fand Herakles den Tod durch
D ö CT



184 Franz Stoessl

Verbrennung auf einem Scheiterhaufen, in Trachis sollte die Wohnstätte

des Helden vor seinem letzten Abenteuerzug gewesen sein. Der
Tod des Herakles mag in der Tragödie «Die Trachinierinnen» dargestellt

worden sein.
Tritt man nun mit diesen Erwägungen an das Werk des Sophokles

heran, so wird man erst recht erstaunt, ja befremdet werden : wie paßt
ein Chor junger Mädchen zu den Ereignissen um den Tod des gewaltigen

Helden? Ja, dieser Held selbst erscheint erst als Todkranker
ganz am Schluß des Stückes in einer einzigen Szene, die ganze übrige
Handlung wird beherrscht von einer Frauengestalt: von Deianeira,
der Gattin des Herakles. Im Grunde ist es nicht die Tragödie des

Herakles, die der Zuschauer in dieser Handlung erlebt, so wie er
zunächst erwartet, sondern die der Gattin, Deianeiras.

Folgendermaßen laufen die Ereignisse ab : Deianeira verzehrt sich
in banger Sorge um den fernen Gatten. Als dieser zum letzten Mal,
vor nun 15 Monaten, zum Kampf ausgezogen war, hatte er ihr auf
einer Tafel ein Orakel von Dodona zurückgelassen, das ihm entweder
Ende seines Lebens oder nach Bewältigung dieses Abenteuers glückliches

Leben, Erlösung von seinen fortwährenden Mühen, verheißen
hatte. Nun ist die Zeit der Entscheidung gekommen, in ihrer Angst
sendet die liebende Gattin ihren Sohn Hyllos dem Feinen zu Hilfe
— Hyllos hat erfahren, daß der Vater eben um die Stadt Oichalia
auf Euboea kämpfe. Die Spannung scheint sich glücklich zu lösen:
ein alter Sklave, seiner Herrin treu ergeben, bringt gute Botschaft.
Er hat vor der Stadt den Herold Lichas getroffen, der einer großen
Volksmenge von der Eroberung OichaUas und der siegreichen Rückkehr

des Herakles erzählte. Deianeira bricht über diese Nachricht
in den reinen Jubel der Freude aus und bittet auch den Chor, dem
Glücksgefühl in einem Freudenlied, einem Paean. Ausdruck zu geben.
Bald erscheint der Herold Lichas selbst und bringt einen stummen
Trauerzug von Kriegsgefangenen mit sich, an der Spitze eine schöne

junge Frau. Er berichtet vom Siege des Herakles über Oichalia und
erzählt, wie der Held diesen Zug einer alten Beleidigung wegen
unternommen habe. Wieder leuchtet die Freude der glücklichen Gattin
des Siegers in reinem Licht und gleichzeitig enthüllt sich die sanfte
Menschlichkeit ihres Charakters: mitleidvoll erkundigt sie sich nach
der Unglücklichen, die an der Spitze des Gefangenenzuges schreitet
und die das Los der Freiheit mit dem der Sklaverei vertauschen muß.
Lichas behauptet, die vornehme Kriegsgefangene nicht zu kennen,
und Deianeira will nicht weiter forschen, um nicht dem alten Schmerz
noch neuen hinzuzufügen. So entbietet sie den Herold und die Schar
der Gefangenen ins Haus, wohin sie selbst folgen will. Da tritt der
alte Sklave wieder vor, der früher die erste Botschaft gebracht hatte
und der aus des Lichas eigenem Munde die Zusammenhänge viel



Die Humanität des Sophokles 185

besser kennt: nicht einer alten Beleidigung willen hat Herakles
Oichalia bekriegt, sondern um die ihm verweigerte Hand der Königstochter

Joie mit Gewalt zu gewinnen. Nicht als Sklavin kommt die
Gefangene ins Haus — denn es war Jole selbst, die Lichas mit ihren
Gefährtinnen nach Trachis geführt hatte —. sondern als blühende
Gattin, als Kebsweib neben Deianeira. Da seufzt die unglückliche
Liebe Deianeiras in tiefem Schmerz und bitterer Batlosigkeit auf.
Nochmals wird Lichas befragt, fast im Verhör ringt ihm der Alte Stück
für Stück die Wahrheit ab. Auch Deianeira hat sich wieder gefaßt,
selbst solche Kränkimg erträgt und verzeiht die treue Liebe der Gattin.

Lichas muß die wahren Zusammenhänge gestehen, und er tut
es freudig, da er die Fassung seiner Herrin sieht. Der Brave hatte ja
auch gar nicht aus Böswilligkeit gelogen, sondern aus zarter Bücksicht,

um Deianeira den Schmerz zu ersparen, den ihr die Wahrheit
bereiten mußte. Wohl fügt sich Deianeira, aber ihre Liebe sucht doch
nach einem Ausweg, nach einer Möglichkeit, die Neigung des Gatten
zurückzugewinnen und sich zu bewahren. Da kommt ihr ein altes
Mittel in den Sinn, ein Liebeszauber, den sie zu besitzen glaubt. Als
sie, noch halb ein Kind, ihrem Gatten aus ihrer Heimat Pleuron folgte,
da hatten sie den Euenos zu überschreiten. Herakles vertraute sie dem
Kentauren Nessos an, der an dem winterlich geschwollenen Fluß
Fergendienste versah. Mitten im Strom wagte der Kentaur einen
Angriff auf Deianeira, sie schrie auf und rief den Gatten zu Hilfe.
Herakles erlegte den Nessos mit einem Pfeil, dessen Spitze im Gift
der lernäischen Hydra getränkt war. Sterbend riet Nessos der
Deianeira. das Blut aus seiner Wunde aufzufangen und aufzubewahren
als Liebeszauber: sie möge das Gewand des Herakles mit dem Elixier
bestreichen und er werde keine Frau mehr lieben als sie. Jetzt hält
sie den Augenblick für gekommen, sich dieses Mittels zu bedienen. Sie
bestreicht ein Gewand mit dem Kentaurenblut und schickt durch
Lichas dieses Geschenk an den heimkehrenden Gatten. Wieder hat
Hoffnung Deianeira und die Mädchen des Chors ergriffen, aber da
bricht zu spät die Erkenntnis herein: die Wollflocke, die Deianeira
zum Bestreichen des Gewandes verwendet und dann achtlos weggeworfen

hatte, hat sich in der Sonne zu Staub aufgelöst, und blutige
Blasen quellen aus dem Boden, wo das Vergiftete auflag. Entsetzlich
wird es Deianeira klar, daß sie dem Trug des feindseligen Kentauren
erlegen ist, daß sie sich zum Werkzeug seiner Bache gemacht hat,
indem sie glaubte, einen Liebeszauber anzuwenden. Noch hofft der
Chor auf guten Ausgang, aber Deianeira bricht unter dem Gefühl
ihrer unfreiwillig begangenen Schuld zusammen : wenn sich ihre Angst
bewahrheiten sollte, so will sie durch Tod von eigener Hand sühnen.
Auch in diesem Entschluß bewährt sich ihre unschuldsvolle Bein-
heit. Die Katastrophe läßt nicht auf sich warten. Hyllos kehrt



186 Franz Stoessl

zurück, er hatte den Vater am Kenaiongebirge auf Euboea getroffen,
war bei der Überbringung des Gewandes durch Lichas zugegen und
mußte zusehen, wie das Gift unter entsetzlichen Qualen in den Leib
des Herakles eindrang und die Kraft seines Lebens verzehrte. Er
erlebte die Ausbrüche wilden Schmerzes und krampfverzerrter Raserei
mit, in denen Herakles wütete und Lichas, den unschuldigen Überbringer

des Giftes, zu Tode schleuderte, und er war dabei, wie der Vater
allmählich in kraftlose Ohnmacht zurücksank. Der Fluch des Sohnes

trifft die Mutter und Mörderin seines Vaters. Deianeira antwortet
nicht — jedes Wort würde die ungeheure Erschütterung dieses
Zusammenbruches nur schwächen und mindern : schweigend geht sie ins
Haus, in den Tod. gefolgt vom Fluch des Sohnes. Als sich auch Hyllos
hineinbegeben hat, um Vorbereitungen für die Aufnahme des
sterbenden Vaters zu treffen, tritt eine alte treue Dienerin des Hauses

zum Chor heraus, Deianeiras einstige Amme, und berichtet vom
Selbstmord der Unschuldigen, der Liebenden. Endlich wird der
todkranke Herakles selbst auf einer Bahre hereingetragen, nachdem
ihn erst ein Schiff von Euboea zum Festland gebracht hatte. Er
erwacht aus dem ohnmächtigen Schlaf und schreit auf unter dem
grausamen Schmerz, den ihm jede Berührimg und Bewegung verursacht.
Aber nochmals regt sich seine alte Kraft und Wildheit. Von Hyllos
verlangt er ungestüm die Auslieferung der fluch- und schuldbeladenen

Deianeira. Krank und schwach, wie er ist. will er dennoch Rache
an seiner Mörderin nehmen, will sie töten, so wie sie ihn gemordet.
Aber Hyllos hat inzwischen die Zusammenhänge des unerforschlichen
Schicksals erkannt, er weiß um die Unschuld der Mutter: nicht töten
habe sie gewollt, sondern einen Liebeszauber anwenden, und dabei
sei sie dem Truge des Nessos verfallen. Jetzt endlich löst sich das
schmerzliche Dunkel des Rasens auch für Herakles in erleuchtende
Erkenntnis auf: alle Sprüche des Schicksals bewahrheiten sich, nur
die menschliche Torheit hatte sie falsch verstanden. Längst war ihm
verkündet worden, er werde nicht von der Hand eines Lebenden
fallen, sondern nur von der eines Toten im Hades. Dies sah aus wie
Weissagung der Unsterblichkeit, aber nun bewahrheitet es sich ganz
anders: Nessos ist tot, und doch tötet er Herakles. Und dazu stimmt
auch das dodonäische Orakel, das ihm für den gegenwärtigen
Zeitpunkt Erlösung von seinen Mühen verkündet hatte: er erhoffte darin
ein weiteres glückliches und kampfloses Leben, aber das Orakel
meinte: Tod. So verklärt endliche Erkenntnis die letzte Stunde des

Helden, in weiser Ergebung trifft er seine Anordnungen : ein Scheiterhaufen

soll auf dem Berge Oeta errichtet werden, in dessen Flammen
der Held die Erlösung von seinen Qualen finden will. Hyllos muß sich

trotz seines Sträubens verpflichten, die kriegsgefangene Jole
heimzuführen. So geht Herakles der endlichen Ruhe nach seinem kämpf-



Die Humanität des Sophokles 187

erfüllten Leben entgegen, der Zug mit seiner Bahre setzt sich in Bewegung,

Hyllos schließt das Stück mit einer bede. die alle Verantwortung
für dieses Leid den Göttern aufbürdet.

Mit Staunen erkennt der Zuschauer, daß er als Geschehen in
Trachis zwar eine Tragödie vom Untergang des Herakles erwartet,
statt dessen aber eine vom Irren und Leiden des Weibes Deianeira
gefunden hat. Nun erst läßt sich auch der Chor der jungen Mädchen
als Begleiter dieser Handlung verstehen. Und weiter: was sich da

vollzieht, sind nicht Taten und Leiden von weit über Menschenmaß
hinausragenden Heroen, sondern es sind Begebenheiten einfacher
Menschen, im Grunde ein bürgerliches Schicksal. Hatte Aischylos
Heroen zu Helden seiner Tragödie gemacht, so gestaltet Sophokles
die Sage zur Tragödie von Menschen, fast zum bürgerlichen Trauerspiel.

Aischylos hatte seine große, tragische Schau des Lebens in den
monumentalen Satz gefaßt: wer tut, dem erwächst Leiden. In dieser
Erkenntnis handeln seine Helden und leiden: Xerxes zieht gegen
Griechenland und trägt das Unheil der Niederlage, Prometheus widersetzt

sich dem Zeus und duldet die grauenhafteste Strafe, ja die
Versenkung in den Hades, die Brüder Eteokles und Polyneikes nehmen
den Kampf der Machtgier gegeneinander auf und fallen jeder von
der Hand des anderen, Agamemnon schlachtet seine Tochter Iphigenie
als Opfer, um den Zug nach Troja zu ermöglichen, und stirbt selbst
als Opfer seiner Mörderin, seines Weibes. Klytaimestra erschlägt im
Verein mit Aigisth den Gatten und führt so als Rache ihren und
Aigisths Tod von der Hand Orests herbei. Orest vollzieht den Blut-
rachebefehl des Gottes in Delphi an der eigenen Mutter und nimmt
die Verfolgung durch die Erinyen auf sich. Sie alle fühlen und wissen :

wer tut, dem erwächst Leiden. Und doch handeln sie in heroischem
Entschluß. Gerade ihr Wissen macht sie zu tragischen, zu
übermenschlich großen Helden.

Die Gestalten des Sophokles in den Trachinierinnen handeln
nicht, sie leiden bloß. Von außen, von übermächtigen Gewalten bricht
über diese Menschen ihr Geschick und ihr Unglück herein.
Unausweichlich, in ehernen Sprüchen ist ihnen ihr Los verhängt: und
indem sie es wenden wollen, führen sie es herbei. Hatte Aischylos die
Tragödie der heroischen Freiheit und Macht gestaltet, so schuf Sophokles

das Trauerspiel der menschlichen Gebundenheit und Ohnmacht.
Die Helden des Aischylos erkämpfen sich ihre Tat trotz ihres

Wissens, die Menschen des Sophokles sind mit Blindheit, mit
Nichtwissen geschlagen: nur weil sie die Fügung des Schicksals, die sich
ihnen in Orakeln kundgetan hat. mißkennen und mißdeuten, handeln

sie überhaupt. Wohl dringen sie durch das Geschehen zur wahren

Erkenntnis durch, aber sie können diese Erkenntnis nicht ertra-



188 Franz Stoessl

gen: Deianeira tötet sich unter ihrer Gewalt, und als Herakles endlich

den Sinn des Götterspruches erfaßt, klingt es wie ein Svmbol :

müheloses Dasein bedeutet Tod. Das menschliche Denken und
Erkennen an sich, längst nicht mehr die Tat. war dem Jahrhundert der
Sophistik zum tragischen Problem geworden.

So sind die sophokleischen Menschen machtlos göttlichen
Gewalten und einem unabwendbaren Geschick ausgeliefert, das über
sie verhängt ist. Und doch fühlt jeder: sie sind nicht bloße Unglückliche.

Worin liegt das Geheimnis dieser Kunst? Vielleicht läßt es
sich gerade im Fall der Trachinierinnen an einem Wort, am Namen
der weiblichen Hauptgestalt deutlich machen. Deianeira ist eine
griechische Wortbildung und bedeutet «Mörderin des Mannes». Der
griechische Dichter, der die Gestalt zuerst erfand und in die Sage von
Herakles einführte, schuf eine teuflische Mörderin, deren tückischer
List Herakles erlag. Mit einem Geschenk hatte sie bewußt den Gatten
getötet, so wie Medea in Korinth ihre Nebenbuhlerin. Eine solche
Deianeira, Mörderin des Mannes, hatte Sophokles in seiner Quelle
gefunden und sie schuf er zu der rührenden Unschuldsgestalt seiner
liebenden und betrogenen, seiner leidenden und sühnenden Deianeira
um. Gerade hierin wird die großartige Schau klar, aus der heraus
Sophokles seine Menschen und seine Dramen geformt hat : der Mensch
in seiner Ohnmacht ist an all dem Grauen in der Welt, ist an semer
eigenen Tat im tiefsten Herzen schuldlos.

Aias war mit Wahnsinn geschlagen, als er über die Herden der
Achäer herfiel, und er sühnt seine schuldlose Tat durch den Freitod
mit dem eigenen Schwert. Antigone gehorcht dem Gesetze der
Blutsverwandtschaft und dem Gebot der Bestattung. Kreon glaubt, mit
letzter Härte die Raison des Staates durchsetzen zu müssen, gerade
an ihrer Schuldlosigkeit gehen der Herrscher sowohl wie das Mädchen
zu Grunde. Dem Orestes gibt Sophokles eine Schwester Elektra bei.
die auch ohne ihn entschlossen wäre, die Rache an Klytaimestra und
Aigisthos zu vollziehen: wie viel kleiner erscheint, so gesehen, das
Grauen von Orests Tat. Oedipus und Jokaste haben alles getan, um
das verhängte und geweissagte Unheil abzuwenden, und haben es in
ihrer Ohnmacht gerade dadurch herbeigeführt, beide unschuldig,
sühnen doch beide mit eigener Hand. Im Philoktetes läßt sich der
junge Neoptolemos erst zum Betrug an dem Kranken mißbrauchen,
aber dann bricht die große Unschuld seines Herzens durch: im
entscheidenden Augenbbck enthüllt er dem Hintergangenen die Wahrheit,

seine Seele ist des Truges nicht fähig; freiwillig folgt Philoktet
zur Eroberung Trojas. Im letzten Rückblick auf sein verflossenes
Leben, das am Ende angelangt ist. macht der blinde Oedipus den
Einwohnern von Athen klar, daß er an den Greueln, die durch und
mit und an ihm geschehen sind, keine Schuld trägt, daß er rein ist



Die Humanität des Sophokles 189

von Befleckung: so erreicht er seine Aufnahme in Athen und seine

Verteidigung gegen Kreon, der ihn nach Theben zurückführen will.
Verklärt und geläutert wird er in Athen aus dem Erdendasein ins
Jenseits entrückt. Als köstliche Gegengabe ihrer Un-Macht haben die
sophokleischen Menschen ihre Un-Schuld mitbekommen. Nicht der
Heros, der Mensch wird dem Sophokles Gegenstand der Tragödie.
In jeder Sage erkennt er von neuem die Schuldlosigkeit des menschlichen

Herzens und gestaltet jedes seiner Dramen zu einer Verteidigung

der Menschheit. Diese Unschuld gibt seinen Werken den
beglückenden Glanz, trotz aller Furchtbarkeit des Geschehens ihre
erlösende Heiterkeit. Den menschlichsten aller antiken Tragiker konnte
Hölderlin in seinen berühmten Versen erfassen:

Manche versuchten umsonst, das Freudigste freudig zu sagen,
Hier spricht endlich es mir. hier in der Trauer sich aus.

Zum Religionsgespräch zwischen Sozialisten
und Katholiken

Von Karl Ballmer

über manchen nach links gerichteten katholischen Polemiken in
der gravierenden Frage des «Privateigentums» liegt ein gewisser
«ästhetischer» Glanz, der dem «Materialismus» des Gesprächspartners
sichtbch Schwierigkeiten bereitet. Andrerseits ist es nicht nur natür-
bch, sondern unumgänglich, daß die im Brennpunkte stehende
Eigentumsfrage selbst für den (theoretisch) prinzipiellen Atheismus des
Soziabsmus als gleichsam religiöses Problem auftritt. Problem der
menschhchen Bebgion. auf einem gewissen Niveau, war stets die
Eigentumsfrage: Gott ist der Eigner seiner selbst und der Eigentümer
der Welt und des Menschen. In dem Grade, als alle Philosophie
letztlich säkularisierte Gotteserkenntnis sein mag. sind die heutigen
«wirtschaftlichen» Eigentumsbegriffe — rebgiöse Begriffe. Es ist
durchaus auch in dieser Beleuchtung bemerkenswert, daß tatsächlich

der Kampf der Geister an dem Begriffe des Eigentums
entbrennt. Hinzu kommt ein Aspekt, der gewöhnbch allzu bequem ignoriert

wird: Die vom Katholizismus auf dem politischen Felde zu
vertretende xAuffassung über das «Privateigentum» hat den Charakter
einer religiösen Vorschrift durch das kirchliche Lehramt. Die
Ablehnung jedes Sozialismus durch die Enzyklika Quadragesimo Anno
von 1931 ist eine religiöse Entscheidung vor aller Sozialpolitik.
Man liest in dieser päpstlichen Vorschrift :

«... erklären Wir: der Sozialismus, gleichviel ob als Lehre, als

geschichtliche Erscheinung oder als Bewegung bleibt (zufolge seiner


	Die Humanität des Sophokles : anlässlich einer Aufführung der Trachinierinnen durch die Akademische Theatergruppe Zürich

