
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 2

Artikel: Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus : Brief an
einen jungen Humanisten

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emil Brunner und die Nationalökonomie 103

Eis darf auch, um uns noch einmal an Brunner zu wenden, die
Lehre vom homo oeoonomicus in der klassischen Nationalökonomie
nicht allzu gering eingeschätzt werden. Man bedenke, daß es sich
bei François Quesnay und Adam Smith erst um die eigentliche
Gründungsperiode der volkswirtschaftlichen Wissenschaft handelte, und
man wird in den klassischen Abstraktionen im Rahmen ihrer Zeit ein
entscheidendes wissenschaftliches Verdienst anzuerkennen haben, auch
wenn — unbestreitbare Tatsache — diese Voraussetzungen sich nachher

als zu grob erweisen mußten. Im übrigen müssen auch die
nationalökonomischen Klassiker in ihrer doppelten Eigenschaft als Wirt-
schaftstheoretiker und als Wirtschaftspolitiker unterschieden werden.
Was sie in wirtschaftspolitischer Hinsicht an Brunnerschen Maßen

gemessen «fehlten», darf nicht schlechthin a conto einer in den
Kinderschuhen steckenden Nationalökonomie belastet werden, sondern ist in
großen Stücken auf die rationalistisch-individualistische geistige
Konzeption ihrer Zeit zurückzuführen.

Betrachten wir somit Emil Brunner als gesellschafts- und wirt-
schaftspolitischen Kritiker und Reformer, so ist an erster Stelle auf
dessen jüngstes Werk «Gerechtigkeit»» (Zürich, 1943) hinzuweisen, wo
er eine christliche Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung

liefert und sich in einem längeren Kapitel eingehender mit
der «gerechten Ordnung der Wirtschaft» befaßt. Eine Diskussion hierüber

entzieht sich aber in ihren wesentlichen Teilen wissenschaftlicher

Gegenständlichkeit und verschiebt sich zur Hauptsache auf die
wirtschafts- und sozialpolitische Ebene.

Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten
des Humanismus

Brief an einen jungen Humanisten
Von Karl Kerényi

Ihr Aufsatz über «Humanités et Humanisme» x) und der ihn
begleitende Brief läßt gleichsam ein versunkenes Festland aus den Fluten
in meiner Erinnerung auftauchen. Ja, Sie bauen eine Brücke zu jenem
Festland und stellen eine Verbindung her, die es wieder ganz wirklich
macht und aus der subjektiven Sphäre der Erlebnisse eines Einsamen
in die Ebene der gemeinsamen Interessen vieler geistigen Menschen
zu treten zwingt, selbst wenn dies nicht Ihre Absicht gewesen wäre.

t>) H. F. Tecoz: Humanités et Humanisme. Schweizer Hochschulzeitung 1944,
Heft 3. K. Kerényi: Apollon erschien Wien 1937 und Amsterdam 1942.



104 Karl Kerényi

Ihre Stimme — die Stimme eines Unbekannten, die einen Unbekannten

wie zufällig in einem verschlafenen Garten traf — war der erste
Amselschlag, der die Lockerung der Starrheit all dieser Jahre meldet
und die Zeit eines Erwachens anzeigt, welches vielleicht nicht mehr
zum Wachsein eines Einzelnen und Ungehörten werden soll.

Es war zu erwarten, daß in dem ersten Augenblick, in dem der
Druck des Schreckens, der in diesen Jahren auf uns lastete, nachzugeben

beginnt. Fragen an die Vertreter der alten Bildungsideale
gerichtet werden, welche sie — die Menschen und ihre Ideale — prüfen
wollen. «Hat Europa noch eigene aufbauende Kräfte?» So fragt ein
bedeutender Vertreter der christlichen Geistigkeit in der Schweiz,
Adolf Keller, in der «Neuen Zürcher Zeitung» 25. März 1945, und
kritisiert scharf jenen «Humanismus und Säkularismus», der — nach
ihm — die Kultur in den spezialisierten Betrieb der Universitäten
zersplittert, den Geist der Technik überantwortet habe. Dieser
Humanismus ist ihm ein politischer Begriff, mit dem englischen Liberalismus

eng verbunden, fast identisch, doch wirft er ihm die «Trahison
des Clercs», den «Verrat der Humanisten» im allgemeinen vor...

Wer also mit Humanismus zu tun haben will, muß Antwort und
Rede stehen. Was versteht er unter «Humanismus» und wie glaubt
er ihm in der Zukunft Geltung verschaffen zu können? Nicht die
angeführte Kritik soll damit kritisiert, sondern das Positive davon
aufgegriffen werden: eine Auffassung des Humanismus, die weit über
seine nur sehr vorübergehend herrschende Bedeutung als formelle
Bildung hinausgeht, doch sicherlich nicht weit genug, wenn sie bei
einer politischen Richtung stehen bleibt und deren Fehler dem
Humanismus zuschreibt. Je geläufiger aber eine weite Auffassung des
Humanismus wird, um so mehr verdient der Vorwurf Beachtung, den
Sie in Ihrem Aufsatz gegen seine Theoretiker und Geschichtsschreiber
erheben. Sie sind unzufrieden, daß die Idee des Humanismus
fortwährend mit Gedanken an die klassischen Studien, die in W esteuropa
französisch «humanités», englisch «humanities» heißen, vermengt
wird. Sie führen dies auf die bloß-historische Definition des
Humanismus zurück, der ursprünglich in der Tat mit jenen Studien identisch

war. Deshalb erliegt man immerfort der Versuchung, auch dann
noch an das Schicksal der griechischen und lateinischen Bildungselemente

unserer Kultur zu denken, wenn vom eigentlichsten
Anliegen aller echten Humanisten die Rede ist. Über alles in der W elt
vom Gesichtspunkte des Menschen aus zu denken und an allem, was
je gedacht, den besonderen menschlichen Anteil wahrzunehmen — so

könnte der Humanismus als philosophische Weltanschauung im
allgemeinsten Sinne bestimmt werden. Damit ist indessen das Anliegen
des Humanisten nicht erschöpft. Denn zu dieser bewußt-humanen
Denkweise gehört auch das Streben, die Welt, den Denkenden selbst



Grundbegriffe und Zukunftsmögliehkeiten des Humanismus 105

miteinbegriffen, menschenwürdiger zu gestalten: «lie Humanität.
W enn es sich um diese hohe Forderung unseres Mensch-Seins handelt,
empfindet man in der Tat die Unklarheit als störend, die durch die
Hereinbeziehung der «Humanitäten». der Beschäftigung mit der Antike
— ob aus wissenschaftlichen oder aus erzieherischen Zwecken —

entsteht.
Ich habe diese V ermengung auch in der entgegengesetzten Richtung

erlebt, und da Sie nun dieses Erlebnis in mir unwillkürlich
auftauchen lassen, kann ich nach all dem. dessen Zeugen wir seit 1934

geworden sind, nicht ohne Erschütterung daran zurückdenken. In
jenem Jahre hielt das «Comité permanent des Lettres et des Arts» des
V ölkerbundes eine Besprechung in Budapest über «le rôle des humanités

dans la formation de l'homme contemporain». Es sollte also von
den humanistischen Studien die Rede sein, nach der offiziellen
Fassung des Themas rein geschichtlich — der < homme contemporain
ist ja schon da. er wurde bereits «geformt» —, doch hatten die
Veranstalter auch die Absicht, die Augen der gebildeten Welt an die Idee
eines Humanismus, welche die Humanität mitumfaßt, als das Ziel
jener Studien zu lenken. Und es ist kein Wunder, daß die
Besprechungen damals nicht durch die begriffliche Klarheit, den Willen
nach der Trennung und Bestimmung der W ortinhalte beherrscht
wurden, sondern durch die große umfassende Idee selbst, und auch
durch sie von der Seite her. wo sie tödlich gefährdet war: nämlich in
ihrer V erwirklichung als Humanität.

Kein W under und dem Philologen dennoch ein Unbehagen. W enn
irgendjemand, muß er die Gefahren der unklaren, in ihrem Inhalt
unbestimmt gelassenen Wörter empfinden. Hätte man die Sorge um
den richtigen Wortgebrauch dem gebildeten Europäer, besonders in
Deutschland, besser beigebracht, so wäre es vielleicht überhaupt nicht
zu jener Gefährdung gekommen, die damals die Bemühung um die
Richtigkeit der Benennungen als verspätet erscheinen ließ. Ganz klar
wurde mir das im Augenblick, als ich gerade als Philologe hätte reden
sollen. Es war einer der Präsidenten, der mit der Frage, ob ich etwas
sagen wollte, an mich trat. Die Unwichtigkeit dessen, was immer
da gesagt werde, lag in seinem überlegenen Lächeln: im Lächeln nicht
bloß des Aristokraten, sondern eines in seinem Gerechtigkeitsideal
tödlich Verwundeten, des Trägers einer nationalen Wunde, der die
Heilung durch die Menschlichkeit nicht mehr erwartete.

Wenn der Notschrei nach Ilumanitas. der sich hinter dem
humanistisch beherrschten Pathos eines Thomas Mann, eines Huizinga,
eines Madariaga nur schlecht verbarg, die Pedanterie dem Philologen
nicht verboten hätte, so hätte ihn jenes überlegene Lächeln des Grafen
Teleki, der sich später, als ihn sein und seines Vaterlandes schicksalshafter

Weg in die tödliche Umklammerung des Unmenschlichen ge-



106 Karl Kerényi

führt, mit derselben Überlegenheit erschoß, allein schon schweigen
geheißen. Was der Philologe damals, in einem Vortrag, den er über
«Humanismus und Hellenismus» anderswo zu halten hatte und der
zum Schlußwort des Büchleins «Apollon» wurde, sagen und auch den
nicht-philologischen Humanisten empfehlen konnte, war dies:

«sich nicht blenden und nicht betäuben lassen, auch von den
mächtigsten Massenbetäubungsmitteln unseres Zeitalters nicht: sich in
das Ungeistige nicht vernarren und von ihm sich nicht irreführen
lassen, sondern den geistigen Menschen in uns wahren und bewahren
auch für die Möglichkeit, daß einmal — vielleicht — die Humanitas
ihrem Gegenpol all die Einsichten, die sie im Kampf und in der
Spannung mit ihm erlangte, heimzahlt und ihre Klarheit
zurückströmen läßt auf die Seite, wo die Staaten gebaut und wieder
verzehrt werden.»

Heute, als wir schon auch darüber hinaus sind, daß irgendwelche
Klarheit auf den Gegenpol der Humanitas zurückströmen könnte, ist
es an der Zeit — und daran mahnen Sie mich — jene im Kampf und
in der Spannung mit der Inhumanität erlangten Einsichten für den
Humanismus selbst und für die humanistischen Studien, namentlich
für das, was von diesen Studien als wissenschaftliche Beschäftigung
mit der Antike übrig geblieben ist, zu verwerten. Jetzt muß der Philologe

sprechen: gerade im Bewußtsein dessen, daß seine Beschäftigung
nicht mit «Humanismus» im allgemeinsten Sinne, wie in diesem Briefe
schon bestimmt wurde und wie Sie ihn schildern, identisch ist, ja daß
diese nur noch seinem Ursprung nach humanistische Beschäftigung
als historische Forschung sich längst jenem leidenschaftlichen Interesse

am Menschen selbst entkleidet hatte, an dem der «Humanist»
immer viel mehr zu erkennen sein wird als bloß an dem Griechisch-
und Lateinisch-Verstehen.

«Philosophie de l'homme» — so fassen Sie Ihre Schilderung des Humanismus

im allgemeinsten Sinne zusammen — «elle est à la taille de toutes les

circonstances, elle est de toutes les latitudes, elle est de tous les temps. La paix
et la guerre, l'ignorance et le savoir, la prière et la discussion, le laboratoire
et l'oratoire sont de l'homme même. Us ne sauraient surprendre aucun humaniste.

Toutes les joies, toutes les peines, toutes les espérances, toutes les déceptions,

et la pitié, et la piété sont humaines. Et comme telles, nourissent
abondamment l'humanisme philosophique, celui que nous défendons ici, et non l'étroite
et éthique doctrine que l'on nous représente si souvent, privée des sucs lourds
qui se pressent de ses profondes racines à l'extrémité verdoyante de ses feuilles.»

«Homo sum, nil humani a me alienum puto — Mensch bin ich,
nichts Menschliches ist mir, glaub' ich, fremd»: so lautet jener
berühmte Satz des römischen Komödiendichters Terenz, der auch dem
Humanismus im engeren Sinne, der Beschäftigung mit der Antike,
zugrunde liegt. Und Sie werden wohl sogleich erkannt haben, welche



Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus 107

Freude Ihre Schilderung des Humanismus gerade dem philologischen,
ja — ich scheue mich nicht, mich zu dieser komplexen Art der
Altertumsforschung zu bekennen — dem historisch-philologischen Humanisten

machen mußte. Hinter Terenz steht als seine wahre geistige
Quelle, als Anreger seiner eigensten Begabung, der griechische
Komödiendichter Menander, mit jenem anderen berühmten Satz, den ich
in den Mittelpunkt des Vortrages über Humanismus und Hellenismus
gestellt hatte : « Was für ein liebes, nettes Ding ist der Mensch — wenn
er Mensch ist!» Und in der Linie, die von Menander ausgehend durch
Terenz weiterführt, steht zuletzt auch Ihre von wahrer Humanität
durchglühte Verteidigung eines Humanismus, der nicht mehr mit dem
Studium der griechischen und römischen Schriftsteller vermengt werden

will..
Indem nun der Philologe die Trennung der Ideen des Humanismus

als philosophischer Weltanschauung und der humanistischen
Studien billigt, so müssen Sie ihm doch erlauben, daß er diese
Weltanschauung auf seinem eigenen Forschungsgebiete verbleibend in
ihrem Ursprung an den angeführten Terenz- und Menander-Zeilen
prüft. Damit prüft er zugleich die Grundlagen seiner eigenen Wissenschaft,

der einmal humanistisch gewesenen Studien, die heute nur
noch bloß-historisch seht möchten, obwohl sie sich auch weiterhin
mit rein Menschlichem beschäftigen. Der Terenz-Satz, den auch der
bloß-historische Philologe nicht zu verleugnen braucht, hat nämlich
in seiner Verwendung als Axiom, aus dem eine Wissenschaft oder
eine Philosophie ihre Gültigkeit schöpfen will, etwas Irreführendes.
«-Mensch bin ich — nichts Menschliches ist mir fremd»: das genügt
wohl zu einem mitleidenden und verstehen-wollenden Verhalten zu
allem Menschlichen, doch zum klaren Verständnis und zur sicheren
Kenntnis nicht. Das Menschsein wird als wissenschaftliche Quelle
hingestellt und zugleich seines wissenschaftlichen Wertes beraubt, indem
sein selbstverständlicher Besitz schon als Berechtigung gilt, bei der
Beurteilung auch der seltsamsten menschlichen Erscheinungen der
Geschichte mitzureden.

Es ist freilich etwas mehr als das bloße Mensch-Sein, an das
Terenz und alle Humanisten in seinem Sinne ihr Streben, sich selbst
und die Welt um sie je menschenwürdiger zu gestalten, gründen: es
ist das Ideal des «homo humanus >, des «menschlichen Menschen», das

in Griechenland und Rom angestrebte Ideal des all-empfänglichen,
-erduldenden, -verstehenden und aussprechenden Menschen, an dessen

Verwirklichung außer großen Philosophen und Lehrern gerade auch
Terenz und vor ihm auf eine weniger bewußt-erzieherische als
spielerisch-wissende Weise Menander mit ihren Stücken arbeiteten. Durch
ein solches Ideal wurde die Forderung der Humanität ein für alle
Male begründet. Ob aber auch die erste und selbstverständliche For-



108 Karl Kerényi

derung des Humanismus im allgemeinsten Sinne: die Forderung den
Menschen selbst, von dessen Gesichtspunkte aus der I lumanismus die
Welt betrachtet und den er in allen Spiegelungen der VV elt fassen will,
unermüdlich zu erforschen? Der Menander-Vers: «Was für ein liebes,
nettes Ding ist der Mensch — wenn er Mensch ist drückt außer dem
Wohlgefallen am «Menschen dem zivilisierten menschlichen Wesen,
auch noch etwas anderes aus: das Wissen um den Un-Mensch. der
auf eine paradoxe Weise dennoch Mensch ist.

Der Mensch als Mensch-und-Unmensch. als ein zwiespältiges, ja
monströses Wesen mit ungeheueren, einander entgegengesetzten
Möglichkeiten: so erscheint er an einer denkwürdigen Stelle in Piatons
Dialog Phaidros. Der schöne und lernbegierige Jüngling Phaidros. der
die damals in Mode gekommenen rationalistischen Erklärungen der
mythologischen Wesen zu lieben scheint, fragt den Sokrates. ob er
an das Mythologem des Ortes, wo sie eben verweilen, an den Raub
der Oreithvia durch den geflügelten Windgott Boreas, glaube. So-
krates gibt eine Antwort, die jede mythologische Forschung vor
unserer Zeit im Grunde verurteilt. Man verdirbt seine Zeit mit grobem
Klügeln, sagt er. wenn man die Kentauren und die Chimaira, die Gor-
gonen und die Pegasen. alle monströse Wesen der Mythologie erklären
will. Der delphische Spruch: «Erkenne dich selbst weist ihn auf eine
Frage, die vor allen anderen zu beantworten wäre und die er noch
nicht beantworten kann: ob nicht etwa er. der Mensch Sokrates. ein
Ungeheuer ist, noch verschlungener gebildet und ungetümer als der
monströse Typhon? Oder ist er. der Mensch, vielleicht doch ein
milderes und einfacheres Wesen, der an etwas Göttlichem. Nicht-Monströsem

teilhat?
Sie wollten aber sicherlich schon fragen: warum sage ich vorc? o

unserer Zeit»? Gab es eine tiefere Menschenkenntnis, die eine
mythologische Forschung im sokratischen Sinne möglich machen sollte, nicht
auch vor unserer Zeit, etwa bei den großen christlichen Seelenkennern?

Nun. das Christentum brachte eine eigene Mythologie mit sich,
in tier es alles Monströse unterbringen und dadurch aus dem Bilde
des Menschen ausschalten konnte: die Mvthologie des Teufels. Und
die nicht christlich gesinnten Humanisten hielten ihr Gesicht vom
Unmenschen im Menschen abgewandt. Es ist gerade die Einsicht
unserer Tage, zu der alle Humanisten — ob Heiden oder Christen —
im Kampf und in der Spannung mit der Inhumanität gelangt sein
sollten: der Mensch ist tvphonisch und göttlich. Mensch-und-Unmensch.

Er kann sich selbst inmitten der christlichen Zivilisation als

vorgriechischer Barbar entpuppen — womit ich aber die hochkultivierten

und die primitiven «Vorgriechen» gleicherweise beleidige und
ihre Geister um Entschuldigung bitten muß. Im Englischen nennt man
die wissenschaftliche Beschäftigung mit den Unzivilisierten «anthro-



Grundbegriffe und Zukunftsmögliehkeiten des Humanismus 109

pology : <¦ Menschenforschung». Mit Recht fragte Aldous Huxley schon

vor dem zweiten W eltkrieg in seinem Reisetagebuch «Beyond the
Mexique Bay warum studiere der «Anthropologe» die Sitten und
Gebräuche der «Wilden»? «Anthropology, like charity, should begin
at home.» Und erst recht müssen wir nach dem zweiten Weltkrieg
den Humanismus, wenn er wirklich eine philosophische Weltanschauung

sein will, auf anthropologische Grundlage im weitesten Sinne
stellen und vor keiner Tiefe, in die uns die ärztliche Seelenforschung
— heute mit Jung und mit Szondi — führt, zurückschrecken.

Auch ich möchte mit der anthropologischen Forderung zuhause,
auf meinem eigensten Arbeitsgebiet bleiben und wenigstens kurz
andeuten, welche Forderung das Auftauchen des uralt-neuen,
ungeheuerlichen Menschenantlitzes dem Humanismus im engeren Sinne
stellt. Die klassische Altertumswissenschaft will zwar heute, wie
gesagt, eine nur historische Forschung sein, und «Humanismus» höchstens

nur insofern, als sie notgedrungen auf der Grundlage des teren-
zischen «homo sum- steht. Der Wert dieser Grundlage wurde geprüft.
Für einen philosophischen Humanismus — ich möchte mit Ihnen
hoffen: der führenden Weltanschauung der Zukunft — erwies sie
sich als ungenügend. Genügt sie als Grundlage für «humanistische
Studien » Genauer gesagt : für die gewesenen humanistischen Studien,
die heute die einzelnen Disziplinen der klassischen Altertumswissenschaft

bilden? Für eine den sokratischen Ansprüchen nahekommenden

Beschäftigung mit der antiken Mythologie und ihrer Gestalten :

der Götter, die das Leben der Griechen und Römer beherrschten,
gewiß nicht. Doch die Frage, auf die Sie Antwort erwarten, ist nicht :

welcher Art Wissen um den Mensch würde diesem oder jenem Zweig
der Erforschung der Antike oder gar den Zwecken des heutigen
humanistischen Gymnasiums dienen, sondern umgekehrt: wie könnte
die Erforschung der Antike dem besseren Wissen um den Menschen
und dadurch auch einer besseren Erziehung zur Humanität dienlich

sein?
Ich muß Ihnen zunächst erklären, wie ich das Auftauchen des

«ungeheuerlichen Menschenantlitzes», jenes Gesamtbildes, das neben
den göttlichen auch die typhonischen Möglichkeiten des Menschen
umfaßt, verstehe. W ir haben es erlebt. Doch, um ein platonisches
Gleichnis zu verwenden : wir lasen jetzt nur in großen Buchstaben, was
in kleineren immer geschrieben stand. Die überwältigende Größe der
Buchstaben kommt heute von den Menschenmassen, die zu
offenkundigen Trägern des Typhonischen wurden, und von den unerhörten
staatlichen Gewaltmitteln, die sie dazu machte. In kleineren Zügen
stellte uns die Geschichte und das Leben seit jeher denselben
Unmensch im Menschen dar. Das mindert die alles überbietende
Ungeheuerlichkeit der großen Schrift nicht. Die traurigen Zeichen



110 Karl Kerényi

müssen nun gelesen werden. Und dadurch wird das Gorgo-Antlitz, das
unbemerkt vor unseren Augen hing, lebendig: es taucht gleichsam
auf und wirkt. Ich hoffe, es wirkt ganz anders als das mythologische
Gorgohaupt: jenes ließ Lebendiges erstarren, dieses sollte Erstarrtes
lösen.

Gerade diejenigen, die Humanisten sein wollten unter den
Altertumsforschern, trifft derselbe Vorwurf, den Julien Green unter dem
Pseudonym Théophile Delaporte in seinem Pamphlet von 1924 gegen
die Katholiken Frankreichs richtete:

«L'habitude a raison de tout. Si la tête de Gorgone était pendue
au centre de Paris, les Français finiraient par s'accoutumer à la voir.
Elle en pétrifierait quelques-uns, mais la majorité s'habituerait
bientôt à contempler cet horrible visage, sans en ressentir d'effroi,
ni de malaise d'aucune sorte.»

Die Macht der Gewohnheit, nur das Idealbild des Menschen oder doch
seinen zivilisierten Aspekt zu sehen, ist heute gebrochen. Das Idealbild

und das Gorgohaupt, das wir erblicken mußten, werden nicht
etwa durch die Stufen einer normalen Entwicklung voneinander
getrennt und ebendadurch miteinander auch verbunden. Diese
zwiespältige, ja zerspaltet und zerstückelt dabegende Menschheit zur
Humanität zu führen ist mehr als ein erzieherisches Problem für
Gymnasiallehrer, mehr als eine Aufgabe im älteren Humanistenstil.

Die Starrheit des alten Stils der humanistischen Beschäftigungen
— der Studien, der Forschung, der Erziehung der Forscher und der
Lehrer — von ihrer Arbeit in der Schule sei jetzt nicht die Rede —
muß aufgelöst und einem neuen Bedürfnis untergeordnet werden:
dem Heilungsbedürfnis der Menschheit. Die Neuorientierung aller
humanistischen Studien im weitesten Sinne, aller Wissenschaften, die
mit dem Menschen zu tun haben, wäre heute von diesem Bedürfnis
aus erwägenswert: eine Neuorientierung auf eine Weise, daß im
Mittelpunkt ihres Beziehungssystems die Medizin zu stehen kommt.
Freilich eine Medizin des ganzen Menschen, welche die Tiefenpsychologie

ebenso mitumfaßt wie etwa die Biologie, und die neben ihrer
praktischen Aufgabe, den individuellen Heilungen, auch den Aufbau
jener Anthropologie vor Augen hat, welche die wissenschaftliche
Grundlage des Humanismus als philosophischer Weltanschauung wird
bilden können. Ja, wenn man mich befragte, würde ich als Humanist
für die medizinische Fakultät die führende Stellung in diesem Sinne
fordern und eine öffentliche Diskussion darüber vorschlagen, hier
in der Schweiz, wo so bedeutende seelenforschende Arzte leben,
darunter auch solche, die eine Synthese der Medizin und der
Geisteswissenschaften bewußt vorbereiten, wie — von verschiedenen
Gesichtspunkten aus — Jung und Szondi. Ich möchte aber in diesem



Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus 111

Brief als klassischer Philologe bei meiner eigenen Wissenschaft
bleiben.

Die klassisch-philologischen Studien werden eben dadurch
wiederum humanistisch, in vollem Sinne dieses Wortes, daß sie an jener
Anthropologie, am Wissen um den Menschen mitarbeiten. Auf welche
Weise? — fragte ich schon vorhin. Indem sie die Beziehung ihrer
Forschungsobjekte zu dem Menschen, dem Göttliches und Typhoni-
sches umfassenden Wesen, dem Gegenstand der Anthropologie, ernsthaft

ins Auge fassen. Die Objekte der Altertumsforschung sind die
Phänomene des antiken Lebens, das Leben nicht als der biologische
Prozeß verstanden, sondern als die einfachste zusammenfassende
Bezeichnung von allem, was der Mensch erleidet und schafft. Und
es darf unter der Bezeichnung «antikes Leben» weder etwas Unwandelbares,

noch etwas Einheitliches verstanden werden. Es machte im
Laufe der Geschichte Verwandlungen durch, und es zeigt in seinen
verschiedenen Bereichen — im Festlichen und im Alltäglichen, im
Bleibenden und im Ephemeren, im Gemeinschaftlichen und im
Individuellen — verschiedene Aspekte. Die Phänomene sind, selbst wenn
sie durch einen gemeinsamen Lebensstil — den Stil der griechischen
oder der römischen Kultur — gekennzeichnet werden, den Zeiten
und Bereichen entsprechend anders.

Die historische Richtung der Altertumswissenschaft faßte diese
Phänomene in ihrer zeitlichen Beziehung zueinander ins Auge: wie
das eine sich aus dem anderen entwickelt, das eine das andere bedingt
oder mitbewirkt hat. Eine durchaus berechtigte Forschungsweise, die
aber nur in der bloßen Feststellung des Nacheinander relativ
zuverlässiges, wissenswertes und wißbares bieten konnte. Alle
«wissenschaftlichen» Schilderungen von Entstehungen und von den
Vorgängen der Entwicklung sind nicht besser — meistens viel schlechter
— als historische Romàne, weil unbelegbar und unwißbar. Und dabei
wird der Romanheld, der Träger der Entwicklungen, der Mensch,
entweder völlig vergessen, oder so unwirklich vorgestellt, wie er eben
ohne leidenschaftliches Interesse an ihm — ohne das Interesse der
alten Humanisten und der großen Seelenforscher unserer Zeit —
vorgestellt werden kann.

Die humanistische Auffassung der Altertumswissenschaft wird
durch das Interesse am Menschen bestimmt. Ein humanistischer
Altertumsforscher braucht heute nicht notwendigerweise unhistorisch oder

gar gegenhistorisch zu sein. Er wird die chronologischen Ergebnisse
einer sauberen geschichtlichen Forschung selbstverständlich schätzen
und in seinen Erkenntnissen, in denen es freilich auch um etwas
Wichtigeres geht als um die bloße Reihenfolge, mindestens dieselbe Sauberkeit

erstreben. Ihn interessiert der Mensch hinter dem geschichtlichen
Phänomen. Die große Frage, welche die alten Humanisten ausge-



112 Karl Kerényi

sprechen oder unausgesprochen beschäftigte, war: wie mochte der
Mensch gewesen sein, der solches vollbracht? — ob es sich um eine
gewaltige Tat oder um eine geistreiche Redewendung handelte. Eine
wesentlich praktische Frage, denn sie war von jenem anderen nicht
zu trennen: wie könnte man ihm ähnlich sein? Die Größe der Griechen
und Römer wieder erreichen? Der moderne Seelenforscher und mit
ihm der heutige Humanist stellt die Frage anders. Unsere Situation
wird durch ein Menschenbild beherrscht, das mit der Größe das Gor-
gonenhafte vereinigt. Uns sind die Phänomene des antiken Lebens
Lösungen, naturhafte, unmittelbare, ungekünstelte, ja künstlerische
Lösungen einer vielgestaltigen, in seinen Komponenten jedoch ewigen
menschlichen Problematik. Wir wissen, daß da nichts nachzuahmen
ist. Die Lösungen bleiben unwiederholbar, selbst so geben sie aber
unersetzliche Antworten auf die Frage — und diese ist nicht weniger
humanistisch als die der alten Humanisten —: was für Probleme birgt
und trägt und löst der Mensch seit jeher?

Gleichwohl sind auch die Lösungen selbst nicht gleichgültig,
besonders die rein künstlerischen nicht, die «klassisch» heißen dürfen.
Das Klassische wird eben auch durch diese Paradoxie gekennzeichnet,
daß es vorbildlich und dennoch im wesentlichen unnachahmbar ist.
Es war aber immer menschlich und humanistisch, sich der Antike,
mit Hinnahme dieser Paradoxie, wegen des Klassischen zu nähern. Die
klassische Philologie war um so humanistischer, je mehr sie das tat.
Eine Wendung von dem Bloß-Historischen nach dem Humanistischen
hin machte sie in diesem Sinne bald nach dem ersten Weltkrieg: in
dem sogenannten dritten Humanismus in Deutschland. Man versuchte
das historische Erkennen wieder zum menschlichen Verstehen zu
vertiefen, doch nur innerhalb der Möglichkeiten des schon gebildeten
und gerade am Klassischen gebildeten europäischen Menschen. Auch
jener Humanismus befragte die Antike nach Lösungen: nach Lösungen
der Problematik der Bildung, nicht schlechthin des Mensch-Seins.
Dafür war die Zeit damals noch nicht gekommen. Daß die klassische
«Lösung» gerade da entsteht, wo «um das Bild des Menschen als
gefährdetes gerungen wird» — diese andeutungsweise ausgesprochene
Vermutung stammt von einem großen Philologen, der nach der

gezwungenen Auswanderung oder (in Deutschland selbst) dem
Verstummen der Vertreter des «dritten Humanismus», als Einzelgänger
und fast Vereinsamter, auf dem Wege der streng philologischen
Klassikerinterpretation dorthin gelangt ist. wo unser Humanismus,
der für die Zukunft wohl einzig mögliche, hinweist: von Karl
Reinhardt, in dem von Ernesto Grassi herausgegebenen Jahrbuch «Geistige
Überlieferung» (1942).

Die Philologie selbst ist heute soweit, daß sie hinter den klassischen

Lösungen den Menschen selbst sieht, mit allen seinen Gefähr-



Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus 113

düngen, die weit über die Problematik seiner «Bildung» hinausgehen.
Und damit habe ich vielleicht auch den Satz etwas verständlicher
gemacht, in den meine Ausführungen über «Bachofen und die Zukunft
des Humanismus» mündeten: der Humanist müsse, falls er aus der
Weltkatastrophe heil wegkommt, neben Apollon und Dionysos auch
dem Asklepios Verehrung darbringen. Denn Einsichten in jene Tiefen
der Menschlichkeit, die sich am klassisch-einfachsten in den hohen
Werken der griechischen Klassik, am archaisch-reichhaltigsten aber
in den mythologischen Schöpfungen (die deswegen nicht weniger
charakteristisch-griechisch sind) aussprechen, stehen auch schon unter
dem Zeichen des Gottes der Arzte. Zur Zeit der ßudapester Besprechung

und des Entstehens meines Apollon-Büchleins schwebten nur
zwei Vlöglichkeiten des Humanisten-Seins vor meinen Augen: Wolf
zu sein der Ungeistigkeit gegenüber, Schwan vor der höchsten Reinheit

des Geistes. So faßte ich es damals, im Bilde der beiden
symbolhaften Tiere des Gottes. Heute weiß ich — historisch-philologisch
und menschlich-erfahrungsgemäß — daß auch das in der Nacht sanft
aufleuchtende Asklepiosantlitz eine apollinische Erscheinung ist.
Wahrheit. Klarheit und Heilung sind wurzelhaft eins. Nach ihnen
strebt der Mensch, wenn er im großen Humanismus und in den kleinen
humanistischen Studien Selbsterkenntnis erstrebt. Ob er dann, wenn
er sie erreichte, nicht schon über sich selbst hinaus wäre? Diese Frage
bezeichnet gleichsam die obere Grenze des Humanismus und das
Ende dessen, was ich in diesem Briefe ausführen wollte.

Ascona, Villino del Sogno, März 1945.

Politische Rundschau

Zur Lage
Die endgültige Niederschlagung Deutschlands und damit der entscheidende

Schritt zur Vernichtung des Nationalsozialismus, der so viel Unheil und Elend über

Europa und die Welt gebracht hat, und zu der Zeit, da er sich auf dem Höhepunkt
seiner Macht befand, ein so großes Maß von Verwirrung auch in so zahlreichen
neutralen Köpfen anzurichten vermochte — diese beiden Elemente, die durch die Schuld
des deutschen \olkes so eng zusammenhängen, haben kaum irgend ein besonderes
Aufsehen mehr erregen können. Im Gegenteil — die Entwicklung war seit langer
Zeit in einem Maße klar vorausbestimmt, daß beispielsweise die Tatsache von Hitlers
Tod niemandem mehr irgendwelche Bewegung abzulocken vermochte. Auch kann
die sukzessive Aufstöberung seiner engsten Mitarbeiter und ihre mehr oder weniger
intcrviewbegleitete Abführung in die Gefangenschaft höchstens noch ein gewisses
komisches Interesse erwecken; — auffallend aber und in einem ganz bestimmten
Sinne nun allerdings symptomatisch ist in diesem allgemeinen Zusammenbruch freilich

die hohe Zahl der Selbstmorde unter der nationalsozialistischen Führung, die


	Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus : Brief an einen jungen Humanisten

