Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 2

Artikel: Grundbegriffe und Zukunftsmdglichkeiten des Humanismus : Brief an
einen jungen Humanisten

Autor: Kerényi, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emil Brunner und die Nationalékonomie 103

Es darf auch, um uns noch einmal an Brunner zu wenden, die
Lehre vom homo oeconomicus in der klassischen Nationalékonomie
nicht allzu gering eingeschitzt werden. Man bedenke, daf es sich
bei Francois Quesnay und Adam Smith erst um die eigentliche Griin-
dungsperiode der volkswirtschaftlichen Wissenschaft handelte, und
man wird in den klassischen Abstraktionen im Rahmen ihrer Zeit ein
entscheidendes wissenschaftliches Verdienst anzuerkennen haben, auch
wenn — unbestreitbare Tatsache — diese Voraussetzungen sich nach-
her als zu grob erweisen muf’ten. Im iibrigen miissen auch die natio-
nalokonomischen Klassiker in ihrer doppelten Eigenschaft als Wirt-
schaftstheoretiker und als Wirtschaftspolitiker unterschieden werden.
Was sie in wirtschaftspolitischer Hinsicht an Brunnerschen Maf3en
gemessen «fehlten», darf nicht schlechthin a conto einer in den Kinder-
schuhen steckenden Nationalokonomie belastet werden, sondern ist in
grofien Stiicken auf die rationalistisch-individualistische geistige Kon-
zeption ihrer Zeit zuriickzufiihren.

Betrachten wir somit Emil Brunner als gesellschafts- und wirt-
schaftspolitischen Kritiker und Reformer, so ist an erster Stelle auf
dessen jiingstes Werk «Gerechtigkeit» (Ziirich, 1943) hinzuweisen, wo
er eine christliche Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschafts-
ordnung liefert und sich in einem lingeren Kapitel eingehender mit
der «gerechten Ordnung der Wirtschaft»> befaf3t. Eine Diskussion hier-
iiber entzieht sich aber in ihren wesentlichen Teilen wissenschaft-
licher Gegenstiindlichkeit und verschiebt sich zur Hauptsache auf die
wirtschafts- und sozialpolitische Ebene.

Grundbegriffe und Zukunftsmoglichkeiten
des Humanismus

Brief an einen jungen Humanisten

Von Karl Kerényi

Ihr Aufsatz iiber « Humanités et Humanisme» 1) und der ihn be-
gleitende Brief ldf3t gleichsam ein versunkenes Festland aus den Fluten
in meiner Erinnerung auftauchen. Ja, Sie bauen eine Briicke zu jenem
Festland und stellen eine Verbindung her, die es wieder ganz wirklich
macht und aus der subjektiven Sphire der Erlebnisse eines Einsamen
in die Ebene der gemeinsamen Interessen vieler geistigen Menschen
zu treten zwingt, selbst wenn dies nicht Ihre Absicht gewesen wire.

1) H. F. Tecoz: Humanités et Humanisme. Schweizer Hochschulzeitung 1944,
Heft 3. K. Kerényi: Apollon erschien Wien 1937 und Amsterdam 1942.



104 Karl Kerényi

Ihre Stimme — die Stimme eines Unbekannten, die einen Unbekann-
ten wie zufillig in einem verschlafenen Garten traf — war der erste
Amselschlag, der die Lockerung der Starrheit all dieser Jahre meldet
und die Zeit eines Erwachens anzeigt. welches vielleicht nicht mehr
zum Wachsein eines Einzelnen und Ungehorten werden soll.

Es war zu erwarten. dafy in dem ersten Augenblick. in dem der
Druck des Schreckens, der in diesen Jahren auf uns lastete, nachzu-
geben beginnt, Fragen an die Vertreter der alten Bildungsideale ge-
richtet werden, welche sie — die Menschen und ihre Ideale — priifen
wollen. «Hat Europa noch eigene aufbauende Krifte?» So fragt ein
bedeutender Vertreter der christlichen Geistigkeit in der Schweiz,
Adolf Keller. in der «Neuen Ziircher Zeitung» 25. Mirz 1945, und
kritisiert scharf jenen «Humanismus und Sikularismus», der — nach
ihm — die Kultur in den spezialisierten Betrieb der Universititen
zersplittert, den Geist der Technik iberantwortet habe. Dieser Iluma-
nismus ist ihm ein politischer Begriff. mit dem englischen Liberalis-
mus eng verbunden. fast identisch, doch wirft er ihm die «Trahison
des Clercs», den «Verrat der Humanisten» im allgemeinen vor. ..

Wer also mit Humanismus zu tun haben will, mufd Antwort und
Rede stehen. Was versteht er unter «Humanismus» und wie glaubt
er ihm in der Zukunft Geltung verschaffen zu kénnen? Nicht die
angefiihrte Kritik soll damit kritisiert. sondern das Positive davon
aufgegriffen werden: eine Auffassung des Humanismus. die weit iiber
seine nur sehr voriibergehend herrschende Bedeutung als formelle
Bildung hinausgeht, doch sicherlich nicht weit genug. wenn sie bei
einer politischen Richtung stehen bleibt und deren Fehler dem Huma-
nismus zuschreibt. Je geldufiger aber eine weite Auffassung des
Humanismus wird. um so mehr verdient der Vorwurf Beachtung. den
Sie in Threm Aufsatz gegen seine Theoretiker und Geschichtsschreiber
erheben. Sie sind unzufrieden. daf} die Idee des Humanismus fort-
withrend mit Gedanken an die klassischen Studien, die in Westeuropa
franzésisch «humanités», englisch «humanities» heifien. vermengt
wird. Sie fithren dies auf die blof3-historische Definition des Huma-
nismus zuriick. der urspriinglich in der Tat mit jenen Studien iden-
tisch war. Deshalb erliegt man immerfort der Versuchung, auch dann
noch an das Schicksal der griechischen und lateinischen Bildungs-
elemente unserer Kultur zu denken, wenn vom eigentlichsten An-
liegen aller echten Humanisten die Rede ist. Uber alles in der Welt
vom Gesichtspunkte des Menschen aus zu denken und an allem, was
je gedacht, den besonderen menschlichen Anteil wahrzunehmen — so
konnte der Humanismus als philosophische Weltanschauung im all-
gemeinsten Sinne bestimmt werden. Damit ist indessen das Anliegen
des Humanisten nicht erschépft. Denn zu dieser bewuf’t-humanen
Denkweise gehort auch das Streben, die Welt, den Denkenden selbst



Grundbegriffe und Zukunftsméglichkeiten des Humanismus 105

miteinbegriffen, menschenwiirdiger zu gestalten: die Humanitit.
Wenn es sich um diese hohe Forderung unseres Mensch-Seins handelt,
empfindet man in der Tat die Unklarheit als stérend. die durch die
Hereinbeziehung der <Humanititen». der Beschéftigung mit der Antike
— ob aus wissenschaftlichen oder aus erzieherischen Zwecken —
entsteht.

Ich habe diese Vermengung auch in der entgegengesetzten Rich-
tung erlebt. und da Sie nun dieses Erlebnis in mir unwillkiirlich auf-
tauchen lassen, kann ich nach all dem. dessen Zeugen wir seit 1934
geworden sind. nicht ohne Erschiitterung daran zuriickdenken. In
jenem Jahre hielt das «Comité permanent des Lettres et des Arts» des
Vélkerbundes eine Besprechung in Budapest iiber «le role des humani-
tés dans la formation de '’homme contemporain». Es sollte also von
den humanistischen Studien die Rede sein. nach der offiziellen Fas-
sung des Themas rein geschichtlich — der <homme contemporain
ist ja schon da. er wurde bereits «geformt» —. doch hatten die Ver-
anstalter auch die Absicht, die Augen der gebildeten Welt an die Idee
eines Humanismus. welche die Humanitit mitumfafdt. als das Ziel
jener Studien zu lenken. Und es ist kein Wunder, daf} die Bespre-
chungen damals nicht durch die begrilfliche Klarheit, den Willen
nach der Trennung und Bestimmung der Wortinhalte beherrscht
wurden, sondern durch die grofle umfassende Idee selbst, und auch
durch sie von der Seite her, wo sie todlich gefihrdet war: nimlich in
ihrer Verwirklichung als Humanitit.

Kein Wunder und dem Philologen dennoch ein Unbehagen. Wenn
irgendjemand. muf} er die Gefahren der unklaren, in ihrem Inhalt
unbestimmt gelassenen Worter empfinden. Hitte man die Sorge um
den richtigen Wortgebrauch dem gebildeten Europier. besonders in
Deutschland. besser beigebracht. so wire es vielleicht iiberhaupt nicht
zu jener Gefdhrdung gekommen, die damals die Bemiihung um die
Richtigkeit der Benennungen als verspiitet erscheinen lief3. Garu klar
wurde mir das im Auveubllck als ich gerade als Philologe hiitte reden
sollen. Es war einer der Prisidenten, der mit der Frafre ob ich etwas
sagen wollte, an mich trat. Die Ln“lchtlgkmt dessen. was immer
da gesagt werde, lag in seinem iiberlegenen Licheln: im Licheln nicht
blof3 des Aristokraten. sondern eines in seinem Gerechtigkeitsideal
todlich Verwundeten, des Trigers einer nationalen Wunde, der die
Heilung durch die Menschlichkeit nicht mehr erwartete.

Wenn der Notschrei nach Humanitas. der sich hinter dem huma-
nistisch beherrschten Pathos eines Thomas Mann. eines Huizinga,
eines Madariaga nur schlecht verbarg. die Pedanterie dem Philologen
nicht verboten hiitte. so hétte ihn jenes iiberlegene Licheln des Grafen
Teleki, der sich spiiter. als ihn sein und seines Vaterlandes schicksals-
hafter Weg in die tédliche Umklammerung des Unmenschlichen ge-



106 Karl Kerényi

fithrt, mit derselben Uberlegenheit erschof}, allein schon schweigen
geheiflen. Was der Philologe damals, in einem Vortrag, den er iiber
«Humanismus und Hellenismus» anderswo zu halten hatte und der
zum Schlufiwort des Biichleins «Apollon» wurde, sagen und auch den
nicht-philologischen Humanisten empfehlen konnte, war dies:

«sich nicht blenden und nicht betduben lassen, auch von den mich-
tigsten Massenbetidubungsmitteln unseres Zeitalters nicht; sich in
das Ungeistige nicht vernarren und von ihm sich nicht irrefiihren
lassen, sondern den geistigen Menschen in uns wahren und bewahren
auch fiir die Moglichkeit, daf3 einmal — vielleicht — die Humanitas
ihrem Gegenpol all die Einsichten, die sie im Kampf und in der
Spannung mit ihm erlangte, heimzahlt und ihre Klarheit zuriick-
stromen laf3t auf die Seite, wo die Staaten gebaut und wieder ver-
zehrt werden.»

Heute, als wir schon auch dariiber hinaus sind, daf} irgendwelche
Klarheit auf den Gegenpol der Humanitas zuriickstrémen kénnte, ist
es an der Zeit — und daran mahnen Sie mich — jene im Kampf und
in der Spannung mit der Inhumanitit erlangten Einsichten fiir den
Humanismus selbst und fiir die humanistischen Studien, namentlich
fir das, was von diesen Studien als wissenschaftliche Beschiaftigung
mit der Antike iibrig geblieben ist, zu verwerten. Jetzt muf} der Philo-
loge sprechen: gerade im Bewuf3tsein dessen, daf} seine Beschiftigung
nicht mit « Humanismus» im allgemeinsten Sinne, wie in diesem Briefe
schon bestimmt wurde und wie Sie ihn schildern, identisch ist, ja daf3
diese nur noch seinem Ursprung nach humanistische Beschiftigung
als historische Forschung sich lingst jenem leidenschaftlichen Inter-
esse am Menschen selbst entkleidet hatte, an dem der «Humanist»
immer viel mehr zu erkennen sein wird als blof} an dem Griechisch-
und Lateinisch-Verstehen.

«Philosophie de ’homme» — so fassen Sie Ihre Schilderung des Humanis-
mus im allgemeinsten Sinne zusammen — «elle est a la taille de toutes les cir-
constances, elle est de toutes les latitudes, elle est de tous les temps. La paix
et la guerre, lignorance et le savoir, la priere et la discussion, le laboratoire
et l'oratoire sont de 'homme méme. Ils ne sauraient surprendre aucun huma-
niste. Toutes les joies, toutes les peines, toutes les espérances, toutes les décep-
tions, et la pitié, et la piété sont humaines. Et comme telles, nourissent abon-
damment ’humanisme philosophique, celui que nous defendons ici, et non I’étroite

et éthique doctrine que l'on nous représente si souvent, privée des sucs lourds
qui se pressent de ses profondes racines a 'extrémité verdoyante de ses feuilles.»

«Homo sum, nil humani a me alienum puto — Mensch bin ich,
nichts Menschliches ist mir, glaub’ ich, fremd»: so lautet jener be-
rithmte Satz des romischen Komédiendichters Terenz, der auch dem
Humanismus im engeren Sinne, der Beschiftigung mit der Antike,
zugrunde liegt. Und Sie werden wohl sogleich erkannt haben, welche



Grundbegriffe und Zukunftsméglichkeiten des Humanismus 107

Freude Ihre Schilderung des Humanismus gerade dem philologischen,
ja — ich scheue mich nicht, mich zu dieser komplexen Art der Alter-
tumsforschung zu bekennen — dem historisch-philologischen Huma-
nisten machen mufite. Hinter Terenz steht als seine wahre geistige
Quelle, als Anreger seiner eigensten Begabung, der griechische Komo-
diendichter Menander, mit jenem anderen beriihmten Satz, den ich
in den Mittelpunkt des Vortrages iiber Humanismus und Hellenismus
gestellt hatte: « Was fir ein liebes, nettes Ding ist der Mensch — wenn
er Mensch ist!» Und in der Linie, die von Menander ausgehend durch
Terenz weiterfiihrt, steht zuletzt auch Ihre von wahrer Humanitiit
durchglithte Verteidigung eines Humanismus, der nicht mehr mit dem
Studium der griechischen und rémischen Schriftsteller vermengt wer-
den will ...

Indem nun der Philologe die Trennung der Ideen des Humanis-
mus als philosophischer Weltanschauung und der humanistischen
Studien billigt, so miissen Sie ihm doch erlauben, daf} er diese Welt-
anschauung auf seinem eigenen Forschungsgebiete verbleibend in
ihrem Ursprung an den angefiihrten Terenz- und Menander-Zeilen
priift. Damit priift er zugleich die Grundlagen seiner eigenen Wissen-
schaft, der einmal humanistisch gewesenen Studien, die heute nur
noch blof3-historisch sein méchten, obwohl sie sich auch weiterhin
mit rein Menschlichem beschiftigen. Der Terenz-Satz, den auch der
blof3-historische Philologe nicht zu verleugnen braucht, hat nimlich
in seiner Verwendung als Axiom, aus dem eine Wissenschaft oder
eine Philosophie ihre Giiltigkeit schopfen will, etwas Irrefithrendes.
«Mensch bin ich — nichts Menschliches ist mir fremd->: das geniigt
wohl zu einem mitleidenden und verstehen-wollenden Verhalten zu
allem Menschlichen, doch zum klaren Verstindnis und zur sicheren
Kenntnis nicht. Das Menschsein wird als wissenschaftliche Quelle hin-
gestellt und zugleich seines wissenschaftlichen Wertes beraubt, indem
sein selbstverstindlicher Besitz schon als Berechtigung gilt, bei der
Beurteilung auch der seltsamsten menschlichen Erscheinungen der
Geschichte mitzureden.

Es ist freilich etwas mehr als das blofie Mensch-Sein, an das
Terenz und alle Humanisten in seinem Sinne ihr Streben, sich selbst
und die Welt um sie je menschenwiirdiger zu gestalten, griinden: es
ist das Ideal des <homo humanus», des <menschlichen Menschen», das
in Griechenland und Rom angestrebte Ideal des all-empfinglichen,
-erduldenden, -verstehenden und aussprechenden Menschen, an dessen
Verwirklichung aufier groflen Philosophen und Lehrern gerade auch
Terenz und vor ihm auf eine weniger bewufdt-erzieherische als spiele-
risch-wissende Weise Menander mit ihren Stiicken arbeiteten. Durch
ein solches Ideal wurde die Forderung der Humanitit ein fiir alle
Male begriindet. Ob aber auch die erste und selbstverstindliche For-



108 Karl Kerényi

derung des Humanismus im allgemeinsten Sinne: die Forderung den
Menschen selbst, von dessen Gesichtspunkte aus der Humanismus die
Welt betrachtet und den er in allen Spiegelungen der Welt fassen will,
unermiidlich zu erforschen? Der Menander-Vers: «Was fiir ein liebes,
nettes Ding ist der Mensch — wenn er Mensch ist» driickt auffer dem
Wohlgefallen am «Menschen>, dem zivilisierten menschlichen Wesen,
auch noch etwas anderes aus: das Wissen um den Un-Mensch. der
auf eine paradoxe Weise dennoch Mensch ist.

Der Mensch als Mensch-und-Unmensch, als ein zwiespiiltiges. ja
monstroses Wesen mit ungeheueren. einander entgegengesetzten Mog-
lichkeiten: so erscheint er an einer denkwiirdigen Stelle in Platons
Dialog Phaidros. Der schone und lernbegierige Jingling Phaidros, der
die damals in Mode gekommenen rationalistischen Erklirungen der
mythologischen Wesen zu lieben scheint. fragt den Sokrates, ob er
an das Mythologem des Ortes, wo sie eben verweilen, an den Raub
der Oreithyia durch den gefliigelten Windgott Boreas, glaube. So-
krates gibt eine Antwort. die jede mythologische Forschung vor
unserer Zeit im Grunde verurteilt. Man verdirbt seine Zeit mit grobem
Kliigeln, sagt er. wenn man die Kentauren und die Chimaira. die Gor-
gonen und die Pegasen. alle monstrose Wesen der Mythologie erkliren
will. Der delphische Spruch: «Erkenne dich selbst: weist ihn auf eine
Frage, die vor allen anderen zu beantworten wire und die er noch
nicht beantworten kann: ob nicht etwa er, der Mensch Sokrates. ein
Ungeheuer ist, noch verschlungener gebildet und ungetiimer als der
monstrése Typhon? Oder ist er. der Mensch, vielleicht doch ein mil-
deres und einfacheres Wesen, der an etwas Gottlichem. Nicht-Mon-
strosem teilhat?

Sie wollten aber sicherlich schon fragen: warum sage ich «vor
unserer Zeit>? Gab es eine tiefere Menschenkenntnis, die eine mytho-
logische Forschung im sokratischen Sinne méglich machen sollte, nicht
auch vor unserer Zeit, etwa bei den grofien christlichen Seelenken-
nern? Nun, das Christentum brachte eine eigene Mythologie mit sich,
in der es alles Monstrése unterbringen und dadurch aus dem Bilde
des Menschen ausschalten konnte: die Mythologie des Teufels. Und
die nicht christlich gesinnten IHumanisten hielten ihr Gesicht vom
Unmenschen im Menschen abgewandt. Es ist gerade die Einsicht
unserer Tage, zu der alle Humanisten — ob Heiden oder Christen —
im Kampf und in der Spannung mit der Inhumanitiit gelangt sein
sollten: der Mensch ist typhonisch und géttlich, Mensch-und-Un-
mensch. Er kann sich selbst inmitten der christlichen Zivilisation als
vorgriechischer Barbar entpuppen — womit ich aber die hochkulti-
vierten und die primitiven «Vorgriechen» gleicherweise beleidige und
ihre Geister um Entschuldigung bitten muf3. Im Englischen nennt man
die wissenschaftliche Beschiiftigung mit den Unzivilisierten <anthro-



Grundbegriffe und Zukunftsmaglichkeiten des Humanismus 109

pology:: <Menschenforschung». Mit Recht fragte Aldous Huxley schon
vor dem zweiten Weltkrieg in seinem Reisetagebuch <Beyond the
Mexique Bay», warum studiere der <Anthropologe- die Sitten und
Gebrauche der «Wilden»? «Anthropology, like charity, should begin
at home.» Und erst recht miissen wir nach dem zweiten Weltkrieg
den Humanismus, wenn er wirklich eine philosophische Weltanschau-
ung sein will, auf anthropologische Grundlage im weitesten Sinne
stellen und vor keiner Tiefe, in die uns die irztliche Seelenforschung
— heute mit Jung und mit Szondi — fiihrt. zuriickschrecken.

Auch ich méchte mit der anthropologischen Forderung zuhause,
auf meinem eigensten Arbeitsgebiet bleiben und wenigstens kurz an-
deuten, welche Forderung das Auftauchen des uralt-neuen, unge-
heuerlichen Menschenantlitzes dem Humanismus im engeren Sinne
stellt. Die klassische Altertumswissenschaft will zwar heute, wie
gesagt, eine nur historische Forschung sein, und <Humanismus-» héch-
stens nur insofern, als sie notgedrungen auf der Grundlage des teren-
zischen <homo sum> steht. Der Wert dieser Grundlage wurde gepriift.
Fir einen philosophischen Humanismus — ich méchte mit Ihnen
hoffen: der fithrenden Weltanschauung der Zukunft — erwies sie
sich als ungeniigend. Geniigt sie als Grundlage fir <humanistische
Studien- 7 Genauer gesagt: fiir die gewesenen humanistischen Studien,
die heute die einzelnen Disziplinen der klassischen Altertumswissen-
schaft bilden? Fiir eine den sokratischen Anspriichen nahekommen-
den Beschiiftigung mit der antiken Mythologie und ihrer Gestalten:
der Gotter. die das Leben der Griechen und Romer beherrschten,
gewild nicht. Doch die Frage, auf die Sie Antwort erwarten, ist nicht:
welcher Art Wissen um den Mensch wiirde diesem oder jenem Zweig
der Erforschung der Antike oder gar den Zwecken des heutigen
humanistischen Gymnasiums dienen, sondern umgekehrt: wie konnte
die Erforschung der Antike dem besseren Wissen um den Menschen
und dadurch auch einer besseren Erziehung zur Humanitit dien-
lich sein?

Ich muf} Thnen zunichst erkliren, wie ich das Auftauchen des
<ungeheuerlichen Menschenantlitzes», jenes Gesamtbildes, das neben
den géttlichen auch die typhonischen Moglichkeiten des Menschen
umfafdt, verstehe. Wir haben es erlebt. Doch, um ein platonisches
Gleichnis zu verwenden: wir lasen jetzt nur in grofien Buchstaben, was
in kleineren immer geschrieben stand. Die iiberwiltigende Grofie der
Buchstaben kommt heute von den Menschenmassen, die zu offen-
kundigen Trigern des Typhonischen wurden, und von den unerhirten
staatlichen Gewaltmitteln, die sie dazu machte. In kleineren Ziigen
stellte uns die Geschichte und das Leben seit jeher denselben Un-
mensch im Menschen dar. Das mindert die alles iiberbietende Un-
geheuerlichkeit der groflen Schrift nicht. Die traurigen Zeichen



110 Karl Kerényi

miissen nun gelesen werden. Und dadurch wird das Gorgo-Antlitz, das
unbemerkt vor unseren Augen hing, lebendig: es taucht gleichsam
auf und wirkt. Ich hoffe, es wirkt ganz anders als das mythologische
Gorgohaupt: jenes lieff Lebendiges erstarren, dieses sollte Erstarrtes
losen.

Gerade diejenigen, die Humanisten sein wollten unter den Alter-
tumsforschern, trifft derselbe Vorwurf, den Julien Green unter dem
Pseudonym Théophile Delaporte in seinem Pamphlet von 1924 gegen
die Katholiken Frankreichs richtete:

«L’habitude a raison de tout. Si la téte de Gorgone était pendue
au centre de Paris, les Francais finiraient par s’accoutumer a la voir.
Elle en pétrifierait quelques-uns, mais la majorité s’habituerait
bientot a contempler cet horrible visage, sans en ressentir d’éffroi,
ni de malaise d’aucune sorte.>

Die Macht der Gewohnheit, nur das Idealbild des Menschen oder doch
seinen zivilisierten Aspekt zu sehen, ist heute gebrochen. Das Ideal-
bild und das Gorgohaupt, das wir erblicken muf’ten, werden nicht
etwa durch die Stufen einer normalen Entwicklung voneinander ge-
trennt und ebendadurch miteinander auch verbunden. Diese zwie-
spiltige, ja zerspaltet und zerstiickelt daliegende Menschheit zur
Humanitit zu fihren ist mehr als ein erzieherisches Problem fiir
Gymnasiallehrer, mehr als eine Aufgabe im ilteren Humanistenstil.
Die Starrheit des alten Stils der humanistischen Beschiftigungen
— der Studien, der Forschung, der Erziehung der Forscher und der
Lehrer — von ihrer Arbeit in der Schule sei jetzt nicht die Rede —
mufd aufgelést und einem neuen Bediirfnis untergeordnet werden:
dem Heilungsbediirfnis der Menschheit. Die Neuorientierung aller
humanistischen Studien im weitesten Sinne, aller Wissenschaften, die
mit dem Menschen zu tun haben, wiire heute von diesem Bediirfnis
aus erwigenswert: eine Neuorientierung auf eine Weise, daf} im
Mittelpunkt ihres Beziehungssystems die Medizin zu stehen kommt.
Freilich eine Medizin des ganzen Menschen, welche die Tiefenpsycho-
logie ebenso mitumfaf’t wie etwa die Biologie, und die neben ihrer
praktischen Aufgabe, den individuellen Heilungen, auch den Aufbau
jener Anthropologie vor Augen hat, welche die wissenschaftliche
Grundlage des Humanismus als philosophischer Weltanschauung wird
bilden kénnen. Ja, wenn man mich befragte, wiirde ich als Humanist
fiir die medizinische Fakultit die fiihrende Stellung in diesem Sinne
fordern und eine o6ffentliche Diskussion dariiber vorschlagen, hier
in der Schweiz, wo so bedeutende seelenforschende Arzte leben, dar-
unter auch solche, die eine Synthese der Medizin und der Geistes-
wissenschaften bewufdt vorbereiten, wie — von verschiedenen Ge-
sichtspunkten aus — Jung und Szondi. Ich méchte aber in diesem



Grundbegriffe und Zukunftsmaglichkeiten des Humanismus 111

Brief als klassischer Philologe bei meiner eigenen Wissenschaft
bleiben.

Die klassisch-philologischen Studien werden eben dadurch wie-
derum humanistisch, in vollem Sinne dieses Wortes, daf} sie an jener
Anthropologie, am Wissen um den Menschen mitarbeiten. Auf welche
Weise? — fragte ich schon vorhin. Indem sie die Beziehung ihrer
Forschungsobjekte zu dem Menschen, dem Géttliches und Typhoni-
sches umfassenden Wesen, dem Gegenstand der Anthropologie, ernst-
haft ins Auge fassen. Die Objekte der Altertumsforschung sind die
Phinomene des antiken Lebens, das Leben nicht als der biologische
Prozef} verstanden, sondern als die einfachste zusammenfassende
Bezeichnung von allem, was der Mensch erleidet und schafft. Und
es darf unter der Bezeichnung <antikes Leben» weder etwas Unwandel-
bares, noch etwas Kinheitliches verstanden werden. Es machte im
Laufe der Geschichte Verwandlungen durch, und es zeigt in seinen
verschiedenen Bereichen — im Festlichen und im Alltiglichen, im
Bleibenden und im Ephemeren, im Gemeinschaftlichen und im Indi-
viduellen — verschiedene Aspekte. Die Phinomene sind, selbst wenn
sie durch einen gemeinsamen Lebensstil — den Stil der griechischen
oder der romischen Kultur — gekennzeichnet werden, den Zeiten
und Bereichen entsprechend anders.

Die historische Richtung der Altertumswissenschaft fafite diese
Phiénomene in ihrer zeitlichen Beziehung zueinander ins Auge: wie
das eine sich aus dem anderen entwickelt, das eine das andere bedingt
oder mitbewirkt hat. Eine durchaus berechtigte Forschungsweise, die
aber nur in der bloflen Feststellung des Nacheinander relativ zuver-
lassiges, wissenswertes und wifibares bieten konnte. Alle «wissen-
schaftlichen> Schilderungen von Entstehungen und von den Vor-
gingen der Entwicklung sind nicht besser — meistens viel schlechter
— als historische Romane, weil unbelegbar und unwi3bar. Und dabei
wird der Romanheld, der Triger der Entwicklungen, der Mensch,
entweder vollig vergessen, oder so unwirklich vorgestellt, wie er eben
ohne leidenschaftliches Interesse an ihm — ohne das Interesse der
alten Humanisten und der grofien Seelenforscher unserer Zeit — vor-
gestellt werden kann.

Die humanistische Auffassung der Altertumswissenschaft wird
durch das Interesse am Menschen bestimmt. Ein humanistischer Alter-
tumsforscher braucht heute nicht notwendigerweise unhistorisch oder
gar gegenhistorisch zu sein. Er wird die chronologischen Ergebnisse
einer sauberen geschichtlichen Forschung selbstverstindlich schiitzen
und in seinen Erkenntnissen, in denen es freilich auch um etwas Wich-
tigeres geht als um die blof3e Reihenfolge, mindestens dieselbe Sauber-
keit erstreben. Ihn interessiert der Mensch hinter dem geschichtlichen
Phinomen. Die grofie Frage, welche die alten Humanisten ausge-



112 Karl Kerényi

sprochen oder unausgesprochen beschiftigte, war: wie mochte der
Mensch gewesen sein, der solches vollbracht? — ob es sich um eine
gewaltige Tat oder um eine geistreiche Redewendung handelte. Eine
wesentlich praktische Irage, denn sie war von jenem anderen nicht
zu trennen : wie kénnte man ihm ihnlich sein ? Die Grofie der Griechen
und Rémer wieder erreichen? Der moderne Seelenforscher und mit
ihm der heutige Humanist stellt die Frage anders. Unsere Situation
wird durch ein Menschenbild beherrscht, das mit der Grofde das Gor-
gonenhafte vereinigt. Uns sind die Phinomene des antiken Lebens
Lésungen, naturhafte, unmittelbare, ungekiinstelte, ja kiinstlerische
Losungen einer vielgestaltigen, in seinen Komponenten jedoch ewigen
menschlichen Problematik. Wir wissen, daf® da nichts nachzuahmen
ist. Die Lésungen bleiben unwiederholbar, selbst so geben sie aber
unersetzliche Antworten auf die Frage — und diese ist nicht weniger
humanistisch als die der alten Humanisten —: was fiir Probleme birgt
und trigt und lost der Mensch seit jeher?

Gleichwohl sind auch die Lésungen selbst nicht gleichgiiltig, be-
sonders die rein kiinstlerischen nicht, die «<klassisch» heifden diirfen.
Das Klassische wird eben auch durch diese Paradoxie gekennzeichnet,
daf} es vorbildlich und dennoch im wesentlichen unnachahmbar ist.
Es war aber immer menschlich und humanistisch, sich der Antike,
mit Hinnahme dieser Paradoxie, wegen des Klassischen zu nihern. Die
klassische Philologie war um so humanistischer, je mehr sie das tat.
Eine Wendung von dem Blof3-Historischen nach dem Humanistischen
hin machte sie in diesem Sinne bald nach dem ersten Weltkrieg: in
dem sogenannten dritten Humanismus in Deutschland. Man versuchte
das historische Erkennen wieder zum menschlichen Verstehen zu ver-
tiefen, doch nur innerhalb der Maglichkeiten des schon gebildeten
und gerade am Klassischen gebildeten europiischen Menschen. Auch
jener Humanismus befragte die Antike nach Lésungen: nach Lésungen
der Problematik der Bildung, nicht schlechthin des Mensch-Seins.
Dafiir war die Zeit damals noch nicht gekommen. Daf} die klassische
«Losung> gerade da entsteht, wo «um das Bild des Menschen als
gelihrdetes gerungen wird» — diese andeutungsweise ausgesprochene
Vermutung stammt von einem grofien Philologen, der nach der ge-
zwungenen Auswanderung oder (in Deutschland selbst) dem Ver-
stummen der Vertreter des «dritten Humanismus-, als Einzelginger
und fast Vereinsamter, auf dem Wege der streng philologischen
Klassikerinterpretation dorthin gelangt ist, wo unser Humanismus,
der fir die Zukunft wohl einzig méogliche, hinweist: von Karl Rein-
hardt, in dem von Ernesto Grassi herausgegebenen Jahrbuch «Geistige
Uberlieferung» (1942).

Die Philologie selbst ist heute soweit, daf} sie hinter den klassi-
schen Losungen den Menschen selbst sieht, mit allen seinen Gefihr-



Grundbegriffe und Zukunftsméglichkeiten des Humanismus 113

dungen, die weit iiber die Problematik seiner <Bildung> hinausgehen.
Und damit habe ich vielleicht auch den Satz etwas verstindlicher
gemacht, in den meine Ausfiihrungen iiber «Bachofen und die Zukunft
des Humanismus> miindeten: der Humanist miisse, falls er aus der
Weltkatastrophe heil wegkommt. neben Apollon und Dionysos auch
dem Asklepios Verehrung darbringen. Denn Einsichten in jene Tiefen
der Menschlichkeit, die sich am klassisch-einfachsten in den hohen
Werken der griechischen Klassik, am archaisch-reichhaltigsten aber
in den mythologischen Schopfungen (die deswegen nicht weniger
charakteristisch-griechisch sind) aussprechen, stehen auch schon unter
dem Zeichen des Gottes der Arzte. Zur Zeit der Budapester Bespre-
chung und des Entstehens meines Apollon-Biichleins schwebten nur
zwei Moglichkeiten des Humanisten-Seins vor meinen Augen: Wolf
zu sein der Ungeistigkeit gegeniiber, Schwan vor der hochsten Rein-
heit des Geistes. So fate ich es damals, im Bilde der beiden sym-
bolhaften Tiere des Gottes. Heute weif ich — historisch-philologisch
und menschlich-erfahrungsgemify — daf} auch das in der Nacht sanft
aufleuchtende Asklepiosantlitz eine apollinische Erscheinung ist.
Wahrheit. Klarheit und Heilung sind wurzelhaft eins. Nach ihnen
strebt der Mensch, wenn er im.grof’en Humanismus und in den kleinen
humanistischen Studien Selbsterkenntnis erstrebt. Ob er dann, wenn
er sie erreichte. nicht schon iiber sich selbst hinaus wiire? Diese Frage
bezeichnet gleichsam die obere Grenze des Humanismus und das
Ende dessen, was ich in diesem Briefe ausfiihren wollte.

Ascona, Villino del Sogno, Mirz 1945.

Politische Rundschau

Zur Lage

Die endgiiltige Niederschlagung Deutschlands und damit der entscheidende
Schritt zur Dernichtung des Nationalsozialismus, der so viel Unheil und Elend iiber
Europa und die Welt gebracht hat, und zu der Zeit, da er sich auf dem Héhepunkt
seiner Macht befand, ein so grofies Mafl von Verwirrung auch in so zahlreichen neu-
tralen Képfen anzurichten vermochte — diese beiden Elemente, die durch die Schuld
des deutschen Volkes so eng zusammenhingen, haben kaum irgend ein besonderes
Aufsehen mehr erregen kénnen. Im Gegenteil — die Entwicklung war seit langer
Zeit in einem Mafle klar vorausbestimmt, daf} beispielsweise die Tatsache von Hitlers
Tod niemandem mehr irgendwelche Bewegung abzulocken vermochte. Auch kann
die sukzessive Aufstdberung seiner engsten Mitarbeiter und ihre mehr oder weniger
interviewbegleitete Abfithrung in die Gefangenschaft héchstens noch ein gewisses
komisches Interesse erwecken; — auffallend aber und in einem ganz bestimmten
Sinne nun allerdings symptomatisch ist in diesem allgemeinen Zusammenbruch frei-
lich die hohe Zahl der Selbstmorde unter der nationalsozialistischen Fiithrung, die



	Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten des Humanismus : Brief an einen jungen Humanisten

