
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 2

Artikel: Emil Brunner und die Nationalökonomie : ein Beitrag zum "Gespräch
zwischen den Fakultäten"

Autor: Zimmermann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98

Emil Brunner und die Nationalökonomie
Ein Beitrag zum « Gespräch zwischen den Fakultäten »

Von Hans Zimmermann

Es zeugt von einem vollendeten und über alle Maßen vorbildlichen

Bewußtsein um die hohe Amtsverantwortung, wenn ein Theologe

sich nicht damit zufrieden gibt, sein Wirken auf die christliche
Gemeinde zu beschränken, sondern sich mutig der viel schwereren
Aufgabe unterzieht, die Auseinandersetzung mit jenen Kreisen
aufzunehmen und zu pflegen, die sich oft zum vornherein schon gegen
alles, das mit dem christuchen Glauben in irgendeiner Bewandtnis
steht, mit kalten Vernunftgründen abwenden. Emil Brunner, dem ja
in erster Linie dieses Zeugnis gebührt, ist es vielerorts gelungen, das
Eis zwischen der Theologie und den übrigen Fakultäten zu brechen
und manchem Nichttheologen und vielleicht auch manchem tastenden

Nichtchristen die Brücke schlagen zu helfen hinüber nach dem,
das dieser in dem reichen Angebot philosophischer Systeme und
Gedankengebäude vergebens suchte. Während wir Nichttheologen es
leider allzuoft erleben mußten, daß breite theologische Fachkreise
entweder sich nur wenig bis gar nicht mit den menschlich-gesellschaftlichen

Einrichtungen dieser Welt auseinandersetzen, sondern
diese oberflächlich mit dem Hinweis darauf als quantité négligeable
abtun, daß es sich dabei um sündige Institutionen handle, die vom
theologischen Standpunkt aus des Diskutierens unwert seien, oder
aber als religiöse Schwärmer soziale Utopien postulierten, die nicht
darauf rechnen konnten, bei Sachverständigen ernst genommen zu
werden, so begegneten wir in Emil Brunner jenem seltenen Theologen,

der aus einem tieferen Verständnis für die Zusammenhänge der
wirklichen Welt der positiven Ordnungen heraus gegenüber Fragen
des Staates, des Rechtes, der Wirtschaft, der Politik eine beachtenswerte

Aufgeschlossenheit an den Tag legt. Auf diese Weise wurde
da und dort der fruchtbare Kontakt zwischen der Welt des Seienden
und der des Sein-Sollenden wieder hergestellt, und die so unentbehrliche

Synthese von Wissenschaft und Glaube erneut gefestigt. Diese

Hochschätzung der Verdienste Emil Brunners und unsere positive
Einstellung zu seiner theologischen Ethik soll nicht vergessen bleiben,
wenn wir uns im Folgenden mit einigen Gedanken aus dessen Werk
kritisch auseinandersetzen.

Zuerst bedarf es einer summarischen Wiedergabe der Auffassung
Brunners von der Wissenschaft. Die Wissenschaft fragt nicht nach dem
Guten, sondern nach dem Wahren. Die Wahrheit und das Gute sind



Emil Brunncr und die Nationalökonomie 99

aber für den Christen im tiefsten Ursprung eins. Daraus müßte sich
für den Christen notwendigerweise das Postulat einer «christlichen
Wissenschaft» ergeben. Brunner scheint denn auch gewillt zu sein,
dort, wo es dem Wesen der Dinge nicht widerspreche, diese Konsequenz

zu ziehen. Auf dem Gebiete der Naturwissenschaften, wo es
sich um das Verständnis von der toten Natur handelt, ist die Situation
eindeutig; weil dem Objekt das Moment der Subjektivität, der
«Beseeltheit», des Personhaften fehlt, könne hier auf rein kausale
Erkenntnis abgestellt werden. Anders im Bereiche der sogenannten
Geisteswissenschaften», wo es sich um das «Verständnis des

Menschen» zu handeln beginne.
«Der Mensch als Objekt — gewiß eine Wirklichkeit, aber was für eine grauenhafte

Lüge, wenn sie die Wahrheit vom Menschen sein will!» (Brunner E.: Das
Gebot und die Ordnungen, 3. Auflage, Zürich 1939, S. 480).

Das Personzentrum selbst, die Personalität als solche, erschließt sich
nur dem Glauben.

«Je weiter also das Sachgebiet der Wissenschaft vom Personhaften entfernt ist,
desto autonomer ist die Wissenschaft, desto légitimer ihre abstrakte Gesetzlichkeit;
je näher es ist, je mehr der wirkliche Mensch erkannt werden soll, desto mehr
bekommt der Glaube nicht bloß regulative, sondern konstitutive Bedeutung (Das
Gebot und die Ordnungen, S. 483).

Vom christlichen Standpunkt aus muß die Einsicht Brunners
durchaus geteilt werden, daß das Verständnis des Personhaften der
glaubensmäßigen Schau nicht entbehren kann. Bedarf es aber hiezu
des Postulates einer «christlichen Wissenschaft», das in dem Augenblick

eben vorliegt, wo Brunner das Personhafte in das Sachgebiet
der Wissenschaft einbezieht und von einer konstitutiven Bedeutung
des Glaubens in der Wissenschaft spricht Muß es nicht zweckmäßiger
erscheinen, den Begriff des Personhaften überhaupt aus dem Bereiche
wissenschaftlicher Gegenständlichkeit zu verbannen? Ist das
überhaupt möglich? Wenn wir glauben, diese Frage bejahend beantworten
zu können, wie verhalten wir uns in diesem Falle zu den Problemen
der Geschichtswissenschaft, der Jurisprudenz, der Nationalökonomie,
der Soziologie, usw., die doch alle menschliches Leben in irgend einer
Gestalt zum Gegenstand haben? Sind wir nicht auf dem besten Wege
dazu, dem alten, gerade von uns verrufenen Positivismus wieder die
Ehre zu geben?

Nein. Aber Brunner kommt uns zuvor, indem er eine zweite
Auffassung von der Wissenschaft neben seiner ersten einhergehen läßt.
In seiner Rektoratsrede vom Dies academicus 1943 der Zürcher
Universität über das Thema «Glaube und Forschung» finden sich
folgende Sätze:

«Wissenschaftliche Forschung hat es immer mit der vordergründlichen Wirklichkeit

(also nicht mit der Wahrheit?! U.Z.) als solcher zu tun. ...Solange der



100 Hans Zimmermaiui

Forscher kritisch ist, weiß er, daß er mit seinem Forschen im Bereich der
Phänomene bleibt, daß er als Forscher niemals in jene tiefsten Gründe der
Wirklichkeit eindringt, wo über Sinn, Wert, Norm. L rsprung und Ziel der menschlichen
Existenz entschieden wird. Diese Fragen gehören nicht in den Bereich der
Forschung Die Vi issenschaft nämlich sagt uns nur, was ist, sie sagt uns niemals,
was sein soll. Sie klärt den Menschen auf über das, was ihm zur Verfügung steht,
aber sie gibt ihm keine \\ cisung. was er damit anfangen soll. Sie hat es nur mit
dem Verstand, nicht mit dem Vi illcn des Menschen zu tun. Die Wissenschaft

vermag wohl dem Willen Mittel zu beschaffen, aber sie vermag dem Villen
keine Ziele zu geben. Sie sagt, als wissenschaftliche Erkenntnis, nicht, was gut
und böse, was menschlich und unmenschlich, was gerecht und ungerecht, was
siimvoll und sinnlos ist.

Solche Thesen begegnen unserer vollen Zustimmung. Sie lassen

unseres Erachtens auch den wissenschaftlichen Charakter der historischen

und sozialwissenschaftlichen Disziplinen unangetastet. Wenn
auch Geschichte, Rechtswissensclutft, Nationalökonomie, usw. menschliches

Dasein zum Gegenstand haben, so ist damit noch keine Person-
haftigkeit des Gegenstandes gegeben, maßt sich doch keine dieser
Wissenschaften an, den Menschen als Ganzes zu verstehen, sondern
sie alle beschränken sich auf die Beleuchtung sozialer Existenzformen,
von einem bestimmten Gesichtspunkte her, was unseres Erachtens
noch keiner Preisgabe der Rationalität der Urteile ruft. Der Jurist,
dessen kritischer Verstand gebietet, sich auf das Studium der
positiven Rechtsordnung zu beschränken, braucht durch diese Tatsache
noch lange kein Rechtspositivist zu sein, bedeutet doch eine bewußte
Beschränkung auf die geltende Rechtsordnung in keiner Weise eine
Gleichsetzung des Seienden mit dem sein-sollenden Recht. Der gleiche
Verdacht lastet zu Unrecht auf dem Historiker, der in seiner Eigenschaft

als Wissenschafter darauf verzichtet, sich zu einem ethisch
wertenden «Geschichtsphilosophen» aufzuschwingen.

Ebendasselbe gilt für den Nationalökonomen. Die Nationalökonomie

betrachtet die wirtschaftlichen Handlungen der Menschen in ihrem
Zusammenwirken, in ihren gegenseitigen Abhängigkeiten und Bedingtheiten.

Sie macht dabei die Feststellung bestimmter mehr oder weniger

regelmäßig wiederkehrender gleicher und ähnlicher Erscheinungen
und kommt auf diese Weise zur Beobachtung von Gesetzmäßigkeiten,
die keineswegs den Anspruch für sich erheben, zeitlose Naturgesetze
zu sein, sondern lediglich ihre Gültigkeit haben unter bestimmten
Voraussetzungen, die einmal in einer bestimmten Zeitepoche
unverkennbar und offensichtlich wirken. Mit dem Wandel dieser
Voraussetzungen wird auch ein Wandel dieser Gesetzmäßigkeiten verbunden
sein. Auch die Nationalökonomie, die Seiendes beschreibt und Seiendes

in seinen Zusammenhängen zu erklären versucht, entbehrt unseres
Erachtens noch durchaus der Personhaftigkeit ihres Sachgebietes. Wir
sind der Auffassung, daß über den Menschen lediglich in seiner Eigen-



Emil Brunner und die Nationalökonomie 101

schuft als wirtschaftendes Subjekt, nicht als ganzen Menschen, sich
durchaus wissenschaftliche, rationale Aussagen machen lassen, die —
die normale menschliche Vernunft vorausgesetzt — bei jedem
Denkenden Zustimmung finden müssen. VV emi wir uns auch dessen
bewußt sind, daß die Grenzen dieses wissenschaftlichen Denkens
vielleicht fließend sein können, so erblicken wir darin keinen Grund, von
dieser Einsicht abzukommen.

Es scheint uns nun unverständlich, daß Brunner die
Nationalökonomie deswegen auf Irrwegen zu erblicken geneigt ist, weil der
Nationalökonom sein Sachgebiet nicht in christlicher Sicht schaut.
Brunner scheint hierauf eine Antwort zu geben:

Die Kategorie, die die Zivilisation bestimmt, ist die des Nützlichen, des \cr-
ständigen Zwecks, nur müssen wir dabei im Auge behalten, daß das eine Abstraktion

ist, da es ja immer der ganze Mensch ist. der arbeitet. Darum geht Zivilisation

immer über das bloß Notwendig-Nützliche hinaus, und sucht der Mensch
nie allein die Sicherstellung seiner Lebensbedürfnisse, sondern zugleich, in der
Herrschaft über die Natur, eine innere Befreiung von der Gebundenheit an sie,
einen Ausdruck seiner Naturüberlegenheit. Aber damit grenzt das Zivilisatorische
bereits an das Kulturelle > (Das Gebot und die Ordnungen, S. 369/70).

Wir fragen: Ist diese Erkenntnis für Brunner Grund genug, um
die Legitimität nationalökonomischer Krkenntnisse zu bestreiten,
wenn diese nicht aus christlicher Sicht gesprochen sind? Eine
Unklarheit in dieser Frage kann den Nationalökonomen, der zugleich
Christ ist, vor die Alternative stellen, entweder mit seinem
wissenschaftlichen Erkenntnisgut aus der Nationalökonomie oder mit der
Theologie Brunners zu brechen, was dem Postulat der Synthese von
Wissenschaft und Glaube vielleicht vernichtend ins Gesicht schlagen
müßte.

Oder gibt es eine andere Lösung dieses gordischen Knotens?
Gilt Brunners Kritik vielleicht nicht eher als der Nationalökonomie

Wirtschaftswissenschaft) der Wirtschaftspolitik? — Wir verstehen
unter Wirtschaftspolitik — im Gegensatz zu Wirtschaftswissenschaft
— weder Beschreibung geschichtlicher und gegenwärtiger Tatsachen,
noch Forschung nach deren Zusammenhängen und Bedingtheiten,
sondern konkretes zweckbedingtes Handeln im Hinblick auf die Gestaltung

des Wirtschaftslebens oder Instruktion zu solchem Handeln unter
Verwendung wirtschaftswissenschaftlicher Kenntnisse. In diesem
Bereich, im Bereiche der Wirtschaftspolitik, scheint uns freilich die
Brunnersche Kritik an Berechtigung zu gewinnen. Was dem
wirtschaftswissenschaftlichen «Schauen» noch nicht zukommt, nämlich die
Eigenschaft des «Handelns-in-Gemeinschaft» (Brunner), gilt nun in
vollem Maße für die Wirtschaftspolitik. Hier handelt es sich um
Willensakte, um Veränderung und Korrektur am Bestehenden in der
Direktion nach einem Sein-Sollenden hin. das nun für den Christen
eine umfassende Ausrichtung auf die absolute Person Wahrheit, der



102 Hans Zimmermann

er im Glauben inne wird, bedeutet — um Dinge, auf die es in der
Wirtschaftswissenschaft gerade nicht ankommt.

In diesem Zusammenhang ist festzuhalten, daß Wilhelm Röpke
anderer Meinung ist. Röpke, dessen sozialethische Tendenzen, soweit
sie uns bekannt sind, nur unsere Sympathie und Unterstützung finden
können, ist der Auffassung, daß der, der die wissenschaftliche
Legitimität von Werturteilen leugnet, den Bereich der Wissenschaft in
einer «nicht haltbaren VV eise einengt und sich damit zugleich zu einem
Standpunkt bekennt, der für die Gesellschaft als Ganzes nur
verhängnisvoll sein kann, da er sie der heute mehr als je nötigen Führung

durch die echte geistige Autorität beraubt» (Röpke, W.: Civitas
humana. Erlenbach-Zürich 1944. S. 152). Es kann eben jene These
Röpkes nicht unsere Zustimmung finden, nach der ihm die Tatsache,
daß wir die Werturteile ihrem Wesen nach als unwissenschaftliche
bezeichnen, als Grund genügt, uns schon Positivisten und Relativiste!!
zu schelten. Der Verzicht auf die normative Ausrichtung der
sogenannten Geisteswissenscliaften scldießt keineswegs das Innehaben
eines überzeitlichen Wahrheitsbildes aus, das unserem Denken
zweifellos erst die Krone der Autorität aufsetzt. Unser Denken
erschöpft sich nicht in der Wissenschaft. Kann Wahrheit, Gerechtigkeit,
Frieden, Gemeinschaft, usw. als bloßen Formalbegriffen der
Charakter «schlechthin anthropologischer Tatsachen» vielleicht auch
zugesprochen werden, so ist das jedenfalls dann zu bezweifeln, wenn
es gilt, diese Begriffe erst material auszuschöpfen! Ethisches
Wertdenken liegt immer begründet in einem obersten absoluten Wert, der
sich rationaler Erkenntnis entzieht und nur durch eine persönliche
Entscheidung in ein Denksystem einbezogen werden kann. Urteile,
die sich nicht aus rationalem Denken ergeben, sondern in ihrer tiefsten

Wurzel Resultat einer persönlichen Entscheidung sind, wagen
wir aber nicht als wissenschaftliche anzusprechen. Diesen Standpunkt
zu rechtfertigen scheint uns auch die praktische Erwägung, daß ein
solches Unterfangen die wissenschaftliche Kollaboration ohne Zweifel
erschweren müßte, zumal dann eine Arbeitsgemeinschaft von
Wissenschaftern, sollte sie erfolgreich sein, die gleiche ethische Entscheidung
ihrer Angehörigen verlangen müßte — ein Fall, der eher die
Ausnahme als die Regel bilden dürfte.

Es handelt sich aber gegenüber Röpke ledigbch um einen
Grenzkonflikt zwischen dem Bereich der Wissenschaften einerseits und den
Gefilden politischer und weltanschaulicher Fragenkomplexe anderseits;

die Grundkonzeption Röpkes bleibt damit unangefochten. Wir
würdigen denn auch seine jüngeren Werke vor allem nicht als
wissenschaftlich-nationalökonomische, sondern als mit reichen
wirtschaftswissenschaftlichen Kenntnissen untermauerte und vom Standort hoher
geistiger Autorität gesichtete gesellschafts- und wirtschafts/f»o//(/srÄe.



Emil Brunner und die Nationalökonomie 103

Eis darf auch, um uns noch einmal an Brunner zu wenden, die
Lehre vom homo oeoonomicus in der klassischen Nationalökonomie
nicht allzu gering eingeschätzt werden. Man bedenke, daß es sich
bei François Quesnay und Adam Smith erst um die eigentliche
Gründungsperiode der volkswirtschaftlichen Wissenschaft handelte, und
man wird in den klassischen Abstraktionen im Rahmen ihrer Zeit ein
entscheidendes wissenschaftliches Verdienst anzuerkennen haben, auch
wenn — unbestreitbare Tatsache — diese Voraussetzungen sich nachher

als zu grob erweisen mußten. Im übrigen müssen auch die
nationalökonomischen Klassiker in ihrer doppelten Eigenschaft als Wirt-
schaftstheoretiker und als Wirtschaftspolitiker unterschieden werden.
Was sie in wirtschaftspolitischer Hinsicht an Brunnerschen Maßen

gemessen «fehlten», darf nicht schlechthin a conto einer in den
Kinderschuhen steckenden Nationalökonomie belastet werden, sondern ist in
großen Stücken auf die rationalistisch-individualistische geistige
Konzeption ihrer Zeit zurückzuführen.

Betrachten wir somit Emil Brunner als gesellschafts- und wirt-
schaftspolitischen Kritiker und Reformer, so ist an erster Stelle auf
dessen jüngstes Werk «Gerechtigkeit»» (Zürich, 1943) hinzuweisen, wo
er eine christliche Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung

liefert und sich in einem längeren Kapitel eingehender mit
der «gerechten Ordnung der Wirtschaft» befaßt. Eine Diskussion hierüber

entzieht sich aber in ihren wesentlichen Teilen wissenschaftlicher

Gegenständlichkeit und verschiebt sich zur Hauptsache auf die
wirtschafts- und sozialpolitische Ebene.

Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten
des Humanismus

Brief an einen jungen Humanisten
Von Karl Kerényi

Ihr Aufsatz über «Humanités et Humanisme» x) und der ihn
begleitende Brief läßt gleichsam ein versunkenes Festland aus den Fluten
in meiner Erinnerung auftauchen. Ja, Sie bauen eine Brücke zu jenem
Festland und stellen eine Verbindung her, die es wieder ganz wirklich
macht und aus der subjektiven Sphäre der Erlebnisse eines Einsamen
in die Ebene der gemeinsamen Interessen vieler geistigen Menschen
zu treten zwingt, selbst wenn dies nicht Ihre Absicht gewesen wäre.

t>) H. F. Tecoz: Humanités et Humanisme. Schweizer Hochschulzeitung 1944,
Heft 3. K. Kerényi: Apollon erschien Wien 1937 und Amsterdam 1942.


	Emil Brunner und die Nationalökonomie : ein Beitrag zum "Gespräch zwischen den Fakultäten"

