Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 25 (1945-1946)

Heft: 2

Artikel: Emil Brunner und die Nationalékonomie : ein Beitrag zum "Gesprach
zwischen den Fakultaten"

Autor: Zimmermann, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98

Emil Brunner und die Nationalokonomie

Ein Beitrag zum «Gespriich zwischen den Fakultiten »

Von Hans Zimmermann

Es zeugt von einem vollendeten und iiber alle Maf3en vorbild-
lichen Bewuftsein um die hohe Amtsverantwortung, wenn ein Theo-
loge sich nicht damit zufrieden gibt, sein Wirken auf die christliche
Gemeinde zu beschrinken, sondern sich mutig der viel schwereren
Aufgabe unterzieht, die Auseinandersetzung mit jenen Kreisen auf-
zunehmen und zu pflegen, die sich oft zum vornherein schon gegen
alles, das mit dem christlichen Glauben in irgendeiner Bewandtnis
steht, mit kalten Vernunftgriinden abwenden. Emil Brunner, dem ja
in erster Linie dieses Zeugnis gebiihrt, ist es vielerorts gelungen, das
Eis zwischen der Theologie und den iibrigen Fakultiten zu brechen
und manchem Nichttheologen und vielleicht auch manchem tasten-
den Nichtchristen die Briicke schlagen zu helfen hiniber nach dem,
das dieser in dem reichen Angebot philosophischer Systeme und Ge-
dankengebiude vergebens suchte. Wihrend wir Nichttheologen es
leider allzuoft erleben muldten, daf’ breite theologische Fachkreise
entweder sich nur wenig bis gar nicht mit den menschlich-gesell-
schaftlichen Einrichtungen dieser Welt auseinandersetzen, sondern
diese oberflachlich mit dem Hinweis darauf als quantité négligeable
abtun, daf} es sich dabei um siindige Institutionen handle, die vom
theologischen Standpunkt aus des Diskutierens unwert seien, oder
aber als religiose Schwirmer soziale Utopien postulierten, die nicht
darauf rechnen konnten, bei Sachverstindigen ernst genommen zu
werden, so begegneten wir in Emil Brunner jenem seltenen Theo-
logen, der aus einem tieferen Verstindnis fiir die Zusammenhinge der
wirklichen Welt der positiven Ordnungen heraus gegeniiber Fragen
des Staates, des Rechtes, der Wirtschaft, der Politik eine beachtens-
werte Aufgeschlossenheit an den Tag legt. Auf diese Weise wurde
da und dort der fruchtbare Kontakt zwischen der Welt des Seienden
und der des Sein-Sollenden wieder hergestellt, und die so unentbehr-
liche Synthese von Wissenschaft und Glaube erneut gefestigt. Diese
Hochschitzung der Verdienste Emil Brunners und unsere positive Ein-
stellung zu seiner theologischen Ethik soll nicht vergessen bleiben,
wenn wir uns im Folgenden mit einigen Gedanken aus dessen Werk
kritisch auseinandersetzen.

*

Zuerst bedarf es einer summarischen Wiedergabe der Auffassung
Brunners von der Wissenschaft. Die Wissenschaft fragt nicht nach dem
Guten, sondern nach dem Wahren. Die Wahrheit und das Gute sind



Emil Brunner und die Nationalékonomie 99

aber fiir den Christen im tiefsten Ursprung eins. Daraus miif3te sich
fir den Christen notwendigerweise das Postulat einer «christlichen
Wissenschaft> ergeben. Brunner scheint denn auch gewillt zu sein,
dort, wo es dem Wesen der Dinge nicht widerspreche, diese Konse-
quenz zu ziehen. Auf dem Gebiete der Naturwissenschaften. wo es
sich um das Verstindnis von der toten Natur handelt, ist die Situation
eindeutig; weil dem Objekt das Moment der Subjektivitit, der «Be-
seeltheit», des Personhaften fehlt, kénne hier auf rein kausale
Erkenntnis abgestellt werden. Anders im Bereiche der sogenannten
«Geisteswissenschaften», wo es sich um das «Verstindnis des Men-
schen» zu handeln beginne.
«Der Mensch als Objekt — gewif3 eine Wirklichkeit, aber was fiir eine grauen-
hafte Lige, wenn sie die Wahrheit vom Menschen sein will!> (Brunner E.: Das
Gebot und die Ordnungen, 3. Auflage, Ziirich 1939, S. 480).
Das Personzentrum selbst, die Personalitiit als solche, erschlief3t sich
nur dem Glauben.
«Je weiter also das Sachgebiet der Wissenschaft vom Personhaften entfernt ist,
desto autonomer ist die Wissenschaft, desto legitimer ihre abstrakte Gesetzlichkeit;
je ndher es ist, je mehr der wirkliche Mensch erkannt werden soll, desto mehr
bekommt der Glaube nicht blof3 regulative, sondern konstitutive Bedeutung> (Das
Gebot und die Ordnungen, S. 483).

Vom christlichen Standpunkt aus muf} die Einsicht Brunners
durchaus geteilt werden, daf’ das Verstindnis des Personhaften der
glaubensmifiigen Schau nicht entbehren kann. Bedarf es aber hiezu
des Postulates einer «christlichen Wissenschaft», das in dem Augen-
blick eben vorliegt, wo Brunner das Personhafte in das Sachgebiet
der Wissenschaft einbezieht und von einer konstitutiven Bedeutung
des Glaubens in der Wissenschaft spricht? Muf} es nicht zweckmifliger
erscheinen, den Begriff des Personhaften tiberhaupt aus dem Bereiche
wissenschaftlicher Gegenstindlichkeit zu verbannen? Ist das iiber-
haupt méglich? Wenn wir glauben, diese Frage bejahend beantworten
zu konnen, wie verhalten wir uns in diesem Falle zu den Problemen
der Geschichtswissenschaft, der Jurisprudenz, der Nationalékonomie,
der Soziologie, usw., die doch alle menschliches Leben in irgend einer
Gestalt zum Gegenstand haben? Sind wir nicht auf dem besten Wege
dazu, dem alten, gerade von uns verrufenen Positivismus wieder die
Ehre zu geben?

Nein. Aber Brunner kommt uns zuvor, indem er eine zweite Auf-
fassung von der Wissenschaft neben seiner ersten einhergehen lifit.
In seiner Rektoratsrede vom Dies academicus 1943 der Ziircher Uni-
versitit iiber das Thema <Glaube und Forschung» finden sich fol-
gende Siitze:

« Wissenschaftliche Forschung hat es immer mit der vordergriindlichen Wirklich-
keit (also nicht mit der Wahrheit?! H.Z.) als solcher zu tun. ... Solange der



100 Hans Zimmermann

Forscher kritisch ist, weifd er, daf3 er mit seinem Forschen im Bereich der Phi-
nomene bleibt, daf3 er als Forscher niemals in jene tiefsten Griinde der 1Uirk-
lichkeit eindringt, wo iiber Sinn, Wert, Norm. Ursprung und Ziel der menschlichen
Existenz entschieden wird. Diese Fragen gehéren nicht in den Bereich der For-
schung . .. Die Wissenschaft nimlich sagt uns nur, was ist, sie sagt uns niemals,
was sein soll. Sie klirt den Menschen auf iiber das, was ihm zur Verfligung steht,
aber sie gibt ihm keine Weisung, was er damit anfangen soll. Sie hat es nur mit
dem Verstand, nicht mit dem Willen des Menschen zu tun. Die Wissenschaft
vermag wohl dem Willen Mittel zu beschaffen, aber sie vermag dem Willen
keine Ziele zu geben. Sie sagt, als wissenschaftliche Erkenntnis, nicht, was gut
und bése, was menschlich und unmenschlich, was gerecht und ungerecht, was
sinnvoll und sinnlos ist.»

Solche Thesen begegnen unserer vollen Zustimmung. Sie lassen
unseres Erachtens auch den wissenschaftlichen Charakter der histori-
schen und sozialwissenschaftlichen Disziplinen unangetastet. [Denn
auch Geschichte, Rechtswissenschaft, Nationalékonomie, usw. mensch-
liches Dasein zum Gegenstand haben, so ist damit noch keine Person-
haftigkeit des Gegenstandes gegeben, mafit sich doch keine dieser
Wissenschaften an, den Menschen als Ganzes zu verstehen, sondern
sie alle beschrinken sich auf die Beleuchtung sozialer Existenzformen,
von einem bestimmten Gesichtspunkte her, was unseres Erachtens
noch keiner Preisgabe der Rationalitit der Urteile ruft. Der Jurist,
dessen kritischer Verstand gebietet, sich auf das Studium der posi-
tiven Rechtsordnung zu beschrianken, braucht durch diese Tatsache
noch lange kein Rechtspositivist zu sein, bedeutet doch eine bewufdte
Beschrinkung auf die geltende Rechtsordnung in keiner Weise eine
Gleichsetzung des Seienden mit dem sein-sollenden Recht. Der gleiche
Verdacht lastet zu Unrecht auf dem Historiker, der in seiner Eigen-
schaft als Wissenschafter darauf verzichtet, sich zu einem ethisch
wertenden <Geschichtsphilosophen: aufzuschwingen.

Ebendasselbe gilt tiir den Nationalokonomen. Die Nationalokono-
mie betrachtet die wirtschaftlichen Handlungen der Menschen in ihrem
Zusammenwirken, in ihren gegenseitigen Abhingigkeiten und Bedingt-
heiten. Sie macht dabei die Feststellung bestimmter mehr oder weni-
ger regelmiildig wiederkehrender gleicher und dhnlicher Erscheinungen
und kommt auf diese Weise zur Beobachtung von Gesetzmiildigkeiten,
die keineswegs den Anspruch fiir sich erheben, zeitlose Naturgesetze
zu sein, sondern lediglich ihre Giiltigkeit haben unter bestimmten
Voraussetzungen, die einmal in einer bestimmten Zeitepoche unver-
kennbar und offensichtlich wirken. Mit dem Wandel dieser Voraus-
setzungen wird auch ein Wandel dieser Gesetzmifdigkeiten verbunden
sein. Auch die Nationalokonomie, die Seiendes beschreibt und Seien-
des in seinen Zusammenhingen zu erkliren versucht, entbehrt unseres
Erachtens noch durchaus der Personhaftigkeit ihres Sachgebietes. IWir
sind der Auffassung, dafl iiber den Menschen lediglich in seiner Eigen-



Emil Brunner und die Nationalékonomie 101

schaft als wirtschaftendes Subjekt, nicht als ganzen Menschen, sich
durchaus wissenschaftliche, rationale Aussagen machen lassen, die —
die normale menschliche Uernunft vorausgesetzt — bei jedem Den-
kenden Zustimmung finden miissen. Wenn wir uns auch dessen
bewuldt sind, daf} die Grenzen dieses wissenschaltlichen Denkens viel-
leicht fliefdend sein kénnen, so erblicken wir darin keinen Grund. von
dieser Einsicht abzukommen.

Es scheint uns nun unverstiandlich. dafd Brunner die National-
okonomie deswegen auf Irrwegen zu erblicken geneigt ist, weil der
Nationalokonom sein Sachgebiet nicht in christlicher Sicht schaut.
Brunner scheint hierauf eine Antwort zu geben:

«Die Kategorie, die die Zivilisation bestimmt, ist die des Niitzlichen, des 'ver-
stindigen Zwecks, nur missen wir dabei im Auge behalten, dafd das eine Abstrak-
tion ist, da es ja immer der ganze Mensch ist, der arbeitet. Darum geht Zivili-
sation immer iiber das blof3 Notwendig-Niitzliche hinaus, und sucht der Mensch
nie allein die Sicherstellung seiner Lebensbediirfnisse, sondern zugleich, in der
Herrschalt tiber die Natur, cine innere Befreiung von der Gebundenheit an sie,
cinen Ausdruck seiner Naturiiberlegenheit. Aber damit grenzt das Zivilisatorische
bereits an das Kulturelle» (Das Gebot und die Ordnungen. S. 369/70).

Wir fragen: Ist diese Erkenntnis [ir Brunner Grund genug, um
die Legitimitit nationalokonomischer Erkenntnisse zu bestreiten,
wenn diese nicht aus christlicher Sicht gesprochen sind? Eine Un-
klarheit in dieser Frage kann den Nationalikonomen, der zugleich
Christ ist, vor die Alternative stellen, entweder mit seinem wissen-
schaftlichen Erkenntnisgut aus der Nationalokonomie oder mit der
Theologie Brunners zu brechen, was dem Postulat der Synthese von
Wissenschaft und Glaube vielleicht vernichtend ins Gesicht schlagen
miifdte.

Oder gibt es eine andere Losung dieses gordischen Knotens?
Gilt Brunners Kritik vielleicht nicht eher als der Nationalokonomie
(= Wirtschaltswissenschalt) der Wirtschaftspolitik? — Wir verstehen
unter Wirtschaftspolitik — im Gegensatz zu Wirtschaftswissenschaft
— weder Beschreibung geschichtlicher und gegenwiirtiger Tatsachen,
noch Forschung nach deren Zusammenhingen und Bedingtheiten. son-
dern konkretes zweckbedingtes Handeln im Hinblick auf die Gestal-
tung des Wirtschaftslebens oder Instruktion zu solchem Handeln unter
Verwendung wirtschaftswissenschaftlicher Kenntnisse. In diesem Be-
reich, im Bereiche der Wirtschaftspolitik, scheint uns freilich die
Brunnersche Kritik an Berechtigung zu gewinnen. Was dem wirt-
schaltswissenschaftlichen «Schauen> noch nicht zukommt, nimlich die
‘igenschaft des <Handelns-in-Gemeinschaft> (Brunner). gilt nun in
vollem Mafle fiir die Wirtschaftspolitik. Hier handelt es sich um
Willensakte, um Verinderung und Korrektur am Bestehenden in der
Direktion nach einem Sein-Sollenden hin, das nun fiir den Christen
eine umfassende Ausrichtung auf die absolute Personwahrheit, der



102 Hans Zimmermann

er im Glauben inne wird, bedeutet — um Dinge. auf die es in der
Wirtschaftswissenschaft gerade nicht ankommt.

In diesem Zusammenhang ist festzuhalten, daf} Wilhelm Rapke
anderer Meinung ist. Ropke, dessen sozialethische Tendenzen, soweit
sie uns bekannt sind, nur unsere Sympathie und Unterstiitzung finden
konnen, ist der Auffassung. dafy der, der die wissenschaftliche Legi-
timitit von Werturteilen leugnet. den Bereich der Wissenschaft in
einer «nicht haltbaren Weise einengt und sich damit zugleich zu einem
Standpunkt bekennt. der fiir die Gesellschaft als Ganzes nur ver-
hingnisvoll sein kann, da er sie der heute mehr als je nétigen Fiih-
rung durch die echte geistige Autoritit beraubt» (Ropke, W.: Civitas
humana, Erlenbach-Ziirich 1944, S. 152). Es kann eben jene These
Répkes nicht unsere Zustimmung finden. nach der ihm die Tatsache,
dafd wir die Werturteile ihrem Wesen nach als unwissenschaftliche
bezeichnen, als Grund geniigt, uns schon Positivisten und Relativisten
zu schelten. Der Derzicht auf die normative Ausrichtung der soge-
nannten Geisteswissenschaften schlief3t keineswegs das Innehaben
eines tiberzeitlichen [Wahrheitsbildes aus, das unserem Denken
zweifellos erst die Krone der Autoritit aufsetzt. Unser Denken er-
schopft sich nicht in der Wissenschaft. Kann Wahrheit, Gerechtigkeit,
Frieden, Gemeinschaft, usw. als blofien Formalbegriffen der Cha-
rakter cschlechthin anthropologischer Tatsachen» vielleicht auch zu-
gesprochen werden, so ist das jedenfalls dann zu bezweifeln, wenn
es gilt, diese Begriffe erst material auszuschopfen! Ethisches Wert-
denken liegt immer begriindet in einem obersten absoluten Wert, der
sich rationaler Erkenntnis entzieht und nur durch eine persénliche
Entscheidung in ein Denksystem einbezogen werden kann. Urteile,
die sich nicht aus rationalem Denken ergeben, sondern in ihrer tief-
sten Wurzel Resultat einer personlichen Entscheidung sind, wagen
wir aber nicht als wissenschaftliche anzusprechen. Diesen Standpunkt
zu rechtfertigen scheint uns auch die praktische Erwigung, daf} ein
solches Unterfangen die wissenschaftliche Kollaboration ohne Zweifel
erschweren miifite, zumal dann eine Arbeitsgemeinschaft von Wissen-
schaftern, sollte sie erfolgreich sein, die gleiche ethische Entscheidung
ihrer Angehérigen verlangen miifite — ein Fall, der eher die Aus-
nahme als die Regel bilden diirfte.

Es handelt sich aber gegeniiber Ropke lediglich um einen Grenz-
konflikt zwischen dem Bereich der Wissenschaften einerseits und den
Gefilden politischer und weltanschaulicher Fragenkomplexe ander-
seits; die Grundkonzeption Répkes bleibt damit unangefochten. Wir
wiirdigen denn auch seine jiingeren Werke vor allem nicht als wissen-
schaftlich-nationalékonomische. sondern als mit reichen wirtschafts-
wissenschaftlichen Kenntnissen untermauerte und vom Standort hoher
geistiger Autoritiit gesichtete gesellschafts- und wirtschaftspolitische.



Emil Brunner und die Nationalékonomie 103

Es darf auch, um uns noch einmal an Brunner zu wenden, die
Lehre vom homo oeconomicus in der klassischen Nationalékonomie
nicht allzu gering eingeschitzt werden. Man bedenke, daf es sich
bei Francois Quesnay und Adam Smith erst um die eigentliche Griin-
dungsperiode der volkswirtschaftlichen Wissenschaft handelte, und
man wird in den klassischen Abstraktionen im Rahmen ihrer Zeit ein
entscheidendes wissenschaftliches Verdienst anzuerkennen haben, auch
wenn — unbestreitbare Tatsache — diese Voraussetzungen sich nach-
her als zu grob erweisen muf’ten. Im iibrigen miissen auch die natio-
nalokonomischen Klassiker in ihrer doppelten Eigenschaft als Wirt-
schaftstheoretiker und als Wirtschaftspolitiker unterschieden werden.
Was sie in wirtschaftspolitischer Hinsicht an Brunnerschen Maf3en
gemessen «fehlten», darf nicht schlechthin a conto einer in den Kinder-
schuhen steckenden Nationalokonomie belastet werden, sondern ist in
grofien Stiicken auf die rationalistisch-individualistische geistige Kon-
zeption ihrer Zeit zuriickzufiihren.

Betrachten wir somit Emil Brunner als gesellschafts- und wirt-
schaftspolitischen Kritiker und Reformer, so ist an erster Stelle auf
dessen jiingstes Werk «Gerechtigkeit» (Ziirich, 1943) hinzuweisen, wo
er eine christliche Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschafts-
ordnung liefert und sich in einem lingeren Kapitel eingehender mit
der «gerechten Ordnung der Wirtschaft»> befaf3t. Eine Diskussion hier-
iiber entzieht sich aber in ihren wesentlichen Teilen wissenschaft-
licher Gegenstiindlichkeit und verschiebt sich zur Hauptsache auf die
wirtschafts- und sozialpolitische Ebene.

Grundbegriffe und Zukunftsmoglichkeiten
des Humanismus

Brief an einen jungen Humanisten

Von Karl Kerényi

Ihr Aufsatz iiber « Humanités et Humanisme» 1) und der ihn be-
gleitende Brief ldf3t gleichsam ein versunkenes Festland aus den Fluten
in meiner Erinnerung auftauchen. Ja, Sie bauen eine Briicke zu jenem
Festland und stellen eine Verbindung her, die es wieder ganz wirklich
macht und aus der subjektiven Sphire der Erlebnisse eines Einsamen
in die Ebene der gemeinsamen Interessen vieler geistigen Menschen
zu treten zwingt, selbst wenn dies nicht Ihre Absicht gewesen wire.

1) H. F. Tecoz: Humanités et Humanisme. Schweizer Hochschulzeitung 1944,
Heft 3. K. Kerényi: Apollon erschien Wien 1937 und Amsterdam 1942.



	Emil Brunner und die Nationalökonomie : ein Beitrag zum "Gespräch zwischen den Fakultäten"

