
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 6

Artikel: Der Geist

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3S8 Gottfried Bohnenblust: Pestalozzis Zuversicht

der Liebe festhielt, wollen wir uns heute auf den Trümmern des alten
Europa dem dankbaren Glauben an den Schöpfer Geist, der Kraft hegender

und heilender Liebe und unerschütterlicher Hoffnung offenhalten. Wir
können sie nicht erzwingen. Wir können sie nicht schaffen. Aber wir können

fie aufnehmen und fruchtbar werden lassen: jeder an seinem Ort, jeder
in seiner Art. Untergang ist immer und überall: das neue Heil kommt
nur aus neuer Liebe,

Die Hauptsache ist nicht, daß unsre Zuversicht sofort und fichtbar Recht
behalte, sondern daß unsre Zuversicht nicht sterbe.

Denn aus ihr quillt, was da kommen soll.
Und wie es Pestalozzi in allen Dingen um die Frucht, nicht um die

Schale zu tun gewesen, ob auch die Frucht nicht ohne Schale reift, so wollen
wir uns in den Dingen der öffentlichen Ordnung nnd des geistigen Lebens
zuversichtlich an die lebendigen Werte halten: über alle Grenzen der Formen

und Formeln, der Worte und Bilder hinweg. Unsre Zuversicht gilt
dem Kern: er birgt das Leben.

Was Pestalozzi am Neujahrstag 1811 seinen nordischen Zöglingen
zurief, gelte heute uns allen in der Stunde der Erhebung, des Gedenkens
und der Ausschau:

«Ihr sucht die Hilfe des Vaterlandes nicht im Schein der Vergänglich«
keit. Ihr sucht sie im Unvergänglichen und Ewigen ».

Tun wir das im Geist und in der Wahrheit, so helfen wir Pestalozzis
Zuversicht erfüllen.

Der Geist
Ein Vortrag von Rarl «erönui

H^or einigen Jahren sprach man nur bezüglich der klassischen Altertums-^ Wissenschaft von einer Krise. Heute spricht man von der Krise der

Geisteswissenschaften. Wir erleben heute lauter Krisen. Was bedeutet

„Krise" überhaupt? Und was bedeutet sie auf Wissenschaften bezogen? Da
wir während dieser „Krisen" unter so vielerlei Verwirrungen der Begriffe
leiden, sei es mir erlaubt, zuerst von diesem Begriff das Notwendigste
zu sagen, ehe ich auf die Frage eingehe: ist der noch schwierigere Begriff
des Geistes ohne Verwirrungen und Verirrungen faßbar?

„Krise" ist «oioe?, in genauer Übersetzung dieses griechischen Wortes
Scheidung, Zwiespalt, Streit, Wahl und sodann auch Entscheidung und
Urteil als Richterspruch. Krise ist ein Zustand, in dem es keine unangefochtene

Gültigkeit der Werte, Richtigkeit des Verhaltens gibt. Über dies

alles muß erst entschieden werden und gerade daß entschieden werden

muß nnd nichts mehr selbstverständlich ist, ist schon eine Entscheidung

gegen, ein Urteil in der Richtung der Verurteilung, ein Richterspruch



Karl Kereuyi: Der Geist 369

von wem? Aus welchem Richterstuhl? Wenn irgendwo, so gilt es hier:
die Weltgeschichte ist das Weltgericht, Oder mit weniger Hochschätzung der
Kräfte, deren Äußerung die Geschichte bildet: das Weltgeschehen ist es,
welches so entscheidet, daß übcr Gültigkeit und Richtigkeit von neuem
entschieden werden muß. Jn Bezug auf Wissenschaften bedeutet die Krise einen
Zustand, in dem über ihre Berechtigung, über die durch sie ermittelten
Werte — ob es den Wissenschaftlern gefällt oder nicht — öffentlich geurteilt
wird. Geurteilt — im schlimmsten Fall mit tödlichem Stillschweigen,

Nicht das Schlimmste, obwohl ein Zeichen der Krise, war es, als ein
Buch über die klassische Philologie erschien, das sie in seinem Titel „Die
Wissenschaft des Nichtwissenswerten" nannte. Weit schlimmer ist es, wenn
die Geisteswissenschaften heute nicht einmal jene Kritik hervorrufen, die

lange vor dem Erscheinen des genannten Büchleins Nietzsche an der klassischen

Philologie und der historischen Gelehrsamkeit überhaupt geübt hat.
Die Krise kann auch so groß sein, daß nur Eingeweihte darüber sprechen
und daß die Öffentlichkeit sich darüber — ausschweigt. Man kann das alles,
was die Geisteswissenschaften zu ermitteln vermögen, so wenig wissenswert
finden, daß man sich um ihren heutigen Stand gar nicht mehr kümmert...

Womit beschäftigen sich denn die Geisteswissenschaften? Mit den
Gebilden der Natur befassen sich die Naturwissenschaften. Dieses Sichbefassen
selbst jedoch gehört schon einem anderen Bereich des Seins an als dem der
Natur: einem Bereiche, welcher der Natur nicht widerspricht, und doch

eine andere, nicht räumliche Erstreckung hat. Es ist das „Reich des Geistes".
Dorthin begibt sich auch der Naturforscher, indem er aus dem Naturphänomen

ein geistiges Phänomen, ein sei es auch nur geringfügiges
wissenschaftliches „Werk" schafft, wie es die bescheidenste naturwissenschaftliche
Feststellung ist. Mit Werken, nicht nur mit wissenschaftlichen, fondern mit
allen, die der Mensch je geschaffen hat, beschäftigen sich die Geisteswissenschaften.

Und zwar, nach der heute allein als wissenschaftlich geltenden
Auffassung, mit völliger Gleichgültigkeit dem Werte ihrer Gegenstände gegenüber.

Es schien ein Triumph des Geistes in den philologischen und antiquarischen

Wissenschaften älteren Stils zu sein, als alle sprachlichen Werke und
darüber hinaus noch alle Werke jedweder, auch der bescheidensten
Kunstübung, sogar das Unkünstlerische und an sich Wertlose, war es einmal historisch

da, als Geisteswerke und so als Gegenstände der Geisteswissenschaften
aufgefaßt werden konnten: nicht nur die großen Dichtungen und Philoso-
pheme, sondern auch alles, was neben ihnen und über sie geschrieben wurde,
nicht nur die Schöpfungen der Meister, sondern auch die Machwerke der

Schüler, ja die ganze Massenproduktion der Ungenialen jedes Zeitalters.
Die Zurückführung von all dem auf die Wirkung des Geistes —

und gleich danach die Krise der Geisteswissenschaften gerade in den
Ländern, wo dieser Triumph des Geistes stattfand: ist dies kein merkwürdiges
Nacheinander? Vieles mag zur Krise beigetragen haben, aber keineswegs



37« Karl Kereuyi

eine wirklich hohe Einschätzung des Geistes, seine wahre triumphale
Erhöhung. Jn Wahrheit handelte cs sich da um das Gegenteil, um eine
äsäuctio ää ubsuräum, die in der Gleichsetzung auch des Ungeistigen mit
dem Geistigen, der Geistlosigkeit mit dem Geiste bestand. So kam es auch

zum Kampf gegen den vermeintlichen „Geist" und zur Krise der
Geisteswissenschaften.

Was ist Geist? — müssen wir endlich allen Ernstes fragen. Fragen
in der Erwartung einer Antwort, die irgendeiner unmittelbaren Erfahrung
entspricht. Gibt es eine solche Antwort überhaupt? Darauf scheint eben
das hinzuweisen, daß wir eine Unstimmigkeit, eine mit den musikalischen
Fehlleistungen vergleichbare Dissonanz unmittelbar empfinden, wenn die

literarische Massenproduktion der Ungeistigen als „Werk des Geistes"
bezeichnet wird. Rein theoretisch, ohne oder gegen die Erfahrnng dessen, was
wirklich geistig ist, läßt sich ja dieser Widerspruch überbrücken; man kann
den Geist als bloßen gemeinsamen Nenner für ein beliebiges Vielerlei
so setzen nnd bestimmen, daß er zu jenem Zwecke paßt... Uns geht es
aber nicht um eine Bestimmung des Geistes, die einer vorgefaßten
Meinung von seinen Werken oder von einem sogenannten „Geistesleben in der

Mannigfaltigkeit seiner Erscheinungsformen" (Nicolai Hartmann) genügt,
sondern um eine solche, die einer seelischen Realität, einem unmittelbar
erfahrbaren Etwas, benannt „Geist", entspricht. Gibt es so etwas? Und
ist es wissenschaftlich faßbar?

Als Wissenschaft käme hier, insofern es sich um eine seelische Realität
handelt, die Psychologie in Betracht. Doch auch der Psychologie muß sich

der Geist erst melden, er muß als seelische Realität und als von den übrigen

seelischen Realitäten unterscheidbar, in seiner Eigenart bezeugt sein.
Das Auftauchen des Namens „Geist" genügt nicht. Denn nicht iminer
evoziert ein Name auch eine seelische Realität und nicht in jedem Zusammenhang

dieselbe. Für das deutsche Wort „Geist" bleibt jedenfalls ein Nega-
tivum in allen Verwendungen bezeichnend. Es ist von einer möglichen
Bedeutung in der Sphäre des Sinnlichen, von einer rein körperlichen
Erfahrung, der Erfahrung des Wehens und des Atmens so gut wie völlig
abgelöst. „Geist" als „ein gewisser hohl sausender Wind" bei norddeutschen

Schiffern ist eine rudimentäre Einzelheit aus dem älteren, profanen
Gebrauch, Luther achtet in seiner Bibelübersetzung darauf, daß er an der

wichtigen Stelle des Johannesevangeliums, die wir gleich hören werden,
das griechische Wort ?r,'ev.ua in der „geistigen" Bedeutung als „Geist",
in der sonstigen als „Wind" wiedergibt, während auch er selbst früher
noch mit Meister Eckhart von demselben Winde sagte „der Geist geistet

wo er will".
Solche Unterscheidung und Beschränkung beruht auf Theorie, auf

der feststehenden christlichen Weltanschauung: hie Geist (oder Geister), da

Körper (oder leibliche Wesen). Die Unmittelbarkeit des Untheoretischen
ist jedoch in den heiligen Texten des Christentums in einer Weise da, daß



Der Geist 371

die Betrachtung über die Faßbarkeit des Geistes von ihnen ausgehen muß.
Sie sind für die Wissenschaft unersetzlich, sowohl wegen der Art, wie sie

vom Geist reden, als auch deshalb, weil die ganze spätere Geschichte des

Begriffs „Geist" durch sie bestimmt wird. Jch gebe die beiden entscheidenden
Texte in der Übersetzung des Göttinger Bibelwerks, und nur die Stellen,
wo der „Geist" genannt wird, griechisch.

„Es war ein Mensch aus den Pharisäern mit Namen Nikodemus,
ein Mitglied des Hvhenrates der Juden. Dieser kam zu ihm bei Nacht
und sagte zu ihm: Rabbi, wir wissen, daß du von Gott als Lehrer
gekommen bist. Denn niemand kann diese Zeichen tun, die du tust, wenn
nicht Gott mit ihm ist. Jesus antwortete und sagte zu ihm: Wahrhaftig,
wahrhaftig, ich sage dir, wenn jemand nicht von oben geboren ist, kann
er nicht das Reich Gottes sehen. Nikodemus spricht zu ihm: Wie kann
jemand geboren werden, wenn er ein Greis ist? Kann er etwa zum zweiten

Male in den Leib seiner Mutter eingehen und geboren werden? Jesus
antwortete: Wahrhaftig, wahrhaftig, ich sage dir, wenn jemand nicht aus
Wasser uud Geist geboren ist )'x>>,',^?,/' ^ i!<Zaro? «ae .11^,^^)
kann er nicht in das Reich Gottes kommen. Das von Fleisch Geborene ist
Fleisch, und das von Geist Geborene ist Geist (rö /e^nvi//««"' rov
^ei'/iar«? 5ii>ev,«a eorki' — Joh. 3, 1—ö)."

Der Göttinger Kommentar bemerkt mit Recht, daß es hier — ganz
unabhängig davon, wie man über die Geschichtlichkeit dieses Gesprächs
denkt — um das Gesamtverständnis Jesu und seines Wortes geht. Die
Gestalt des Nikodemus dient im Wesentlichen dazu, den weiten Abstand
zwischen dem, was Jesus verkündet, und dem, was auch die Besten unter
den typischen Juden der Zeit aufnehmen können, aufzuzeigen. Es geht,
so findet es der Erklärer ganz richtig, ein eigentümlich klarer und tiefer
Wirklichkeitssinn und ein ernstes Verantwortungsbewußtsein der Wirklichkeit

gegenüber durch das ganze Gespräch. Den in die Träumerei seiner
Gelehrsamkeit versunkenen, im Grunde tief lebensfremden Nikodemus sucht

Jesus dahin zu bringen, daß er sieht, was da ist. Mit diesem Wirklichkeitssinn

wird das „von oben geboren sein" nicht nur durch „aus Wasser",
sondern auch aus „Geist" erklärt. Jene Weise des ganz Anderen da „oben",
durch die es hier unten in uns sein kann, wird dem Nikodemus durch dieses

Wort nahegebracht, das im Aramäischen ebenso wie im Griechischen die

Grundbedeutung „Wind" hat. Jm Folgenden setze ich gegen Luther, um

nvkö/ta einheitlich wiederzugeben, das Wort „Geist" wieder ein, doch bitte
ich, sich dessen zu erinnern, daß es auch „Wind" bedeuten kann.

„Wundere dich nicht" — so lautet die Fortsetzung — „daß ich dir sagte,

ihr müßt von oben geboren werden. Der Geist weht, wo er will, und du
hörst seine Stimme, aber weißt nicht, woher er kommt und wohin er geht
^r« nveö^a önov Ae^« Trvtt, «ai rchv yscovchv aöroö ax«v«?, a^' «v«
«?sa? ?r«Ae?' e^erae «at /roö öna/«. Jn der Vulgata nicht etwa mit
vslltus, sondern mit dem doppeldeutigen Spiritus wiedergegeben: Spiritus



372 Karl Kersnyi

ubi vuit spirät et vocem eius auäis se6 non sei« un6s veniät et quo vaäat.)
So ist jeder aus dem Geist Geborene soörcu? k'oriv ?rä? « /e^ev^,««'«?
e« r«ö Tivc^ar«?, sie est omnis, csui uätus est ex spiritu. — Joh. 5, 7—8)."

Das bedeutet, daß hier ein Zustand geschildert wird, in dem derjenige,
der diese Erfahrung macht, völlig ausgeht, als ginge er in einem Winde
auf, dessen plötzlichen Einbruch er erlebt. Es ist die Erfahrung der
stürmischen Gegenwart von etwas ganz Anderem „von oben", das von eineni
unbekannten Ursprung aus nach einem unbekannten Ziele hin zieht. Dies
Ziehen ist wie Wind und trotzdem etwas, das man irgendwie auch selber ist,
indem man diese Erfahrung macht. Es ist „Geist". Es „weht" und: „so
ist ein jeder ans dem Geist Geborene", er ist in dieser Weise und in diesem

Zustand des stürmischen Da-Seins aufgegangen. Auch die tißurä etvmo-
lvSieä im griechischen Text: rö ?r?eö//« M«, wörtlich der „Geist geistet"
in der Bedeutung: „das Wehen weht", hat hier ihren besonderen Sinn.
Sie betont das Geschehen, das stürmische Hinziehen dieser Gegenwart.
Das Wort Mkö^a gerade in seiner Grundbedeutung „Wind", evoziert
hier ein „Ereignis", das überhaupt nur durch ein „Gleichnis" ausgedrückt
werden kann: einen sonst unaussprechlichen Vorgang. Ja, auch wenn er
unmittelbar als Ereignis geschildert wird, auch dann kann der Erzähler
aus dem Gleichnis nicht heraustreten.

„Als nun der Pfingsttag herbeigekommen" — so lautet die Erzählung

— „waren fie alle an einem Orte beieinander. Da kam plötzlich hoch

vom Himmel ein Brausen, als ob ein Sturmwind daherführe f^o?
cosTrefl y?koo,tttt^? /Zea/a?) und erfüllte das ganze Haus, in dem

sie weilten; und es erschienen ihnen Zungen wie vom Feuer, die sich

verteilten und auf jeden von ihnen niederließen. Da wurden sie alle erfüllt
von heiligem Geiste (k.i^oA^oav nä^re? Mev^ar«? a^«r>) und begannen
in fremden Zungen zu reden, wie der Geist es ihnen in den Mund legte
(«aAco? r« -rvev/ta eöiöov a?ro<z?>?e//eoAal avrok^ — Apg. 2, 1—4)."

Wir dürfen hier von der Geschichtlichkeit des Ereignisses wiederum
absehen und uns auf den Standpunkt des Erzählers stellen. Er will das

unaussprechliche Ereignis, die Erfahrung jenes Geistes, der ihm „heiliger
Geist" ist, evozieren, und das tut er gleich am Anfang, als Einleitung
zum Feuerwunder, fo, als schilderte er einen Sturmwind. Tut er dies

auf Grund „vorstellungskräftiger Überlegungen", wie der Göttinger
Kommentar meint, so ist es ihm doch gelungen, die Unmittelbarkeit des Un«

theoretischen zu erreichen. Unsere erste Frage, ob es etwas unmittelbar
Erfahrbares, benannt „Geist", überhaupt gibt, dars auf Grund der neu-
testamentlichen Berichte unbedingt bejaht werden. Gäbe es nur das Sausen
und Wehen des Windes und nicht auch eine ganz andere stürmische Gegenwart,

wie hätte dann der Glaube aufkommen können, daß durch die

Nennung der Lufterscheinung die Erfahrung von etwas ganz Anderem evoziert
werden kann?



Der Geist 373

Die Erklärer der Apostelgeschichte können freilich die vorchristliche
Vorstellung der öe/a «rt?ivota, des A««,' oder legöv ^rveö/^a des

Üätu8 oder tlätus äivinus, und philosophische Lehren, die sich darauf gründen,

zum Vergleich heranziehen. Solche Vergleiche sind, was immer sie

sonst zur Quellenfrage beitragen, richtig aufgefaßt immer auch Hinweise
darauf, daß es sich hier um eine menschliche Urerfahrung handelt, die immer
nur durch Gleichnisse, am besten durch das Gleichnis des wehenden Windes,
ausgedrückt werden konnte. Um eine Urerfahrung nicht im Sinne einer

nur urzeitlichen Erfahrung, sondern in dem der absoluten Unmittelbarkeit

mit den zeitlosen Grundgegebenheiten der Welt. Jn diesem Sinne
ist auch Lieben und Sterben eine Urerfahrung, Uber Urerfahrungen in
Gleichnissprache berichten heißt Mythologie, Gleichnissprache zeichnet sich

dadurch vor der metaphorischen Sprache aus, daß Gleichnisse einen besonderen

Bezug nehmen auf etwas Bleibendes in der Welt, die sie in einem

ihrer Aspekte als ständig so-seiende zeigen. Sie sind nicht bloß ähnlich,
sondern sie lassen das Zeitlose im Ähnlichen durchblicken und sie rücken

dadurch selbst in die Zeitlosigkeit,
Dadurch erlangen Gleichnisse auch eine besondere Substantialität: als

wären sie selbst ewig. So ist die Nacht in der Mythologie nicht etwa nur
eine täglich gemachte Erfahrung, sondern die zeitlose Nacht jener Seinsstufe,
die dem gestalteten, „lichten" Sein in jedem Werden vorausgeht und in
jedem EntWerden nachfolgt, Sie ist als diese Seinsstufe oder -Weise
unabhängig von ihrer täglichen Verwirklichung, unabhängig von der Zeit
überhaupt, gleichsam ein substantielles Etwas, welches zu uns aus einem

„anderen Reich" immer „wiederkommt" Ebenso verhält es sich mit dem

Geist, mit dem Unterschied, daß wir dabei nicht an eine sinnliche Erfahrung
denken, wie bei der Nacht, sondern immer an etwas aus einem „anderen
Reich" Kommendes. Das Wort „Geist" i st schon Mythologie, die Evokation
einer Urerfahrung durch ein Urgleichnis, welches diese Art Substantialität
zu erlangen seit jeher fähig war und nicht erst christlich ist.

Wollen wir Näheres über jene Urerfahrung ermitteln, fo müssen wir
solche heidnische Texte verhören, die noch die große evozierende Kraft der

Mythologie haben: der Gleichnissprache und der gleichnishaften, nach dem

Unaussprechlichen hin durchsichtigen Geschehens und Handelns, Ein solcher

Text ist Vergils Schilderung von Apollons Offenbarung durch die Sibylle
im VI. Buch der Aeneis. Jch erinnere nur an das Wichtigste,

Vor allem scheint es wichtig zu sein, daß die Offenbarung von einem
Orte zu erwarten ist, der viele Ein- oder Ausgänge hat. Es ist die berühmte
Höhle im Berg von Cumae:

<iuu lati äuOuut aäitus eentuill, ostia csutuW,
uuäs ruunt totiZsm vocss, rsspouss, Lib^llse.

Jn der Wirklichkeit sind es Schächte, die den Korridor des Grottenheiligtums

durchbrechen und das Licht hereinlassen. Nach Vergils Schilderung



374 Karl Kersnyi

sind es Türen, deren Funktion es ist, sich im Augenblick der Offenbarung
zu öffnen. Das fagt die Sibylle klar. Sie spürt schon den Gott:

posesrs Kta
temvus, ait, 6sus sccs äsus.

Jn Eduard Nordens Übersetzung:

Da rief die Jungfrau: „Jetzo gilts zu flehen
Um Schicksalsspruch. Der Gott! ha sieh, der Gott!"

lüui talig, tauti
ante torss subito non voltus, non color nnus,
non LviuptzZ,« mänssrs ««inas, ssä vsctus ÄNtisluin,
et rabis tsra «oräa tumsnt, inaiorcius viäsri
ne« mortale sonans, aätlata est nuiuins lzuanä«
iai» vroviore 6ei. lüsssg'S in vota preeesosus,
Iros, ait, Oeries,? cssLäs? uecsue eniiri ante äeniscent
attonitae masna «ra äoiuus.
Sie rollte die Augen sie wechselt die Farbe
Es flattert ihr Haar es keucht ihre Brust
Jm Wahnsinn wild wallet ihr Herz,
Es wächst die Gestalt ihr Rufen erhallt
Nicht irdischen Klangs: es umweht sie der Odem
Des nahenden Gottes, „Du säumst zu beten,
Gelübde zu bringen, Trojaner Aeneas?
Du säumst? Nicht eher erschließt dir die Schlünde
Donnererdröhnend das riesige Haus,"

Die göttliche Gegenwart meldet sich in einem Wehen, das ihre Haare
zerzaust, sie innerlich erfüllt und wie ein Segel schwellen läßt. Das ist aber

nicht genug. Das ganze Heiligtum soll wie von Blitz und Donner
erschüttert sein — das ist ättointüs, welches uns an das „Brausen als ob ein
Sturmwind dahinführe" der Apostelgeschichte erinnert — damit sich Tore
und Türen öffnen. Auf das Wehen eines großen Windes weisen auch die

Worte des Aeneas hin:
loliis tautum ne earlliiua inariäa,

turbata vulent raviäis luZibria ventis:
ivsa «auas «r«.
Schreibe nur auf Blätter nicht die Sprüche,
Daß der Wind sie spielend nicht verwirre:
Kund' uns das Geschick mit deinem Mund.

Kein spielender Wind wird hier erwartet, vielmehr die stürmische
Gegenwart des Gottes, unter dem die weibliche Natur der Sibylle tobend

leidet:

^.t ?K.«ebi n«ll<ium patieus imruaiiis iu antr«
baookatnr vates, maguum. si psctore vossit



Der Geist 375

«xLussisss <lsum; taut)« inagis ills fätiZat
«s rabiäuru, tsra ec>räa äoirnrns, fiiuzitciue vrsinsiiä«.
Doch die Prophetin in der Grotte
Gab sich noch nicht dem mächtigen Gotte hin;
Sie tobte furchtbar, ob sie nicht vermöchte

Ihn abzuschütteln von der Brust: er zäumte
Nur schärfer ihr den Mund und bändigte
Ihr wildes Herz mit festem Zügelgriff.

Diese göttliche Gegenwart hatte plötzlich wie eine gewaltsame Zugluft die

mächtigen Tore des Heiligtums aufgeschlagen und die Offenbarung kommt
durch die Luft dorthingeweht:

«stia iaruclus äoinus Mtusrs ingeiitia csntum
svonts sus, vatiscsus fsrunt response vsr g,uras.

Was geschieht hier? Es geistet — müssen wir sagen. Die durch neu-
testamentliche Texte bezeugten Merkmale der Erfahrung des Geistes sind
da, Nnd darüber hinaus noch ein Kennzeichen, das dem Psychologen
weniger befremdend erscheint als das Windige, das Luftige dieser Erfahrung,
obwohl auch jenes scheinbar Elementische in dieselbe Richtung weist. Das
neue Kennzeichen ist das plötzliche Sich-Auftun des Zugeschlossenen, Der
Korridor wird frei und offen. Das Ungeahnte, oder mindestens Un-Gewußte
und doch Erwartete tritt aus oder es tritt ein. Wir scheinen hier dem Un-
Bewußten ganz nahe zu sein und wenigstens den Weg erblickt zu haben, auf
dem das Erfahrbare des Geistes — das Geisten des Geistes — psychologisch
faßbar wird.

Seine Faßbarkeit durch die Mythologie erleben wir ganz unmittelbar,
wenn uns Schilderungen wie diese auch heute noch mitreißen. Bei Vergil
kommt es dabei nicht so sehr darauf an, daß wir durch das Toben der

Sibylle in Mitleidenschaft gezogen werden, als vielmehr auf das Miterfühlen
des Seelisch-Atmosphärischen, der umgreifenden Bewegtheit, die im

Auftun und Offenbaren gipfelt. So erscheint uns der Geist, dieses zäheste,

am wenigsten auflösbare Mythologem der europäischen Kultur, in
mythologischen Ausführungen am vollständigsten vergegenwärtigt.

Durch Vergil gelangten wir schon in die Spüre des Apollon. Der
Widerstand der weiblichen Natur gegen die Geistesmacht, der uns im
widerspenstigen Verhalten der Sibylle erschüttert, bleibt in Übereinstimmung mit
den vielen Erzählungen von den unglücklichen Liebschaften des Apollon:
ein psychologisches Problem für sich. Eine andere dichterische Darstellung,
die der Apollonepiphanie auf Delos, weist auf das größte Problem hin,
das die Erfahrung des Geistes der Psychologie bieten wird. Das ist der

ständige Bezug des „Geistes" auf einen Gehalt, der in ihm als absoluter
Wert auftritt und sich zugleich als Subjekt und Objekt des Geschehens,

wofür kein besseres Wort zu finden war, als eben „Geisten", zeigt. Jn
Delos ist es Apollon, der ankommt und das Sichaufschließen der Türe,



376 Karl Kcrenyi: Der Geist

die dem „Geisten" eigentümliche offene und bewegte Atmosphäre mitbringt.
Und er ist zugleich das Objekt der Geisteserfahrung, des Schauens, für die
Wenigen, schon durch ihren eigenen Wert Ausgezeichneten, die diese
Erfahrung zu machen fähig und würdig sind. Sagte nicht auch Christus
zu Nikodemus: „Wir reden, was wir wissen und bezeugen, was wir
gesehen haben sö emgaxattk^j und ihr nehmt unser Zeugnis nicht an" —?
Es ist immer nur eine „kleine Schar", die das absolut Wertvolle, das sich

geistend zeigt, zu erblicken vermag.
Das größte Problem für die Psychologie ist, jeweils dem objektiven

Gehalt der geistigen Erfahrung gerecht zu werden und das Geistige, weil
es in seiner Erscheinung eine seelische Realität ist, nicht seines Eigenwertes
zu berauben: nicht zu relativieren und verpsychologisieren. Die Mythologie

hat es hier leichter. Für fie ist, was es da geistet, selbstverständlich
ein Gott und als Objekt selbstverständlich göttlich Jch führe die unsagbar
feine Schilderung der delischen Epiphanie aus dem Apollonhymnus des

Kallimachos nach Emil Staigers Übersetzung an, die uns Pros, Howalds
schönes Kallimachosbuch mitteilt:

Welch ein Beben durchfuhr den Lorbeerbusch des Apollon!
Beben das ganze Gebälk! Entweicht, Unheilige, weichet!
Phoibos schlägt ja schon mit dem schönen Fuß an die Pforte,
Siehest du nicht? Süß neigte sich nieder die delische Palme,
Unversehens, Der Schwan indes singt schön in den Lüften,
Selber schiebet euch nun zurück, ihr Riegel der Tore,
Selber öffnet, ihr Schlüssel! Schon weilt der Gott in der Nähe.
Und ihr Knaben, bereitet euch zu Gesängen und Tänzen.
Nicht jedwedem, allein dem Edlen zeigt sich Apollon.
Wer ihn sieht, der ist groß, wer nicht sieht, der ist geringe.
Sehen werden wir dich, Ferntreffer, und nimmer gering sein,

Jch könnte hier Schluß machen — obwohl die älteren Texte über
Apollon, vor allem die Homerischen Hymnen, noch tiefer in die Geheimnisse

des Geistes führen würden — wenn ich anfangs nicht von einer
Krise der Geisteswissenschaften gesprochen hätte. Der Krise ging ein falfcher
Triumph des Geistes voraus. Man trennte den Geist durch eine papierne
Vornehmheit vom tödlichen Ernste der unmittelbar erfahrbaren Wirklichkeiten

des Lebens, verkannte in ihm eine Urerfahrung der Menschheit,
welche, wie etwa auch die Urerfahrung der Liebe, nicht allen in gleichem
Maße zuteil wird. Es gibt Verdünnungen, wo es Gotteslästerung ist,
von Liebe — oder von Geist zu reden. Diejenigen, die fich mit
Geisteswissenschaften befassen, haben vor allen den Zugang zu den Quellen, wo
jene Urerfahrung unversiegbar fließt. Dieses ewig Fließende und zum
Mitergießen Mitreißende — das ist das minimale Kennzeichen des Geistes —
kennzeichnet auch die wahren Geisteswerke. Zu solchen sollen sie uns immer
wieder und wieder zurückführen, wenn sie ihre Berechtigung behalten
wollen, die Geistes-Wifsenschaften.


	Der Geist

