
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 6

Artikel: Pestalozzis Zuversicht

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


360 E. Kauer: Problem der Aushilfsangestellten

tellektuellen Personals abgeben würde. Es ist zutreffend, daß diese
Vorschläge weitgehend an die Intervention des Staates und insbesondere des

Bundes appellieren. Man muß sich jedoch in dieser Beziehung zwei wohl
kaum zu bestreitende Tatsachen vor Augen halten. Einmal wird der öffentliche

Kredit der heute zur Diskussion stehenden Arbeitsbeschafsungspro-
gramme ganz wesentlich auch daran gemessen werden, ob der Bund in
der Lage sein wird, seinen eigenen Arbeitskräften eine Beschäftigungsmöglichkeit

zu geben. Es wäre der denkbar schlechteste Auftakt für die

Arbeitsbeschaffung im Großen, wenn es den zuständigen Behörden nicht
gelingen würde, dieses sich in engem Rahmen haltende Teilproblem zu
lösen. Anderseits ist zu bemerken, daß ein Abbau des kriegswirtschaftlichen

Apparates anders als durch staatliche Mithilfe gar nicht denkbar ist.
Bund, Kantone und Gemeinden haben diese Organisation in langer und
mühevoller Arbeit geschaffen, und es wird logischerweise wiederum ihnen
zufallen, diese sukzessive zu liquidieren. Die hier umschriebene Notwendigkeit

einer staatlichen Mitwirkung während der Übergangszeit von der
Kriegs- zur Friedenswirtschaft Präjudiziell infolgedessen die künftige
Wirtschaftsordnung, d. h. die Frage, ob die Regelung der Beziehungen zwischen
Staat und einzelnem Wirtschaftssubjekt nach liberalen oder kollektivistischen

Gesichtspunkten zn erfolgen habe, in keiner Weise.

Pestalozzis Zuversicht^
Von Gottfried Sohnenblust

H)on der Höhe eines frohen Svmmermorgens blicken wir in diesem hell-^ ften Saale dieses stolzen Hauses und dieser herrlichen Stadt über ein
halbes Jahrhundert gemeinsamer Erzieherarbeit. Hinter den Stunden
geistiger Förderung und erquickender Geselligkeit steigt die mächtige Mühe
auf, die Tag um Tag, Jahr um Jahr, Jahrzehnt um Jahrzehnt zu
bewältigen war, ohne Starre, ohne Bruch, in gesunder Wechseldauer.
Geschlecht um Geschlecht kommt herauf, sieht sein Bewußtsein erwachen, lernt,
lehrt und leitet, dauert und geht. Wo aber der Funke des Geistes gezündet,
überdauert er den Tod,

Gemeinsam ist die frohe Feier: gemeinsam war die Last und Lust der
Arbeit, Der Bürger, der sein Leben mit der Bildung unserer Jugend
zubringt, steht nicht allein, «Geschrieben in meiner Einsamkeit»: diese

klagenden Worte setzte Pestalozzi über den dritten Teil von Lienhard und
Gertrud, nachdem sein erstes Armkinderhaus zusammengebrochen war und
der Gedanke ihm das Herz zerschnitt, er sei wohl noch ein Vater der Armen,

') Rede, gehalten am l8. Juni 1944 in der Aula der Zürcher Universität, zur
Feier des fünfzigjährigen Bestehens des Lehrervereins Zürich und des fünfundsiebzig»
jährigen der Pädagogischen Vereinigung.



Gottfried Bohnenblust: Pestalozzis Zuversicht 361

aber kein Armenvater mehr. Wir arbeiten in Gemeinschaft: und wir
verdanken es zum guten Teil dem großen Einsamen,

Wohl besteht jede Gemeinschaft nur solange als die Menschen, die sie

bilden, fest auf ihren Füßen stehen. Jede Kette ist so stark wie ihr schwächstes

Glied. Aber die Ringe fügen sich fest und willig zur Kette, Wir sind
nicht Einsame ohne Gemeinschaft: wir sind freie Arbeiter am gemeinsamen
Werk. Wir bilden die Jugend des Einen Vaterlandes für unsere gemeinsame

Zukunft. Wohl tun wir es an verschiedenen Stätten, in verschiedenen
Sprachen, mit verschiedenen Mitteln und Methoden, mit verschiedenem
Temperament. Aber wir arbeiten in demselben Willen, die Jugend nicht
in die Knechtschaft des Ewiggestrigen zu schlagen, sie nicht in den

Abgrund des Ewignichtigen zu stürzen, sondern sie zum Leben im
Ewigwahren zu bilden.

Sich solch hohen Zieles zu freuen, heißt nicht «schön sagen, was man
gut tun soll». Wir halten uns gegenwärtig, was Pestalozzi Fröbel ins
Stammbuch schrieb: «Der Mensch bahnt sich mit der Flamme des Denkens
und mit dem Funken des Redens den Weg zu seinem Ziel. Aber er
vollbringt diesen Weg, er vollendet sich selber nur durch Schweigen nnd Tun».

Wir lassen uns auch nicht bannen durch Werk und Willen vergangener
Tage, Dankbar und entschlossen blicken wir vorwärts. Lebendige Vergangenheit

dauert in uns, für uns; durch uns leuchtet sie fort auf das Werk,
das vor uns liegt,

Jn diesem Vertrauen stärkt uns die Begegnung mit dem geistigen
Vater unserer Volksschule. Er hat ja auch als Erster dem Wort
«Schulmeister» einen leisen Schimmer verliehen, den kaum ein verwandter Ausdruck

eigner oder fremder Sprache hat. So gewagt es ist, Eulen nach Athen
zu tragen, können wir doch in dieser seiner Vaterstadt unmöglich an ihm
vorübergehen.

Sein schweres Leben war der Weg zu einem Ziele, das weit jenseits
seines Todes lag. Sein hartes Leid war ein Quell, aus dem ihm nicht
nur Lehre, nicht nur Freude, sondern Heil des armen Volkes strömen
sollte. Seine Kraft lag in der Macht seines Herzens, zu glauben und nicht
zu verzweifeln, zu arbeiten und nicht zu verzweifeln, zu lieben und nicht
zu verzweifeln.

Das ist Pestalozzis Zuversicht.

I.

Zuversicht ist nicht ein Lieblingswort Pestalozzis. Er spricht es selten

aus; auch in dem originellen Wörterbuch des «Natürlichen Schulmeisters»
steht es nicht zu lesen. Wir finden es dreimal in seinen Werken und Briefen:
einmal in der Jugend und zweimal in der dunkeln letzten Zeit. Jn den

Briefen der Liebe, die der Jüngling an Anna Schultheß richtet, redet er
von seinem Glauben, Gott werde ihm die Geliebte geben: «mit großer
Zuversicht traue ich seiner Vorsorge und leide geduldig». Jn den Lebens-



362 Gottfried Bohnenblust

schicksalen spricht er von der Zuversicht, die in einem lichten Augenblick
des Niedergangs so stark gewesen, daß er ohne Bedenken seinen jungen Enkel
und dessen Mittel für sein Werk gewonnen habe. Endlich beruft sich die

letzte Rede des Greises vor der Helvetischen Gesellschaft auf die Zuversicht,

mit der er von den Bedürfnissen des Baterlandes gesprochen: er
vertraue darauf, selbst seine sachlichen Gegner würden ihm die Gerechtigkeit
widerfahren lassen, anzuerkennen, daß sein Wort, aus reinem vaterländischem

Herzen geflossen, mit seinem Werk im Einklang stehe.

So oft Pestalozzi verwandte Worte braucht, wie gläubige Hoffnung
oder unerschütterliches Vertrauen auf gesegnete Ernte: Zuversicht ist nicht
sein Lieblingswort, Wohl aber ist sie die Grundkrast seines Wesens und
seines Werks.

Pestalozzis Zuversicht beruht nicht auf gründlicher Kenntnis
sichtbarer Welt, ihrer Zusammenhänge und Gesetze. Er ist das ewige Kind
im Glauben und Handeln: das Genie ohne Talent, Und wenn er Genie
des Herzens, Genie des Geistes und Genie der Kunst unterscheidet, leidet
es keinen Zweifel, zu welchem er gehört. Er denkt nicht an sich: aber
unwillkürlich setzt er das Genie des Herzens obenan. «Jch bin durch mein
Herz, ivas ich bin»: so bekennt er später, und das Urteil seiner Erfahrung

ist das der Geschichte geworden.

Ihm sind Gott, Freiheit und Unsterblichkeit weder beweisbare
Erkenntnisse noch Postulate dcr praktischen Vernunft, wohl aber Gewißheiten

des Herzens. Auch reines Menschenrecht geht ihm nur aus Wahrheit

und Liebe hervor: wie viel mehr lebendige Bildung des Menschen!

Zuversicht heißt sich zu einem andern oder zur Welt oder zu Gott
gewiß des Guten versehen. Die Sprache hat den ursprünglichen Doppelsinn

zu Gunsten der positiven Deutung getilgt: die ironische «schöne
Zuversicht», die «böse Zuversicht» ist fast ganz verdrängt: aus bestimmter
Erwartung irgend eines Schicksals ist gcwisse Hoffnung des Guten
geworden. Wer Zuversicht hat, versieht sich des Segens und der Freude, Nicht
immer mit Grund. Auch Pestalozzi hat sich manchmal in Menschen, denen

er unbedingt vertraute, versehen: in solchen, die er für seine Kinder, Jünger,

Freunde gehalten und die doch nur sich in ihm liebten, in aufgeklärten

Despoten, dann in Propheten der Umwälzung, bevor sie ihm die «

verfluchte Revolution» geworden war und sein Vertrauen sich wieder den

Fürsten des alten Europa zuwandte. Noch am Grabe Annas klagt er
seinen unbesonnenen Glauben an die Menschen an, der ihn unglücklich
gemacht, wie es einst der wandernde Dichter des Mittelalters getan: «ich bin
ein wunderlicher man, daz ich mich selber nicht enkan verstsn und mich so

vil an frömde liute läze». Pestalozzi kennt den Menschen besser als die

Menschen. «Ein froher, milder Sinn ist meine Natur», schreibt er an
Delbrück, «und ich glaube an alles Gute der Menschen mit einer
Unbefangenheit, daß auch die härtesten Erfahrungen meines Lebens es nicht



Pestalozzis Zuversicht 363

Vermocht haben, mich von der Schwäche zu heilen, durch die ich so oft das

Opfer der Menschen ward, denen ich mehr zutraute, als in ihnen lebte».
Ebenso hat sich Pestalozzi zu eignen und fremden Unternehmungen,

zu großen Strömungen der Zeit, zur unmittelbaren Wirkung feines Werkes

Verhalten, All das beruht auf der Zuversicht zum göttlichen Funken im
Menschen, Zuweilen ist er hell und warm vor seinem Auge aufgeflammt:
in feiner Mutter, in edelmütigen und edelmutigen Dienerinnen, in
ausdauernden Freunden und Helfern, vor allem in der treuen Gefährtin seines
Lebens: auch in Kindern, die seine Liebe durch Zutrauen und fruchtbare
Arbeit vergalten, endlich in der Glut des Werks, das ihn überdauern sollte.
Wo die Zuversicht dem Göttlichen im Menschen galt, war sie gefährdet:
denn der Mensch ist nicht Gott. Wo sie sich auf das Urbild und den Urquell
selber richtete, hat sie ihn am Ende nicht betrogen,

Pestalozzis Zuversicht ist nicht ein Begreifen, sondern ein Ergriffensein,

Sie ist Affekt, der wieder affizieren will: Feuer vom ewigen Feuer,
Licht vom ewigen Licht. Ein freiheitsdurstiger Geist will zur Freiheit
bilden, ein liebevolles Herz will durch Liebe segnen. Die Liebe aber ist
Gottes Kraft im Menfchenherzen.

Allerdings ist der Sieg dieses Glaubens und dieser Liebe Pestalozzi
nicht zu allen Zeiten gleich gewiß gewesen. Auch seine Zuversicht ist nicht
unerschüttert geblieben. Aber der «Angefochtene» äußerer Not uud innerer
Angst hat letzten Endes die Anfechtung überwunden, die jeder tiefere Mensch
aus Erfahrung kennt, und er ist zu neuem Glauben, neuer Liebe, neuer
Hoffnung durchgedrungen.

Die Unmittelbarkeit des Vaterglaubens und des Kinderglücks klingt
in der «Abendstunde eines Einsiedlers» am mächtigsten auf. Ursprünglicher

Eindruck der Gestalt Christi, Zwinglis Erbe, von frommen
Vorfahren gehütet, Bodmers begeistertes Wort, das der Dichtung das Wunder
retten wollte wie Pestalozzi dem Leben, Rousseaus Rückruf zu reiner
Natur wirken deutlich nach. All das lebt in verschiedenem Grade nnd
wechselnder Stärke in Pestalozzi: später kommen Impulse des deutschen Idealismus

dazu. Aber er ist nicht die Summe dieser Elemente, Auf keines Menschen

Wort hat er geschworen: keine Form noch Formel fing ihm den Reichtum

des Herzens ein. «Die Liebe Gottes ift dein Leben, o Sterblicher!
Gott ist Vater der Menschheit: Kinder Gottes sind unsterblich ». Ohne Gott
sieht er keine Liebe und ohne Liebe keinen Gott.

Vaterliebe führt ihn zur Liebe Gottes, und diese «sichert» wieder das

irdisch-schöpferische Verhältnis: «Gott ist die naheste Beziehung der Menschheit

». Ja, das Menschenherz ist ihm größer als die Welt. So ist Liebe der

einzig wahre Gottesdienst, die eigentliche Gegenwart Gottes auf Erden,

Die Offenbarung der Liebe ist die Erlösung der Welt. «Liebe ist das

Band, das den Erdkreis verbindet, das Gott und Menschen verbindet».
So ist Liebe auch unmittelbares Wirken zur Ehre Gottes.



364 Gottfried Bohnenblust

Wie kann man behaupten, das sei «ein Christentum, das von keiner

siegreichen Hoffnung getragen werde», «ein träumerischer und trostloser
Glaube», der nur die eigne Kraft kenne? Woher hat das Kind seine

Kraft, wo nicht von seinem ewigen Vater?

Pestalozzis Jugend teilt noch die naive Annahme eines wesentlich
endaemonistischen Zeitalters, daß dem Glauben und der Liebe immer auch

sichtbarer Sieg sicher sei. Der Weg von Lienhard und Gertrud geht vom
Bilde tiefer Zerrüttung zur Ordnung. Gertrud ist inmitten dieser Hausund

Dorfgeschichte Pestalozzis leibhafte Zuversicht. Die religiöse Haltung
steht hier noch diesseits der Erfahrung Hiobs, diesseits des großen Dennoch
des Psalms, in dem der heroische Gehorsam, das heroische Dennoch auch

ohne sichtbaren Sieg beginnt: «Dennoch bleibe ich stets an dir: denn du

hältst mich bei deiner rechten Hand. Du leitest mich nach deinem Rat
und nimmst mich endlich mit Ehren an».

Das Werk der Liebe stürzt vor Pestalozzis Augen zusammen: bis
in sein hohes Alter wartet er auf seine Auferstehung. Furchtbare Jahre
kommen: das Gespenst der Sinnlosigkeit grinst aus den öden Mauern, in
denen er haust. Die Zuversicht zu Gott und Mensch war in Einem Zuge
gewachsen: nun geraten beide zugleich in Gefahr. Pestalozzi glaubt im
Morast zu versinken. Er sieht sich «tief unter dem Engelgang, den Glauben

und Liebe den Menschen führen». Wie gern ging er ihn mit! Aber
der mutig-demütige Diener armer Kindheit muß zum Menschenmaler werden,

weil er nicht Menschenbildner sein darf. Er tut, was er kann: aber
die Klage gleitet an den Rand der Verzweiflung.

Auch später, da aus dem Chaos das Wunder seines Werks ersteht,
da er den Glauben wieder in sich herstellen kann, da der arme Müdling
als Greis eine Weile darstellt, was der Jüngling geträumt, kommen noch

Tage, da ihn die Zuversicht verläßt: da er zu Neujahr einen Sarg zwischen

sich und «sein Haus» stellt und über die eigne Nichtigkeit klagt, da er am

Sarg der Gefährtin sich und seine Traumsucht verdammt. Auch da noch

will er lieber, daß seine Liebe gegen ihn Recht habe, als daß er selber
Recht behalte.

Erloschen aber ist Glaube und Liebe auch in den schwersten Tagen
nicht. Hier ist nicht wie im Zarathustra Gott an seiner Liebe zu den Menschen

gestorben, sondern er lebt ganz eigentlich in dieser Liebe.

Das Feuer des Rufers in der Wüste bleibt ein heiliges Feuer, und

seine Rede ist «wie ein verblichenes Siegel der Göttlichkeit der Menschennatur»:

nicht ihrer Schwäche, nicht ihrer Wildheit, sondern ihrer tiefsten
Liebeskraft. «Die innere Kraft der Menschennatur ist eine göttliche Kraft:
sie ist die Kraft Gottes». Der Mensch bleibt das hohe Wunder im chaotischen

Dunkel unerforschter Natur: er ist Pestalozzis eigentliche Welt, Seine
Zuversicht, die erst kindlich rein und rein kindlich gewesen, gewinnt nun
ihren heroischen Zug: «Dennoch glaube ich ewig und allgemein an das



Pestalozzis Zuversicht 365

Menschenherz und gehe jetzt in diesem Glauben meine bodenlose Straße,
wie wenn sie ein römisch gepflasterter Weg wäre».

«Wer hohe Klarheit hat, darf tiefes Dunkel haben», dieser ungewollte
Alexandriner steht gewaltig mitten im Sturzbach von Pestalozzis Prosa.
Das tiefe Dunkel ist da; es endet nicht für jeden vor dem Ende seiner Tage.
Nach Pestalozzis neuem Aufstieg, der ein Wunder in seinen Augen war,
kam auch für ihn letzter Sturz und einsamer Tod.

Es war die letzte Probe seiner Zuversicht. «Die Sonne geht auf und
geht wieder unter, aber Wahrheit und Liebe gehen nicht auf und gehen
nicht unter: sie bleiben ewig wie Gotres Herz, das im Menschen schlägt».

Auch Pestalozzis Zuversicht ist nicht untergegangen. Sie verlangt
nicht mehr stürmisch, Erfolg und Gewinn sofort vor Augen zu sehen.
Sie findet das UrWort des Vertrauens: «Gott ist groß im Segen des

Glücks, er ist größer im Segen des Unglücks». Sie löst sich von seiner
eignen Person, ihrer geschichtlichen Notwendigkeit und Bedeutung, Sie
bringt das Werk eigner Liebe den kommenden Geschlechtern dar, daß sie

es prüfen: nicht um seinetwillen, nicht um seiner Bitte willen, sondern
weil es über allen persönlichen Gaben und Grenzen ein Werk des

Menschengeschlechtes ist.

Die Liebe des großen Erziehers ist selbstlos geworden: selbstloser als
sie je gewesen. Der Glaube ist nun «eine gewisse Zuversicht dessen, das

man hofft, und nicht zweifelt an dem, das man nicht sieht». Glaube und
Liebe erscheinen in Pestalozzis letzten Jahren schier unzertrennlich, fast
als Ein Wort wie Goethes Gottnatur.

«Alles um Liebe» stand auf Goethes Petschaft.
«Alles aus Liebe» ist das Siegel Pestalozzis.

II.
So steht Pestalozzi, der Mann der mutigen Zuversicht, vor uns: kein

scharfer Denker, aber flammend von lebendigen Gedanken; kein Erfinder
einer alleingültigen Methode, aber ein Bildner ersten Ranges; kein Theolog,
aber ein Jünger Jesu.

Wie hätte Pestalozzi die Worte des Dichters verstanden, der hundert
Jahre nach ihm als Gast seiner Heimat zur Ruhe kam: «Dies ist das

Wunder, das an den wirklich Liebenden jedesmal geschieht: je mehr sie

geben, desto mehr besitzen sie von jener köstlichen, nährenden Liebe, aus
der Blumen und Kinder ihre Kraft haben und die allen Menschen helfen
könnte, wenn sie sie nehmen wollten, ohne zu zweifeln».

Und er, der wie vom heiligen Lachen vom heiligen Weinen gesprochen,
das dem Menschen eigen sei und sein Herz heilige, wie hätte er sich bei

aller polaren Ferne der Form in der Bitte desselben Dichters
wiedergefunden:



«^llß icy verein)!, an oem Ausgang oer grimmigen EiniiMi,
Jubel und Ruhm aufsinge zustimmenden Engeln!
Daß von den klargeschlagenen Hämmern des Herzens
Keiner versage an weichen, zweifelnden oder reißenden Saiten!
Daß mich mein strömendes Antlitz glänzender mache.

Daß das unscheinbare Weinen blühe .,,»
Wir haben Leid und Lied seiner Seele vernommen.
Was bedeutet uns Pestalozzis Zuversicht?

Wir leben in andern Tagen als die seinen gewesen. Seine Sehnsucht
hat in die unsern hinausgeblickt: nicht alle seine Träume für das Menschengeschlecht

sind in ihnen gereift. Und doch haben wir es heute leichter,
Erben seiner Zuversicht zu sein.

Wir haben die vereinigte Eidgenossenschaft, die er erhoffte: «Ein Volk,
Ein Land, Eine Macht, Ein Herz und Eine Seele jedem Feind gegenüber »,

Eine Einheit in Eintracht wollte er, Sie ist nicht vollkommen, aber sie

ist gewachsen, Tag für Tag bleibt sie uns ewig neue Aufgabe.
Wir haben unsre Volksschule, die zu Pestalozzi aufblickt. Unser Volk

liebt seine Schule: anschauungsfroh, stufeugerecht, gemeinschaftbildend.
Unsre Kinder mögen in manchem anders aussehen als die er zu erziehen
unternahm: die armen, denen seine größte Liebe galt, und die andern, die
von selber zu ihm kamen. Aber im Gruud hat sich unsre Aufgabe nicht
verändert, so viel einfacher und so viel reicher zugleich sie geworden ist.

Jmmer noch ist Vaterkraft und Mutterliebe Ursprung und Vorbild
aller wahren Bildung, Immer noch ist auch für Vaterliebe und Mntterkraft
Raum genug. Jmmer noch wurzelt alle Bildung in dem, was Pestalozzi die

gesegnete, ja die heilige Wohnstube nennt, Jmmer noch ist der rein tierische
und der rein gesellschaftliche Mensch etwas, was überwunden werden muß.
Jmmer noch ist die sittliche Bildung wesentlich Werk des Einzelnen; immer
noch ist dieser Einzelne freilich auch Kind des Himmels und der Erde und
hat seine göttliche Kraft nicht aus sich selbst, Jmmer uoch lebt wahre
Gemeinschaft von wahren Persönlichkeiten, «Laßt uns Menschen werden,
damit wir Mieder Bürger, damit wir wieder Staaten werden können!»
So ruft Pestalozzi, wie Napoleons Europa in sich zusammenbricht. Jmmer
noch gilt es, den Staat menschlicher, nicht den Menschen staatlicher zu
machen. Jmmer noch ist es die Kraft der Zuversicht, aus eignem Chaos
die Zucht lebendiger Ordnung wachsen zu lassen.

Aber da stöhnt der Zweifel aus der Tiefe des Herzens: Wir leben in
einer verkehrten Welt, in welcher der Geist zerstört, statt zu bauen, wo
die schöpferische Kraft dem Tode statt dem Leben dient, weil ihre Richtung

sich buchstäblich ver-rückt hat.
Das mahnt uns, daß Pestalozzis naive Jugendzuversicht in abgründigem

Leid zu einer heroischen Zuversicht geworden ist. Er stand dem



Pestalozzis Zuversicht 36?

Dennoch des Psalmisten näher als dem des Prometheus. Aber auch sein

Herz heißt Dennoch wie das des olympischen Dichters. Auch er tut sein
Werk mit oder ohne Dank. Auch er wandert mit verhärmten Wangen,
womöglich ohne Wank: und sollte sein Fuß anstoßen, so verrät er doch sein

Herz nicht.
Bald nach Pestalozzis Erlöschen ist der Gedanke aufgekommen, der

Fortschritt der Menschheit sei durch den Fortgang der Zeit, das Erbe der

Ahnen und immer steigende eigne Leistung gegeben und gesichert. Selbsttätiger

Fortschritt war von vornherein ein Mißverständnis: heute glaubt
niemand mehr daran. Unendlich viel Zuversicht ist dadurch vernichtet
worden. Aber Pestalozzis heroische Zuversicht in seiner letzten Zeit schwerster

Erfahrung ist uns ein viel höheres Vorbild als die naive seiner
Jugend, da ihm alles Gelingen guten Willens schon durch den Wunsch
wahrscheinlich und glaubhaft erschien. Nicht die Zuversicht des Also, nur die

Zuversicht des Dennoch hält heute stand. Die Zeit steht nicht still: und unser
Gang sührt in wildem Wechsel über Berg und Tal. Wie viel Werte leuchten

auf, gelten, verblassen und versinken! Aber das Vertrauen der Kinderherzen,

das Leuchten der Kinderaugen, die stille Zuversicht einer Kinderhand,

eines tapfern kindlichen Fußes kommt immer wieder. Und wir
wahren unsre Liebe zum Guten im Kinde, das ihm gegeben ist, wie unsre
Freiheit, «die Reinheit menschlicher Natur in den Kindern zu finden»,
alles zu ehren, was rein ist, allem zu wehren, was den reinen Wert
gefährdet, und alles zu achten, was doch Sinnbild der Reinheit heißen darf,

Jmmer noch vermag nur Zutrauen Zutrauen zu wecken. Wir glauben
nicht mehr, daß alles übrige von selber gelinge. Aber wir wissen, daß ohne
Bertrauen nichts gelingt. Und so nötig es ist, auf die Gassen achtzugeben,

so wesentlich ist es geblieben, zu den Sternen aufzuschauen. Wenn
uns auch vielleicht die «reine Psychologie» nicht in «Einfachheit, Liebe,
ruhiger Kraft» aufgeht, so taugt doch alle Psychologie, die davon nichts
wüßte, im Leben nicht viel.

Bildung in und zu lebendiger Gemeinschaft wird desto wichtiger, je
lauter die lautesten Hörner des Tages verkündigen, die Welt sei Wille zur
Macht und nichts außerdem. Nein, ruft Pestalozzi, der Quell der Welt
ist Liebe und nichts außer ihr. Jn diesem Kampf entscheiden nicht
abstrakte Werte, richtige Begriffe, sondern lebendige Wirklichkeiten: sie allein
gewinnen das Herz, überzeugen die Jugend, reißen werdende Menschen zu
eigner Tat und eignem Opser hin.

So haben wir Pestalozzis Zuversicht zu den reinen bildbaren Grundkräften

der kindlichen Natur einem kalten Fatalismus gegenüber festzuhalten,
ohne maßlose Vergötterung des Kindes, aber auch ohne maßlose Entwertung

des Menschen und der Menschheit. Der Mensch ist nicht Gott. Auch
das Kind ist nicht Gott. Aber es ist auch nicht schlechthin vom Bösen.
Wie Pestalozzi am Ende auf den Trümmern seiner frühen Träume und
seines reifen Werkes den Glauben an die Güte Gottes und an die Macht



3S8 Gottfried Bohnenblust: Pestalozzis Zuversicht

der Liebe festhielt, wollen wir uns heute auf den Trümmern des alten
Europa dem dankbaren Glauben an den Schöpfer Geist, der Kraft hegender

und heilender Liebe und unerschütterlicher Hoffnung offenhalten. Wir
können sie nicht erzwingen. Wir können sie nicht schaffen. Aber wir können

fie aufnehmen und fruchtbar werden lassen: jeder an seinem Ort, jeder
in seiner Art. Untergang ist immer und überall: das neue Heil kommt
nur aus neuer Liebe,

Die Hauptsache ist nicht, daß unsre Zuversicht sofort und fichtbar Recht
behalte, sondern daß unsre Zuversicht nicht sterbe.

Denn aus ihr quillt, was da kommen soll.
Und wie es Pestalozzi in allen Dingen um die Frucht, nicht um die

Schale zu tun gewesen, ob auch die Frucht nicht ohne Schale reift, so wollen
wir uns in den Dingen der öffentlichen Ordnung nnd des geistigen Lebens
zuversichtlich an die lebendigen Werte halten: über alle Grenzen der Formen

und Formeln, der Worte und Bilder hinweg. Unsre Zuversicht gilt
dem Kern: er birgt das Leben.

Was Pestalozzi am Neujahrstag 1811 seinen nordischen Zöglingen
zurief, gelte heute uns allen in der Stunde der Erhebung, des Gedenkens
und der Ausschau:

«Ihr sucht die Hilfe des Vaterlandes nicht im Schein der Vergänglich«
keit. Ihr sucht sie im Unvergänglichen und Ewigen ».

Tun wir das im Geist und in der Wahrheit, so helfen wir Pestalozzis
Zuversicht erfüllen.

Der Geist
Ein Vortrag von Rarl «erönui

H^or einigen Jahren sprach man nur bezüglich der klassischen Altertums-^ Wissenschaft von einer Krise. Heute spricht man von der Krise der

Geisteswissenschaften. Wir erleben heute lauter Krisen. Was bedeutet

„Krise" überhaupt? Und was bedeutet sie auf Wissenschaften bezogen? Da
wir während dieser „Krisen" unter so vielerlei Verwirrungen der Begriffe
leiden, sei es mir erlaubt, zuerst von diesem Begriff das Notwendigste
zu sagen, ehe ich auf die Frage eingehe: ist der noch schwierigere Begriff
des Geistes ohne Verwirrungen und Verirrungen faßbar?

„Krise" ist «oioe?, in genauer Übersetzung dieses griechischen Wortes
Scheidung, Zwiespalt, Streit, Wahl und sodann auch Entscheidung und
Urteil als Richterspruch. Krise ist ein Zustand, in dem es keine unangefochtene

Gültigkeit der Werte, Richtigkeit des Verhaltens gibt. Über dies

alles muß erst entschieden werden und gerade daß entschieden werden

muß nnd nichts mehr selbstverständlich ist, ist schon eine Entscheidung

gegen, ein Urteil in der Richtung der Verurteilung, ein Richterspruch


	Pestalozzis Zuversicht

