
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 5

Artikel: Herders geschichtliche Sendung : zu seinem zweihundertsten
Geburtstag, 25. August 1944

Autor: Damur, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZOO A, Lehmann: Entwicklung und heutiger Stand der Lohnersatzordnung

allein gedeckt werden konnte und die Beiträge der öffentlichen Hand
vollständig den Fonds zugewiesen werden konnten. Bei den selbständig Erwerbenden

der Landwirtschaft, des Gewerbes, des Handels und der liberalen
Berufe dagegen konnten nur etwa 6l)o/g der Mittel der öffentlichen Hand
zurückgelegt werden; der Rest wurde bereits neben den Aufwendungen der

Wirtschaft an die Wehrmänner ausbezahlt. Schon zeigt sich aber auch
die Tendenz, das System des Lohnausgleiches noch mehr zu belasten, um
die Verdienstersatzkassen zu schonen, z, B, durch Zuweisung der in die
Landwirtschaft versetzten Personen an die Lohnersatz- statt an die Verdienstersatzordnung

usw.
Zu dem hin und wieder gehörten Begehren, die Fonds der

Wehrmannsausgleichskassen ganz oder teilweise einer Sozialversicherung zuzuwenden,
ist zu bemerken, daß es sehr fraglich ist, ob der Bundesrat gewillt wäre,
auf seinen Beschluß betr. Finanzordnung für Arbeit und Lohnersatz
zurückzukommen. Es wird vor allem von der Entwicklung der Kriegskrisenzeit
abhängig sein, ob die Beiträge der Arbeitgeber und Arbeitnehmer nach
dem Kriege für eine staatliche Alters- und Hinterbliebenenversicherung zur
Verfügung stehen, oder ob sie — vielleicht noch während mehreren Jahren
— zur Arbeitsbeschaffung und Arbeitslosenfürsorge, für die sie als Nebenzweck

in erster Linie vorgesehen sind, benötigt werden.

Herders geschichtliche Senöung
lAu seinem zweihunöertsten Geburtstag, 25. August 1944)

Von Carl Vamur

(?>er 200. Geburtstag Herders fällt in die Zeit, da der wildeste aller
Kriege seinem Höhepunkt entgegeneilt. Hat man in solchen Tagen

Ruhe und Besinnung genug, sich des großen Geistes, dessen Gestalt mit dem

Begriff „Weimar" unlöslich verbunden bleibt, zu erinnern? Wir wissen
nicht, wieweit solche Erinnerung heute in Deutschland möglich ist. Weimar,
geographisch im Herzen Deutschlands liegend, erscheint heute mitbedroht
von der Kriegsfurie, Weimar, das geistige Zentrum, war es nicht längst
gestört in seiner olympischen Erhabenheit? Und erschien es nicht oft schon

ferngerückt, eingegangen in die Ruhe der Geschichte, gleich Toten, deren

Gräber man schmückt, deren Name und Ruhm hochgehalten wird, über deren
Gebeinen aber die Stürme neuer und gänzlich anderer Zeiten daherbrausen?

Und dennoch: Weimar! Seines geistigen Bestandes und Besitzes sich

zu erinnern ist nicht nur ästhetische oder antiquarische Liebhaberei. Mag
die Welt, mag das Land Weimars in vitalen Existenzkampf, in schwerste

Krise verstrickt sein: wir haben die Pflicht, des geschichtlich Großen zu
gedenken, das von dorther kam, dem wir verbunden und verantwortet
bleiben. Es ist ein Kulturbesitz, ein Weltbesitz. Es ist gegenwärtig, gegen-



Carl Damur- Herders geschichtliche Sendung 301

roärtig auch in seiner Wirkung; lebendig, wie es das Wesen des wirklich
Lebendigen ist, daß seine Gestalt in späteren Zeiten immer noch neu
erschaut, noch stärker und umfassender in ihrer Bedeutung und Wirkungs-
macht abgeschätzt werden kann.

Doch freilich: Goethe und Schiller mochte man das zugestehen, aber
Herder? War er nicht ein fragwürdiger Trabant jener Großen? Sein
Charakterbild schien in der Geschichte zu schwanken. Goethe war einst sein
Schüler, später sein Freund, ein Verhältnis, das sich dann in räumlicher
Nähe fast bis zur Feindschaft erkältete, nachdem Goethe es durchgesetzt,
daß Herder nach Weimar berufen wurde.

Für Herder hat vor zwanzig Jahren I. Nadler die Lanze gebrochen.
Goethe ruhe in seiner eigenen Welt „wie ein hohes Standbild", wachsend
noch, indem das Zeitalter von ihm abrückt, Herder aber sei „wie ein
lebendiger Strom, immer flüssig, uns immer nahe, weil er mit uns strömt".
Jn seinem Strömen ist er grenzenlos offen allem, was ihm zukommt; so

geht aber auch Mieder ein Strom von Anregungen und Entwicklungen von
ihm aus. Er war Geschichte mitgestaltend, weil er selber ganz in der
Geschichte stand.

Welcher Art war denn dies Anregen und Gestalten? Aus traditionellem

Christentum und enger Schule war Herder gekommen. Er wandte
sich der weiten Welt der Bildung zu, er wurde literarischer Kritiker. Und
da schon, in seiner Frühzeit, innerhalb eines scheinbar rein schöngeistigen
Bereichs, zeigte sich ein Quell kraftvoll neuer, vorwärtsweisender Gedanken.

Herder verehrte zwar Lessing, den großen Kritiker vor ihm, den
scharfsinnigen Kunstbetrachter und Kunst-Denker. Aber was hatte Lessing
gesehen, woran hatte er gemessen? Jmmer standen zeitlos-ewige Wahrheiten

allesbestimmend im Hintergrund, eine „klassische" (antike)
Vollkommenheit. Herder war von Anfang an bestimmt von einem andern
Grundgefühl. Ewiges und Zeitliches, Norm und Gestalt fielen ihm nicht
auseinander. So auch nicht Kunst und Leben, Kunst und Geschichte. Er
war Volk- und geschichtsverbunden, ja wir dürfen sagen: Kunst wurde für
ihn erdhaft, bluthaft. Alle zeitlosen Wahrheiten erschienen ihm in die

Fülle und Mannigfaltigkeit verschlungen.
Das war das Daseinsgefühl einer kommenden Zeit. Dies Neue wirkte

zurück auf die Schau und Wertung des Allerältesten, Für Lessing waren
die Götter Personifizierte Gedanken; Herder aber ahnte und erkannte die

Wirklichkeit des Mythischen, die immer in Gestalten sich kundtut, welche
in der Geschichte, der Gemeinschaft, dem Volk walten und wirken, binden
und erfüllen. Da steht der Mensch den Gestalten und Gewalten gegenüber,
und sie kommen auf ihn zu. Aufs Ganze gesehen, war es die Entwicklung
der Neuzeit, das Mythische zu verwässern, zu verdünnen, seiner Bedeutung
zu entkleiden, weil es nicht mehr ernstgenommen wurde, weil der Mensch
selbstherrlich, autonom, gesetzgebend geworden war. Seine eigenen
Begriffe, Gedanken und Normen standen über allem und suchten alles ein-



302 Carl Damur

zuordnen, unterzuordnen. So war auch alle geistige Wirklichkeit genau
so wie die staatliche gleichsam in die Breite verlagert, anstatt aus der
Höhe — vom höchsten göttlichen und personhaften Sein — und aus der
Tiefe — von der Erde, dem organisch und volkhaft gegliederten, geschichtlich
gewachsenen Sein — bestimmt zu werden,

Herder hat aber erkannt, daß die Dichtung ein Weg ist, der, recht
verstanden und geschaut, aus der Leere und Blässe des allgemeinen Begriffs
und der Götterferne, des entheiligten Lebens, in die Gottnähe, die
Sinnerfüllung führe. Dabei galt es zunächst, nur einmal den Blick für das

Ganze, das Einmalige des Anblicks und Eindrucks, zu bekommen, anstatt
wie Lessing vom Nacheinander zu reden, das erst zum Ganzen zusammengesetzt

werden müsse. Das Werk ist ja zu deuten als wirkende Energie,
durchblutet von Kräften. So wurde Herder Deuter der Sprache. Er
stand dabei im Schatten Hainanns: dieser war der erste große Bestreiter
der Bernunftmächtigkeit und der Allmacht des generellen Begriffs, Hamann
war Künder der Gottessprache, und Natur und Geschichte waren ihm nur
Kommentare des göttlichen Wortes, dieses hingegen der Schlüssel, um jene
beiden zu eröffnen. Für Herder war der Mensch Sprachschöpfer; die Sprache
entsteht aus Empfindungen und Tönen, Besonnenheit macht aus dem

„schwebenden Traum der Bilder" das Wort der Seele. Poesie ist älter als
Prosa. Die Sprache hat Lebensalter gleich der Blume — und gleich dem

Menschen. Jm Alter erstarrt sie zu Grammatik und formaler Richtigkeit,
während sie beim Jüngling finnenhaft poetisch ist.

Hamann hatte den Eindruck, Herder sei der Aufklärung noch zu nah,
er wolle den Menschen als „leeren Schlauch" zur Welt kommen lassen,
wo doch alle Sprachschöpfung des Menschen voraussetze, es werde ihm
gegeben, was er selber zu schaffen sich einbilde. Herders Sendung war schon
eine andere als die Hamanns. Dieser ist Urgestein als ungesormter
massiger Block; Herder meißelt daraus lebendige Gestalt, die aber dem

Natürlich-Urtümlichen gerade sein Recht und seine Erklärung geben will. So
fand Herder die Sprache als Muttersprache und Nationalsprache, so sah er
die Gottesoffenbarung in der wirklichen Natur, in der wirklichen und nicht
symbolisierten Geschichte.

Herder wurde Reisender. Das Reisen war modern im 18. Jahrhundert.

Aber für Herder wurde aus Bildern geistige Schau, höherer
Zusammenhang. Sein Reisejournal von 1769 war das Dokument des Menschen,
der „Philosoph auf dem Schiffe" war; ohne Bücher und Instrumente wollte
er über Himmel, Sonne, Sterne, Mond, Luft, Meer philosophiere«.
Zwischen Himmel und Meer schwebend plant er ein Werk, das Sprache,
Geist, Zeiten, Völker, Recht, Sitte, Politik, Religion als Ganzes umgreifen
sollte — und dies alles nicht zu Genuß und interessanter Lektüre,
sondern als Wirkung des „Genius der Erleuchtung"; Geschichte sollte
Lehrmeisterin des Lebens sein, und ihre Deuter „Propheten der Natur, Ausleger

der Gottheit".



Herders geschichtliche Sendung 303

Damit stand Herder mitten in einem Kreuzungsraum geschichtlicher
Tendenzen. Die Aufklärung hatte ebenfalls die Geschichte belehrend ausgefaßt

und benützt. Herder, der von der menschlichen Seele handeln, als
Mensch für Menschen schreiben wollte, er ging ein Stück weit mit, dann
aber in anderer Richtung. Ihm, der bald ein Freund Lavaters geworden,
war die Seele ein Wunderland, jenseits starrer Regel der Moral und des

Intellekts. Erkennen ist für ihn Lieben, menschlich Fühlen, Was immer
im Reich der Seele Gestalt gewinnt, erscheint als Einmaliges, Schöpferisches,

Unableitbares. Der tiefste Grund unsres Daseins ist „individuell
sowohl in Empfindungen als Gedanken". Die Welt und Zeit, die
revolutionäre Epoche vor 150 Jahren ging den andern Weg, den Weg der gedanklichen

Allgemeinheit, der Gleichsetzung alles Einmaligen, der Breitenlagerung.

Alles organisch Gegliederte und so auch die bunte Welt der
Geschichte, der Sprache, der Kunst, der Religion sollte auf der Ebene des

Allgemeinen und Menschheitlichen untergebracht werden und dort sein
Recht erweisen. Von hier aus ging es immer mehr in die Breite — im
Politischen wie Geistigen. Der Idealismus — in seiner endgültigsten
Gestalt bei Hegel insbesondere — setzte sich der Aufklärung und Revolution,
der Begrifflichkeit und Verallgemeinerung entgegen; er wollte Recht und
Bedeutung jedes Einzelnen, jeder Stufe, jeder Erscheinung anerkennen,
und damit das wahre Individuelle, Aber er endete bei der Formel vom
Wirklichen, das vernünftig ist — also auch wieder bei einem Allgemeinsten
und Gültigen, das über dem Einzelnen steht. Denn eben wenn jedes
Besondere so genommen werden soll, wie es ist, liegt darin seine „vernünftige"

Rechtfertigung und — Einordnung. Die Romantik wiederum suchte
die Einheit von Geist und Natur; sie bekam in ihrer späteren Zeit, seit
dem zweiten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts, ein starkes Verständnis für
die überpersönlichen Mächte von Natur, Geschichte, Staat, Volk, Sprache,
Recht, Kunst und auch Religion. Es braucht nur an die Brüder Grimm,
Savigny, auch Ranke erinnert zu werden, Sie alle erkannten, daß es ein
Ganzes, Tragendes und Umfassendes, im Mythischen Wurzelndes gibt, in
welches der Einzelmensch eingebettet ist wie die Pflanze im Erdreich '—
sodaß damals, z. B. von Görres, der schöne Gedanke öfters ausgesprochen
werden konnte, ein Volk sei die Gesamtheit seiner Lebenden und Toten.
Sie erkannten auch, daß diese überpersönlichen Mächte in sich verbunden,
aufeinander hinweisend seien, ein geheimes — mythisches — Ganze. Und
sie erkannten, daß es organisch gegliedert sei; so kamen sie zu der Lehre
vom Volksgeist. Zuversichtlich haben sie an der Wirklichkeit dieses Seinsganzen

festgehalten, anders als Hölderlin, der gerade an der Erkenntnis,
daß die Götter und der Mythus ferne sind, zerbrochen war. Aus ihrer
großen Zuversicht, aus dem gläubigen Ursprung wurde dann freilich im
Verlauf des 19. Jahrhunderts ein Betrieb der Geschichte um ihrer selber

willen, Verherrlichung des Lebens um seiner selber, des Staates um seiner
selber willen.



304 Carl Damur

Aber die Sturm und Draug-Meuschen Hamann, Herder, Lavater haben
hier vorgearbeitet. Herder in seinen mittleren Jahren in Bückeburg
beschrieb den Menschen als Gleichnis Gottes, als Inbegriff aller Rege,
Schöpferskraft und Wirkung, und die biblische Schöpfungsgeschichte deutete

er als älteste Poesie, noch juug und morgenfrisch als Darstellung
der Wunder Gottes in Bildern und Gesang. Um das zu verstehen, müsse

man freilich aus Begriffen und Lehrstuben des Abendlandes in die freiere
Luft des Orients, in die weite Welt der Zeugnisse aller Völker hinaustreten,

Weltentstehungsmythen fand er nun überall, als Urerlebnisse der

Seele, gleich den Archetypen, von denen C. G, Jung in unsern Tagen
spricht,

Herder und seine Zeitgenossen haben Geschofse abgeseuert, deren Bahn
bis heute nicht vollendet, ja kaum schon deutlich in ihrer Richtung
erkennbar ist. Herders Wille war es, den Menschen als Ganzes,
Individuelles, Schöpferisch-Einmaliges zu erfassen, dabei aber stets das Seelisch-
Empfindungshaste als den Bereich, der sich am wenigsten allgemeinen
Gesetzmäßigkeiten unterordnen läßt, voranstellend. Gerade ans Leidenschaft
für dies individuelle Menschenbild hat er die überpersönlichen Mächte
angerufen; der Einzelne wie das Volk, die Geschichte, die Natur, der Geist
sollten organisch verstanden sein, in ihrer jeweiligen nichtableitbaren
Ganzheit.

Daraus ist letztlich aller Konflikt der Gegenwart zu verstehen: aus der

Frage, was denn das Individuelle sei. Ist es ein allgemeinstes
Menschliches und Menschheitliches? Oder ist es organisch-jeweilig, zeitlich
und räumlich gegliedert? Wenn es ein Allgemeines ist, hat es die gefährliche

Tendenz, alles nach Verstandesregeln zu messen und die eigene Norm
dabei in verhängnisvoller Selbsttäuschung zum Einziggllltigen zu erheben.
So machten, so machen es die Denker, die Staatsmänner, die Völker...
Und wenn das Individuelle gegliedert verstanden wird, hat es die gefährliche

Tendenz, sich abzuschließen und für keine andere Wirklichkeit den Blick

zu besitzen. So machten, so machen es gleichfalls Denker, Gelehrte,
Staatsmänner, Nationen...

Herder steht hier mitteninne. Weder ein maßloser Nationalismus
noch ein geschichtsferner Internationalismus kann sich aus ihn berufen.
Weder eine Menschheits- noch eine Volksreligion oder Kunst allein. Jn
seiner Bückeburger Geschichtsphilosophie von 1774 stellt er die Frage: Ist
nicht das Gute auf der Erde ausgestreut? Und er meint damit die
Tatsache, daß es in tausend Gestalten durch Weltteile und Jahrhunderte wandert.

„Jede Nation hat ihren Mittelpunkt der Glückseligkeit in sich, wie
jede Kugel ihren Schwerpunkt". Bedingt ist alles Menschliche durch Klima,
Zeit, Bedürfnis, Schicksal. Hier liegt der Ursprung des späteren Historismus

nicht nur, sondern auch ganzer Wissenschaften wie Volkskunde, Rassen-
kunde, Geopolitik, und neben der Lehre vom Volksgeist sind bei Herder



Herders geschichtliche Sendung 306

auch die Wurzeln des von ihm selber geübten Sammelns der Volkspoesie

zu erkennen.

Insofern war Herder also durchaus Vertreter des Volkshaften
entgegen dem Menschheitlich-Allgemeinen. Aber er war eben dies auf freie
und hohe Weise, Er spricht in der genannten Geschichtsphilosophie von
den Lebensaltevn der Menschheit, die Stufen sind gleich den im
Leben des Einzelnen zu Erscheinung kommenden Perioden. Jm Morgenland

war die glückliche Kindheit, in Ägypten das Knabenalter, in Phö-
nizien die Jünglingszeit, Rom war das Mannesalter. Nach dessen

Zerrüttung mußten neue Völker erscheinen, eine Religion mit reinen,
geistigen Wahrheiten", eine Religion des Weltalls und der herzlichen Pflichten,

und die christliche Religion trug den „feinen Duft" an sich, der alles
erfüllte i es war ein innerlich-lutherisches Empfinden in dieser Betrachtung,
zugleich ein Offensein für das Jneinanderspielen von Geist nnd Materie
in der Geschichte (wie denn Herder auch dem Mittelalter sein Recht
zuerkannte, weil man nicht wie Kinder Farbe gegen Farbe halten dürfe, um
dann ein selbstsicheres Urteil zu fällen); hier liegt der Ursprung der

Soziologie, freilich nicht einer solchen der äußeren Formen — Montesquieu

wird von Herder getadelt, eine Tabelle von Staatsverfassungen ohne
inneren Sinn aufgestellt zu haben. So sah Herder einen Zusammenhang
der abendländischen Geschichte über die Völker hin. Und darin ist er, der
Beförderer des Nationalgedankens, doch weit und übernational, geistig und
überpolitisch. Er muß sich ja freilich die Frage stellen, welches denn nun
in diesem Zusammenhang der Sinn der Neuzeit, seiner Zeit sein möge.
Da ist unter dem Deckmantel der Freiheit und Gleichheit die revolutionäre

Unterdrückung, UnPersönlichkeit, Jrreligion — anderseits erkennt
man im Zerfallen vieler Gerüste und Fassaden wahrhafte Quellen des

Geistes, Bildung, Erziehung, Menschlichkeit. „An des Baumes höchsten

Zweigen wachsen die Früchte!" Wenn alle Bande gelöst, die Menschen auf
die Ebene der „simplen Tugend" gesetzt sind, dann hofft Herder, es würde
das höhere Menschliche und Individuelle erst sich daraus emporentwickeln.
Und so hat er seine Zeit, in der er so viel Zerfall und Widerwärtiges
sah, doch nicht aufgegeben.

Der Zusammenhang über die Völker hin aber war für ihn ein P l a n,
ein „Gang Gottes über die Nationen". Darin ruht alles Einzelne, wie
der Mikrokosmos im großen Ganzen. Mochte Herder auch am Schluß der

Geschichtsphilosophie fragen, ob wir das Einzelne wüßten, wohin die Kette
reiche, ob wir glauben können, daß aus dem Schoß der Zeiten eine Ernte
der Samenkörner hervorgehe, ob also nicht das Leben Fragment sei, ein
Unergründliches: er hielt am Zusammenhang fest. Wie in der Edda im
Bild vom Weltenbaum, dessen Wurzeln unter Welt und Hölle reichen, fragt
der Mensch: „Bin ich Adler auf diesem Baume? bin der Rabe, der auf
seiner Schulter ihm täglich den Abendgruß der Welten zu Ohren bringt? —
welch eine kleine Laubfaser des Baums mag ich sein! Komma oder Strich-



306 Carl Damur

lein im Buche aller Welten! Doch was ich auch sei, es geht doch der Ruf
von Himmel zu Erde, daß wie alles, so auch ich an meiner Stelle etwas
bedeute". Jeder Mensch ist „mit Kräften ausgespart zum Ganzen".

Wenn heute der Mensch im Zwiespalt zwischen bleichem Intellekt
und Massenwesen einerseits, bluthaft-triebhaftem Lebenswillen anderseits
sich selber und die Einheit kaum mehr findet, gottfern und erdenfern
zugleich ist, dann hat er noch nicht verstanden, was Herder und
seinesgleichen vorschwebte. Der Mensch, der sich von einem Allgemeinsten dem

Andern in die Arme wirst, das wahrhaft Ganze aber nicht findet: er mag
nun der „Einzelne" im Sinne Kierkegaards sein, der Erhaben-Einsame im
Sinne Zarathustra-Nietzsches, oder es mag ihm wie bei Heidegger sein
Dasein als Geworfen- und Verfallensein, als Sein zum Tode erscheinen,
demgegenüber es nur die Entschlossenheit des Standhaltens gibt.
Wiederum mag er sich gezwungen sehen, die Formel aufzustellen, die Max
Weben mit Leidenschaft vertreten: daß Wissen und Werte zwei Welten
seien, wo man aus der einen Seite rein objektiv, mit absoluter Kühle,
Tatsachen zu konstatieren habe, auf der andern Seite rein „subjektiv" sich

für das einsetze, was man als recht und gut empfinde, wennschon im
Glauben, es sei nicht nur ein Chaos, sondern ein sinnvolles Reich der
Werte, dem man verpflichtet sei: es war und ist doch der Mensch, der in
einer UnHeimlichkeit und Unsicherheit des Lebens sich befindet und hier
nur allzugern fich an greifbare Autoritäten (unter Umständen auch solche,
die sich sehr „frei" und aufgeklärt, demokratisch geben können) bindet.
Oft möchte man dies von Unsicherheit umdrängte erschütterte Daseinsgefühl

des heutigen Menschen dem der Barockzeit vergleichen, wo die Menschen

sich preisgegeben sahen den tödlichen Gewalten, vor denen es keine

Rettung gab; aber auch dort erschien eine wenigstens versuchte Rückkehr
aus Gespaltenheit von Nein und Ja, Daseinsfreude und Todesangst in die

Einheit des schöpferischen und gläubigen Geistes, des wahrhaften Menschentums,

bis hinan zur klassischen Höhe, wo Herder sich befindet.
Was hat Herder von seinem jugendlichen Programm verwirklicht?

Fragment blieben Leben und Werk, und doch stand eben er mit seinem
Werk im großen Geschehen, im Strom der Zeit. Interessant ist deshalb zu
sehen, wie er zehn Jahre später seine Geschichtsphilosophie ganz neu
herausgab, noch mehr als Sammler, noch mehr den Blick auf das Fernste
gerichtet, die Erde als Stern unter Sternen betrachtend, und den Menschen
auf der Erde durch Zeit und Klima bestimmt, eine umfassende
Charakterologie, und auch hier wieder eine goldene Kette der Bildung aufzeigend,

die „bis zum Thron der Vorsehung" reicht. Nur „Ideen" wollte
Herder hier geben. Alles aber wurde noch mehr individuell ergriffen und
geschaut. Norm und Ziel der Geschichte wurde jetzt der Mensch selber,
und also die Humanität. Das ist der Sinn aller Geschichte.
Menschwerdung aber ist Aufgabe, zur Humanität muß der Mensch sich bilden. Selbst
die Religion muß durch Humanität gereinigt werden. Das ist der Wei-



Herders geschichtliche Sendung 307

marer Herder, der nun das klassische Maß — beinahe aufklärerisch möchte
es oft erscheinen — an die Fülle der Geschichte heranträgt. Dem Künder
der Humanität mußte jetzt auch der Staat zurücktreten hinter der Familie,
welche als „erster Grad natürlicher Regierungen" zu betrachten ist, und
hinter der — Nation, die immer größer, umfassender ist als ihre Hülle,
der Staat. Fortgeführt werden aber soll im ewigen Streben die Menschheit
und ihr Werk; in ihr erscheint das Werk der Vorsehung selbst, das nach
allgemeinen großen Gesetzen in seinem ewigen Gange fortgeht.

Gewiß: Herder gehörte nun zu Weimar, aber seine Klassik war
nicht olympisch-erdenfern. Er hat sie vielmehr der ätherischen Höhe
entrissen. Humanität wurde dem Kosmos und dem Gesamten des bluthaften
Daseins verbunden. Noch in seinen letzten Jahren hat Herder jene Metakritik

gegen Kant geschrieben, ein Werk voll Gram und Mißverstehen, aber
es ist darin doch das jugendlich Große, daß er das Sein als Grund aller
Erkenntnis, als Grundbegriff von Vernunft und Sprache erkannte. Sein
aber offenbart sich durch Kraft, und so werden für ihn Sein, Dasein,
Dauer und Kraft die ersten Kategorien. Wie Herder aber den klassischen

Geist in Nation und Geschichte hineingestellt hat, vielmehr aus der Erde
und aus Gott wachsen sah: so hat er auch die vitale Triebkraft des

Nationalen, dessen Erkenntnis er so sehr befördert, im Geistigen verankert.
Mit dem, was er Nationalgeist nannte, stand er jenseits und über dem in
Demokratie oder Diktatur sich „total" gebärdenden Staat. Und insofern
war auch kein trennender Graben zwischen dem frühen Herder des Sturm
und Drang und dem klassischen Herder der Weimarischen Humanität.

Was immer Herder geschrieben und verkündet, war von der Macht
des Empfindens, von der Bildhaftigkeit und Farbigkeit des Individuellen,
vom Schauer des Geheimnisses getragen und umweht. Darum konnte er
Bildner sein, Prophet und Deuter, darum wurde für ihn Geschichte
Erleuchtung, Nach ihm und seinen Nachfahren kam die Zeit, da die
schauerumwehte Forschung, das Wissen als Staunen, zur sogenannten wertfreien^
vorurteilslosen Wissenschaft absank und ein Reich der Werte neben dem
der Tatsachen konstruiert werden mußte. Dies mag nur eine Nebenerscheinung

sein, eine Spiegelung der viel weiterreichenden Entfesselung der
Welt überhaupt. Unser bestes Teil aber ist heute, aus solcher Entfesselung
und Spaltung zur Einheit und zum gültigen Sinn — der nicht mehr die
Trennung von Sollen und Sein kennt — zurückzustreben. Darin mag uns
Herder Wegweiser sein. Er lehrt den Menschen als bindendes Maß erkennen:

ein Bild des Menschen, der frei ist, wenn .er im Ganzen ruht, und er
lehrt Welt schauen in ihren Ganzheiten und Gemeinsamkeiten, immer
geprägt vom Menschen, gegliedert in Individualitäten, durchwirkt vom Geiste.

Solches Bild von Mensch und Welt kann im Abendland nicht
verloren gehen. Es sind allerdings mehr Mächte am Werk, es zu zerstören,
als wir gemeinhin behaupten. Nimmt die Weltgeschichte den Verlauf, wie
man ihn ungefähr glaubt voraussehen und ahnen zu können — dann ist



30S Carl Damur: Herders geschichtliche Sendung

erst noch zu fragen und zu bezweifeln, ob denn dieser Verlauf eine

Wiedereinsetzung, Bestärkung oder Erneuerung der abendländischen, der
klassischen Uberlieferungen bringen werde. Sind wir noch imstande, Herder-
sches Welt- und Menschenbild zu realisieren? Gehen wir neuer und echter

Einheit entgegen, einer Einheit ohne Gottferne und Erdenferne? Einer
Einheit unter Individualitäten? Ist noch Herders Zeit?

VotttiscKd MwÄschsu
Zur Lage.

Die Entwicklung der Kriegslage in der Endphase des zweiten

Weltkrieges entspricht sowohl auf dem militärischen wie auf dem

politischen Felde ziemlich genau dem Bild, das man sich seit längerer Zeit
von ihr machen konnte. Und heute zumal steht diese Entwicklung, und zwar aus beiden

erwähnten Feldern, durchaus im Zeichen des Unaufhaltsamen, und es

ist nicht einzusehen, wie sich daran noch etwas ändern soll, bevor der eigentliche
Krieg tatsächlich sein Ende erreicht haben wird. Ein Vorbehalt könnte, allem
Anschein nach, einzig in der P e r s p e k t i v e von „V 2" wirklich werden — wenn
es also der dentschen Erfindungsgabe gelungen sein sollte, in jener zweiten
Geheimwaffe ein Instrument zu schmieden, das nicht allein, wie „V 1", die

englische Zivilbevölkerung, sondern die Jnvasionstruppen oder ihre Verbindungen

in wirksamer Weise treffen würde. Es könnte sich dadurch zweifellos eine
gewisse Verzögerung im Ablauf der Ereignisse ergeben, und die

Uberwindung dieser toten oder gar rückläufigen Zeitspanne müßte dann alliierterseits
mehr oder weniger Fristen beanspruchen, je nachdem sich die Wirksamkeit der neuen
Wafse als intensiver oder weniger intensiv erweisen sollte. Was die erste
Vergeltungswaffe betrifft, so hat sich gezeigt, daß ihre Wirksamkeit doch ziemlich

groß ist; trotzdem aber kann sie einen wesentlichen Einfluß auf die Gesamtlage

schon deswegen wohl nicht ausüben, weil heute im schlimmsten Falle die

Amerikaner in der Lage wären, den Feldzug in Frankreich zu ,einem erheblichen
Teil allein zu führen, bezw. den Nachschub und die Verbindungen mit der
kämpfenden Truppe direkt von Häfen derU. S. A. aus zu sichern und aufrecht
zu erhalten. Jedenfalls aber — und das entscheidet — ist „,V 1" viel zn spät
gekommen — um Jahre zu spät!

Sollte aber der erwähnte Vorbehalt nicht wirksam werden, so wäre es

tatsächlich unerfindlich, welche Kräfte den raschen Gang der Entwicklung
auf dem militärischen und politischen Felde noch aufhalten könnten.

Die Armeen Rußlands wälzen sich gegen Westen; und will man heute,
kurz rückschauend, ein realistisches Bild der wirklichen Dinge im Osten gewinnen,
so mögen hier einige Daten aufgezeichnet sein:

10. Juli: Fall von Wilna und Baranovitschi. Die bedeutsame Erklärung Hitlers:
das Baltikum wird verteidigt.

14. Juli: Fall von Pinsk.


	Herders geschichtliche Sendung : zu seinem zweihundertsten Geburtstag, 25. August 1944

