
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 4

Artikel: Unsterblichkeit?

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


208 Raymond Deonna: Algier im Lichte seincr Zeitschriften

durch Beispiele aus dem Osten stark beeinflußt wurden. Man kann aber
trotzdem hoffen — soweit ein Schweizerbürger über andere, die ungemein
Schmerzhaftes durchlebten und noch durchleben, urteilen darf —, daß die
Stimme des wahren Frankreichs in dem Augenblick, da seine Bürger sich

wieder gegenüberstehen Iverden, die Stimmen der Rache, der Doktrinäre
ohne Fühlung mit dein wirklichen Leben oder der Politisch Ehrgeizigen
übertönen wird. Die nachfolgenden ergreifenden Verse, die aus dem Lager
des Widerstandes stammen und „0 ps^s nomro« Brünes" überschrieben
sind, versinnbildlichen diese gerechte Hoffnung:

0 psvs nomms Graues, 0 unsers qui riense,
Ln tomvssu trsnstorms, Vrsis nssges lisisses,
Ligns äs 1'sspersues, Dsns un meme silenes
^ux tsnstirss zsts. Vous vous rsconnsisss?.

On äirscke ls guerrs,
IÄ I'orgueil et Iss blss,
^ tss brss ässolss.
Nsis äess ta eolsrs
IZt ts korcs Premiers
RsetuirgsM Ies oitss.

Unsterblichkeit?
Von Erich Srock.

I.

Die Frage dcr Unsterblichkeit sammelt heute nicht mehr die maßlose
und soweit doch morbide Leidenschaft auf sich, mit der sie von manchen
früheren Zeiten erörtert wurde. Teils aus Verflachung, teils aus
Vertiefung des Diesseitigen ist dieses weithin Selbstzweck geworden — zu dem

das Übersinnliche als Perspektive gehören mag. Aber das Diesseitige
dürfe nicht mehr nur Mittel und Vorbereitung sein, nicht mehr unaufhörlich

über sich hinaus getrieben werden. Die Menschen sind heute
zahlreich, welche für ein sinnvoll geschlossenes, die natürlichen Möglichkeiten
voll ausschöpfendes Leben Unsterblichkeit leichten Herzens hinzugeben
meinen würden. Die Gegenwart hält es weithin mit dem bekannten

Goethe-Wort:

„Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt,
Tor, wer dorthin die Augen blinzend richtet,.,.
Er stehe fest und sehe hier sich um!
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm.
Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen!"



Erich Brock? Unsterblichkeit? 209

Und wer wollte leugnen, daß darin auch etwas Gesundes liegt? Aber wie
Goethe selbst dann gerade aus der Idee der rastlosen Tätigkeit wieder auf
die Unsterblichkeitsfrage kam und sie für sich bejahend entschied — so regt
sich auch bei uns die Teilnahme wieder lebhaft, wenn uns der Versuch

entgegentritt, aus der gesunden Ernstnahme des Diesseitigen ein System
zu machen, das dam Einzelmenschen endgültig die „Aussicht verrennt,
drüben" noch etwas zu sein.

Diesen Versuch macht das an sich wertvolle Buch von K. Schrötter und
W, Wüst „Tod und Unsterblichkeit im Weltbild indogermanischer Denker" ').
Es ist eine Sammlung von Gedanken aller Zeiten, die viel Tiefes und
Schönes enthält und auch dem Kenner des metaphysischen Denkens der
Völker noch erfreuliche Überraschungen bieten wird'). Aber es geht dem

Buche nicht allein darum, sondern es ist ein ausgesprochenes Bekenntnis,
ja eine Kampfschrift, wie aus der Zusammenstellung der Zitate und dem

Nachwort klar wird. Das Bekenntnis ist ein deutschgläubiges, und zu den

Grunddogmen dieses Glaubens gehört die Ablehnung wie des persönlichen
Gottes und der Vorsehung im einzelnen, so vor allem der persönlichen
Unsterblichkeit. Die Erörterung dieser letzteren Frage wird von dem Buche
umsomehr nahegelegt, als die gegebenen Abschnitte in ihrer positiven
Meinung weit auseinander streben und nur in jener Verneinung der

Unsterblichkeit zusammentreffen. Die Answahl wurde aus leicht einzusehenden

Gründen auf indogermanische Quellen beschränkt. Es ist unleugbar,
daß die Jndogermanen eine Hinneigung zu pantheisierenden Weltanschauungen

immer hatten, im Gegensatz zu dem schroffen Supranaturalismus
der Semiten, und daß der deutsche Geist dieses indogermanische Erbe
besonders reich zu Blüte und Reise gebracht hat. Allerdings bleibt ebenso

unbestreitbar, daß die deutsche Mystik ohne den von vergriechten Semiten
stammenden Neuplatonismus geschichtlich nicht verständlich ist, uud daß
dem großen Ausbruch des Pantheismus im deutschen Idealismus fast
überall Spinoza Pate stand. Überhaupt hat man sich klar zu machen, daß
(so gut wie der Islam unausscheidbare indogermanisch-pantheistische
Elemente aufgenommen hat) abendländischer Religion, sei es Christentum
oder was immer, die Zusammenfttgung von arischem und semitischem Geist
heute einfach vorgezeichnet ist. Eine Religion, welche Transzendenz oder

Immanenz — Gegenüberstehen oder Einswerden von Gott und Mensch,
Gegensatz oder Selbigleit — des Göttlichen Ferne oder Gegenwart, Verborgenheit

oder Offcnbarkeit — das Moralische oder das Mystische, das Vermittelte

Zweite Auslage. Ahnenerbe-Stistungs-Verlag, Berlin 1939,

Vielleicht könnte in einer serneren Auflage die Quellenangabe etwas
systematischer gestaltet werden; man sollte z,B, Arnim nicht nach dein Nationalsozialistischen

Jahrbuch 1937, sondern nach der betrefsenden Stelle seiner Schriften
zitieren. Und was heißt „v,Zw,"? Wir haben nns heransgcklügelt: „vor
Zeitwende", d,h, vor Christo, Ist das nicht eine gewisse Vogelstraußvolitik? Sollte
man nicht entweder „vor Christo" sagen, oder eine andere Zeitrechnung beginnen?



21« Erich Brock

oder das Unmittelbare — welche eine dieser sich entgegenstehenden
Positionen gänzlich ausscheiden will, hat keine Aussicht, sich im Volksbewußt-
sein Europas zu behaupten. Und so ist z, B, seit hundert Jahren mancher
Versuch gescheitert, indische Religion daselbst wirklich heimisch zu machen.
Auch seine Erneuerung hier räumt die Bedenken nicht aus, ob es angeht,
das indische Weltdenken breiteren Schichten so abrupt darzubieten, wie
es gewöhnlich geschieht. Was stellt sich der Leser hier unter „Atman" uud
„Brahman" vor — um nur an Äußerliches anzuknüpfen? Diese indischen
Dinge kann man entweder gelehrt verstehen, und dazu gehört eine genane
Kenntnis der Sprache. Oder man kann sie mitlebend verstehen, indem man
mit allem Ernst und Lebenseinsatz die inneren Handlungen vornimmt, zu
denen sie ja immer Anweisung sein wollen. Ein drittes, also etwa ein
Populärphilosophisch-literarisches Verständnis dürfte fruchtbarerweise
schwerlich zu erzielen sein, sondern es kommt dann leicht zu etwas wie dem

Salonbuddhismus Schopenhauers.
Auf jeden Fall würde positiv der indische Quietismus und

Asketismus den Grundsätzen der Herausgeber wenig entsprechen. Die
Grundanschauung des zeitgenössischen Pantheismus, welcher als bestreitender
Partner einer Auseinandersetzung über die UnstcrblichkeitSfrage allein wichtig

ist, ruht vielmehr auf einem positiven Lebens- und Kraftgeftthl. Bei
einer solchen sinnvoll eingegrenzten Auseinandersetzung muß der Pantheismus

auch auf die Hilfeleistung seitens des reinen Materialismus verzichten,
was in unserm Buch nicht mit Folgerichtigkeit geschieht. Der theoretische
Materialismus spielt in den furchtbar bedrückten letzten Jahrzehnten keine

nennenswerte Rolle mehr, weil gerade durch diese Lage der Lebenswille
aufs äußerste angestachelt worden ist. Materialismus als theoretisches
System erweist sich auf die Dauer als absurd. Zu behaupten, daß Leben und
Geist in ihrer unbestreitbaren, wenigstens verhältnismäßigen Zweck- und

Sinnhaftigkeit aus dem angenommenen Stoß von Atomen sich „von selbst"
ergeben sollten, erklärt noch weniger als die Mythen der Naturvölker, etwa
daß die Welt, von einem Urvogel ausgebrütet, aus einem Ei gekommen
sei usw. Der Materialismus ist als Stimmung letzter Entkrästung unter
der Last sinnlosen Lebens von Bedeutung — niemals aber als System.
Auf der andern Seite muß heute in solcher Auseinandersetzung, wer an
dem Unsterblichkeitsglauben festhält, ans die Unterstützung rein dogmatischer

Standpunkte verzichten, selbst wenn sein eigener Glaube hauptsächlich
darauf beruhte. Überzeugende Kraft hat autoritärer Dogmatismus in
Religionsdingen heute nur noch in engen Kreisen. Eine andere hier
unverwertbare Hülfsstellung ist die des Spiritismus. Es scheint zwar, daß das

Material, welches dieser in jahrzehntelanger Arbeit aufgehäuft hat, zum
Teil recht ernsthaft und wissenschaftlicher Prüfung würdig ist. Aber ein
Beweis scheint uns von hier nicht gewinnbar. Die Wirklichkeit von Geistern
Abgeschiedener wäre nur dann aus ihren angeblichen Botschaften streng

zu beweisen, wenn das Medium die Kenntnis der darin vorkommenden



Unsterblichkeit? 2ll

als wahr festgestellten Aussagen auf keine andere Weise erworben haben
könnte. Da aber starke Medien, wie wohl als sichergestellt anzusehen ist,
die Fähigkeit besitzen, das Unterbewußtsein anwesender und abwesender
Personen „anzuzapfen", ja wohl gelegentlich in Zeit und Raum entfernte
gegenständliche Tatbestände wahrzunehmen, so ist schwierig zu sehen, wie
jener Erweis je sollte geliefert werden ^). Es muß also die Erörterung auf
dem Boden vernünftiger Besinnung vor sich gehen.

II.

Zunächst ist klarzustellen, daß die Ersatzleistungen, welche die Pan-
theisten den wesenhaften sich im Unsterblichkeitsgedanken befriedigenden
Ansprüchen anbieten, einen solchen Namen kaum verdienen. Diese Lei«

stungen dienen in unserem Buche der Umschaltung aller Wertgesichtspunkte
vom Einzelnen auf Gemeinschaft und Sache. Die Herausgeber formulieren
diesen Leitgedanken, der den Indern wie den meisten andern angezogenen
Denkern ziemlich fern liegt, dahin, daß der Einzelne nichts sei gegenüber

dem „Blutstrom des eigenen Volkes, aus dem das nns Gleiche stets
wieder neu geformt werden wird". Und wenn dem Einzelnen dieses Fortleben

nicht genügt, so wird er auf seine Kinder verwiesen, in denen er
ja wirklich und voll fortlebe. Auch dies fiigt sich natürlich den Positionen
von unmittelbar politischer Tragweite, welche die Herausgeber interessieren,

vortrefflich ein. Wie aber nun, wenn die Kinder mißraten sind, so

eindeutig, allseitig und abscheulich mißraten (es genügt schon weniger),
daß ihre vielleicht hochstehenden Eltern sich in keinem Zuge in ihnen
wiedererkennen können? Das kommt vor, und oft, ohne daß jenen daran die

geringste Schuld bei Zeugung und Erziehung zugeschoben werden kann.
Wie auch nur, wenn die Kinder anders sind, so tief und gänzlich anders,
daß die Eltern, selbst wenn sie die geistige Weite aufbringen, um dies
Andere nach seinen positiven Möglichkeiten rückhaltlos zu bejahen, doch

niemals sich selbst oder auch nur Wesentliches davon in ihren Kindern
wiederfinden können? Besteht nicht die Gefahr, daß die Eltern, so mit
ihrem Unsterblichkeitsverlangen allein auf ihre Kinder verwiesen, sie

vergewaltigen und in die eigene Form pressen wollen, oder ihnen Aufgaben
aufladen, die ihnen wesensfremd sind? — so wie es in einer Weise, die

uns nur abschrecken kann, zwischen Vater und Sohn in einer hier zitierten
Upanischaden-Stelle stattfindet, wobei jener diesen in feierlicher Weise mit
dem väterlichen Wesen bis in die kleinsten Verrichtungen hinein finnbildlich
belädt. Näher liegt uns die Formulierung des Problems in Ibsens „John
Gabriel Borkmann", wo der Anspruch des Vaters mit der ganzen Banalität,

deren die von ihrem Recht überzeugte Jugend fähig ist, abgewiesen

^) Doch sei darauf hingewiesen, daß das Buch von Wilhelm Mattiessen „Das
persönliche überleben des Todes" (3 Bände, Berlin, Verlag de Gruyter 1936—39),
sich anheischig macht, den von uns vermißten Beweis auf Grund eines überaus
reichen Materials in ziemlich wissenschaftlicher Weise zu führen.



212 Erich Brock

Wird. — Die Gefahr ist hier genau dieselbe wie bei vielen Eltern, besonders

Müttern, die sich für das Fehlschlagen ihres eigenen diesseitigen Lebens

an den Kindern schadlos halten wollen und diese dann zu beiderseitigem
größtem Schaden so zu besitzen wünschen, wie man nur sich selbst besitzen

kann. Der Möglichkeit dieses ganzen Mißverständnisses unterliegt auch

das Motto des Buches: „Ein Volk lebt so lange glücklich in Gegenwart
und Zukunft, als es sich seiner Vergangenheit und der Größe seiner Ahnen
bewußt ist" (Heinrich Himmler). Es hat Perioden im Leben der großen
Völker gegeben, die (in den repräsentativen Geistern) von höchstem Glücks«

gesühl erfüllt waren, wo diese Völker sich dennoch keineswegs der Gleichheit

mit ihrer Vergangenheit und ihrer Ahnen bewußt waren, sondern
gerade der radikalen Verschiedenheit, des Bruchs mit ihnen und des

überströmend selbstgewissen Neuanfangens; so die italienische Renaissance oder
die französische Hochklassik,

Ebenso wenig aber wie der völkisch eingekleidete Altruismus kann
der allgemeine und individuelle Altruismus die Entscheidung dafür
herbeiführen, allein eine individualitätslose Unsterblichkeit sei sinnvoll. Nach

Angabe der Herausgeber sei Duldsamkeit gegenüber dem Glauben an
persönliche Unsterblichkeit auf die Dauer nicht angängig; „denn nie wird eine

wahre Sittlichkeit entstehen, solange der Glaube an eine in ewige Jch-
heiteu zerklüftete Welt unduldsam herrscht, Ju solch einem Glauben muß
das Jchgefühl erstarren, und das eigene persönliche Heil zur Richtschnur
alles Handelns werden". — Es scheint uns, der Vorwurf läßt sich gerade

gegen die den Einzelnen leugnende, z,B, die buddhistische Ethik zurückgeben.

Ist die Übeltat gegen den Nächsten, die auf Grund des „Das bist
du" unterlassen wird, aus Grund von etwas anderem als dem eigenen
Heil unterlassen worden? Oder welche Logik kann noch von einem Mord
abschrecken, wenn laut Schopenhauer das Dasein der individuellen
Persönlichkeit als solcher belanglos ist, nnd alle Einzelwesen, im besonderen
die absterbenden und die auflebenden im strengsten Sinne untereinander
identisch sind, sodaß das Bedauern über den Tod dieses oder jenes Wesens

gegenstandslos sein soll?
Eine dritte Abbiegung des Verlangens nach Unsterblichkeit bedeutet

die Versicherung, der Mensch lebe in seinen Werken genugsam fort. Dieser
Beweisgrund steht auf noch schwankerem Boden als der vom Fortleben
in den Anderen. Denn wenn wir die Nutz- und Sinn-Werke der
Menschheitsgeschichte ansehen, so sind gerade die größten darunter, nämlich die

schöpferischen Geisteswerke, nur zum geringeren Teile auf die Nachwelt
gekommen. Was Jahrtausende und ganze Erdteile in dieser Art geschaffen

haben, ist verloren; von vielem andern ist nicht mehr erhalten als einige
entstellte Schnörkel. Wenn dies die Unsterblichkeit eines Pythagoras,
eines Apelles — von dessen Kunst wir eine Last von Äußerlichem bis den

nichtigsten Einzelheiten seiner Technik, seiner Komposition, seines Lebens

wissen und mangels eines einzigen erhaltenen Pinselstrichs uns keinerlei



Unsterblichkeit? 213

Vorstellung machen können — wenn dies ihre Unsterblichkeit ist, und die

zahlloser anderer Großer, deren Namen wir nicht einmal kennen: so ist's
kläglich bestellt um die Unsterblichkeit.

III.
Sehen wir uns nun nach positiven Beweisen für die persönliche

Unsterblichkeit um, so ist derjenige aus der Übereinstimmung der Völker in
diesem Glauben wenig weittragend. Zwar stoßen wir sast bei allen Völkern
auf den Gedanken irgendwelchen Fortlebens nach dem Tod. Aber meist
handelt es sich um einen recht elenden Zustand, der noch dazu weitgehend
vom Totenkult der Nachkommen abhängt. Verschiedenen Auffassungen ist
gemeinsam, daß alle diesseitige Frische und Fülle des Daseins dahinfällt.
Die Toten haben nur Empfindungen für das Dunkle, Kalte, Lautlose (Par-
menides), sie sind die Schatten, die „Schwachen", sie können nur durch
Trinken von Blut, das sie wie Insekten umschwärmen, zu einer kurzen
Scheinlebcndigkeit gelangen, sie sitzen im Dunkeln, angstvoll zusammengekauert,

und fressen Staub, sie frösteln nach der Sonne, sie gieren
darnach, ab und zu auf die Erde hinausgelassen zu werden, und müssen dann
mit dem konservierteen Leichnam sich wieder vereinigen, um daraus eine
gewisse kurzlebige Krast wiederzugewinnen. Dies ist nicht das Leben, das
Giigamesch sucht; von diesem weiß er ja, und wenn er es näher kennte,
würde er „den ganzen Tag am Boden sitzen und ohne Unterlaß weinen", —
Tatsächlich würde jeder Verständige solchem Zustand die Vernichtung
vorziehen. Die verlockenderen Vorstellungen vom Leben nach dem Tode
kommen erst in Zeiten, wo unter dem Druck äußeren Zerfalls und innerer

Ermüdung das Lebensgefühl im Diesseits nachläßt. Das Jenseits wird
aus dem dunklen Erdenschoß an einen Lichtort des Himmels verlegt, der
nach zahlreichen Reinigungen erreicht wird. Geht diese Umwälzung
geschichtlich von Syrien aus, so ist die hellenistisch-ägyptische Serapis-Religion

die erste, welche mit einer gewissen Grundsätzlichkeit persönliche
Unsterblichkeit verknüpft mit Seligkeit lehrt. — Auch die lange vorherrschende
Auslegung der christlichen Unsterblichkeits-Anschauungen erlaubt keine dem

heutigen Empfinden genugtuenden Vorstellungen. Darnach, wie nach den

rechtgläubigen Lehren des Islam, wird nämlich nur eine winzige Minderzahl

der Toten selig — auch dies Wohl ein Zeichen starken Lebensbewußtseins.

— So ist es unmöglich, der Deutung beweiskräftig entgegenzutreten,

der geglaubte Zustand im Jenseits sei einfach eine umgekehrte Funktion

des Gefühls vom diesseitigen.
Befragen wir also die Natur in vernünftiger Auslegung. Auch da

scheint zunächst für den Unsterblichkeitsgedanken nichts zu gewinnen. Wer
wollte leugnen, daß, so einmalig und staunenswert uns der Bau eines

organischen Individuums ist, doch die Natur aus dies Wunderwerk uur
wenig Wert zu legen scheint? Nämlich sie stattet die Individuen mit genau
so viel Lebenerwartung und Sicherheit aus, wie nötig ist, damit die Art



214 Erich Brock

nicht ausstirbt; — obschon auch dies für sie kein unbedingtes Ziel ist. Es
scheint die Natur also keine spezifische Mühe zu kosten, die uns so unsaßlich
kunstvoll dünkenden Einzelwesen in jeder beliebigen Zahl hervorzubringen,

wenn einmal der Stempel dazu geschnitten ist — obwohl es immerhin
undenkliche Zeiten brauchte, bis er geschnitten war. Und andrerseits ist
auch die Leichtigkeit und Massenhaftigkeit der Hervorbringung je nach

höheren oder niedrigeren, edleren oder gemeineren Arten der Organismen
stark verschieden.

Das spielt aber keine grundsätzliche Rolle, besonders wenn nun die

Beweisführung meiter auf den organischen Sinn und Charakter von
Bewußtsein und Individualität hinlenkt. Derselbe schließt von sich aus einen
ehernen Rhythmus von Keimen, Blühen und Verwelken ein. Das ist ein
wesentlicher und uralter Gedanke, der schon in den zahlreichen Mythen
der Völker sich andeutet, die irgendwie zum Ausdruck bringen, daß
Individualität und Bewußtsein eine Schuld sei, die gesühnt, ein promethei-
scher Raub, der mit Leiden bezahlt und schließlich zurückerstattet werden
müsse. Jn Anaximander ragt diese Idee noch in die Philosophiegeschichte
hinein '). Natürlich liegen solchen Mythen immer die ja nie verschwindenden
Lehren zugrunde, das Bewußtsein sei ein Feind des Lebens, ein unfruchtbar

machender, verzehrender Lichtstrahl, dem ein tragischer Charakter
innewohne. Ja, es sei ein wahrer Höllengedanke, das Bewußtsein mit seinem
nie abreißenden Zusammenhang, seiner zermalmend sich anhäufenden
Erinnerungslast, seinem ersatzlos fortgesetzten Verbrauch aller Dinge ewig
durch die Zeiten zu schleppen. Auch unsere Herausgeber betonen diesen

Gesichtspunkt; als weitere Folgerung ergibt sich ihnen daraus, daß das

Alter als Zustand gesteigerten Bewußtseins und herabgesetzter Lebendigkeit
tatsächlich vom Innersten her abbruchreif ist, „Wir werden nicht, wie unser
Unverstand es manchmal meint, unsere Jugend noch einmal mit den

Erfahrungen des Alters empfangen. Denn sie wäre ja dann keine Jugend
mehr, sondern alte abgestumpfte Menschen würden einen morgenfrischen
Körper mißbrauchen," Genau wie der Körper im Maße seiner Differenzierung

an Lebenskraft verliert und, vom Tode allmählich durchwachsen,
schließlich überwältigt und eingeschmolzen wird — so verlieren auch Seele
und Geist an Lebensmöglichkeiten im Maße ihrer Bewußtwerdnng,
Individualisierung und Verpersönlichung. Daher hätten sie von innen heraus
keine Möglichkeit zur Unsterblichkeit, ehe sie wieder in die Nacht des

Unbewußten und der Entpersönlichung eingeschmolzen seien. Tatsächlich werde

ja gerade an bedeutenden intensiven Persönlichkeiten bemerkt, daß das letzte

Gesicht ihres Geistes nichts Biegsames und Flutendes mehr habe, sondern
etwas kristallisch Geformtes, welches, solange es daure, Selbstzweck und

Die Widerlegung der heute weithin angenommenen rein juristischen
Auslegung des Anaximander-Fragmentes (welche von Werner Jäger stammt) behalten
wir uns für ein anderes Mal vor.



Unsterblichkeit? 216

eine Endform, gewissermaßen ein objektives Werk sei. Daß aber ein
solches Werk-Werden eines Menschen nichts ist, was der menschlichen
Unsterblichkeitssehnsucht als Ersatz lebendigen Überlebens angeboten werden
könnte, sahen wir schon; denn die größten Werke sind eben zeitlich nicht
beständiger als irgend eine sinnlose Ballung der Materie, eher weniger; und
der Mensch will im Allerletzten nicht nur Werk, sondern Leben,

IV,

Aber ist wirklich im Menschen großer endgültiger Form alles von aus-
gezitterter Beruhigtheit? Ist eine Form, die überhaupt nicht mehr irgendwie

Positiv auf das Bewegte jenseits ihrer hinweist, mehr als Chinesentum?

Und ist nicht aller errungenen Form jene stille „Grundtrauer"
eingesenkt, von der Gottfried Keller spricht — welche ein Schutzmittel gegen
„triviale Ruchlosigkeit" sei^), positiv aber Ehrfurcht vor der Gnade der
Natur ist, vor dem zarten Zauber der Schöpfungsfrühe, der auch in der

mächtigsten Verwirklichung des „Rings der Ewigkeit" von keinem Leben
je wieder erreicht wird?

So ist es mit der absolut endhaften Rundung der menschlichen Altersform

nicht so eindeutig bestellt. Dabei sind es ja wenige, die überhaupt
im Leben eine Form erreichen. Sehr viele dagegen sind es, die im Laufe
ihrer Existenz unter der Last des Lebens oder der Last ihrer eigenen
Unzulänglichkeit wie körperlich, so auch geistig-moralisch mehr oder weniger
ergebnislos zerstört werden. Aber es gibt doch auch nicht wenige Menschen,
auf jeder Stufe geistiger Differenzierung, die sich im Laufe dieser Existenz
zu einer Persönlichkeit heranbilden, welche zwar auch mit Narben,
nekrotischen Stellen, ja Verstümmelungen bedeckt ist, doch aber ein Ganzes bildet,
das vorher nicht da war, und um das fich die gebrachten Opfer mindestens
in einem Hauptsinne lohnen. Kommen wir ruhig den Pantheisten einmal
in der Betrachtungsweise entgegen und schaueit eine solche geistig-moralische
Persönlichkeit als Naturerzeugnis an, was sie ja in einem Sinne auch

ist. Nachdem also die Natur solche Gestalten auf einem nichtmechanischen
Wege, auch nicht auf dem Wege von Stempel und Abdruck — sondern auf
dem Wege persönlichen Kampfes, Einsatzes, Strebens, Verantwortungsgefühls

einer bewußten Individualität hervorgebracht hat: — so ist es

doch höchst unwahrscheinlich, daß sie dieses nur so zu erzielende Ergebnis

einfach wieder fortwirft. Es ist das noch weit unwahrscheinlicher als
daß sie eine organische Spezies, ja die ganze phylogenetische Reihe wieder
einreißt — was von Zeit zu Zeit aus planetarischen Verknüpfungen
vorkommen mag. Und gerade wenn man die geistig-moralische Persönlichkeit
in dieser Weise als Naturerzeugnis ansieht, so kann man sich dann nicht
aus der Affäre ziehen, indem man sagt, die Natur interessiere sich für
geistig-moralische Dinge nicht. Denn für eine „Gott-Natur" ist alles

b) Brief an Wilhelm Petersen vom 21,4,1881,



21« Erich Brock

wesentlich, notwendig und sinnvoll, was sie erzeugt, außer etwa reinen
Zufalls« und Abfallsprodukten. Nnr vom rein materialistischen Standpunkt

kann man der Natur Gleichgültigkeit gegen das Geistig-Moralische
schlechthin beilegen, und diesen Standpunkt nehmen die Dcutschgläubigen
ausdrücklich nichtein: sie können höchstens jene Gleichgültigkeit gegen
das Individuum behaupten, sofern sie es gegenüber der völkischen Gemeinschaft

als dem alleinigen Träger der geistig-moralischen Wirklichkeiten
radikal abwerten. Doch die Persönlichkeit ist eben mehr als das Individuum.

Aber nur dann wird die Natur cin solches hochgetriebenes Gebilde
nicht fortwerfen können, um blindlings wieder von unten anzufangen —
wenn die große Altersform die Persönlichkeit eben nicht ein selbstgenug-
sames Ende ist, sondern notwendig eine offene Dimension in sich enthält,
in der weitergebaut werden muß — und von der aus allein weitergebaut
werden kann. Es bleibt dem Menschen, gerade wenn er im Alter weithin

ein bewußtes Werk seines Geistes geworden ist, die Sehnsucht nach
einem unendlichen Ganzen aus Geist und Leben unzerstörbar eingesenkt.
Daher die oft so bemerkbare Unruhe der Menschen an der Schwelle des

Alters, als hätten sie alles falsch gemacht im Leben, in Beruf, Liebe,
Lebensgcstaltnng; als sei ihnen das Eigentliche vorenthalten geblieben,
als müßten sie noch einmal anfangen und es nachholen. Das ist unmöglich,
denn der Mcnsch ist nicht „so alt wie er sich fühlt". Aber daß in ihm
um diese Zeit oft das Gefühl lebt: Jetzt verstehe ich erst zu leben, jetzt müßte
es erst angehen — das ift ein Zeichen, Die Jugend allein, mit ihrer
oft dumpfen Bedrüngtheit durch uudurchhellte Uberfülle des Lebens, ist
nicht die Vollkommenheit des Menschen, Sondern wir sind sachlich genötigt,
einen Zustand für möglich zu halten, Ivo die Erfahrung des Lebens wieder
ein Material hätte, um sich anders als in bitteren oder beruhigten
Betrachtungen auszugeben; wo höchstes Wissen sinnvolle Pflege und Liebe

zum Leben lehrte, und dieses sich der Leitung durch echte Weisheit willig
schmiegte; wo die geistig ausgereifte Form Erfüllung und Spannung durch
neue Lebendigkeit erführe. Das Volk hat Sprichwörter für diesen
Entwurf: „Li ^eunssse ssväit, si visillesss pouväit!" (Ein ähnliches deutsches

Sprichwort findet sich in Luthers Tischreden,) All dies ist fast schon zu
eindeutig ausgedrückt; aber wenn die Menschen vom Alter durch den Tod
ins Nichts gerissen würden, so wäre es, als ob alle Individuen einer
Tier- oder Pflanzenart regelmäßig vor Erreichung dcr Vollausbildung
zugrunde gingen °),

Die christliche Lehre von der Auferstehung des Fleisches, die in der
Lehre mancher Theosophen und Okkultisten vom „Ätherleib" überraschende

6) Andre Malraux drückt diese Antinomie einmal dichterisch schön aus: „II
ksut eiuqusnte ans pour täire un Komme, cmquäule aus äe Säeritices, äe volonte,
äe tsut äe ekoses! Lr, quanä eet Komme esr luir, qusvä il n'v ä plus en lui rieu äe
I'eulänee, ui äs I'uäoleseeoce, il est u» Komme" (ein Mann), „il n'est plus bon qu'ä
mourir". („1,ä (,'ouäitiou Kuumine".)



Unsterblichkeit? 217

Bestätigung zu finden scheint, wagt Möglichkeiten von Ausblicken zu
eröffnen, die diesen Widerspruch überbrücken. Früher war die „Auferstehung
des Fleisches" einer der großen Verlegenheitsanlässe der Dogmatiker; schon

das spätantike Heidentum hat weidlich darüber gespottet. Heute ist uns
der reine Geist ein unerträglicher, sachlich unvollziehbarer Gedanke. Ein
mathematischer Himmel im Sinne Platons, ohne Sinnlichkeit, ohne die

Dichte und Süße von Farben, Düften, Formen — ein Glück ohne die diesseits

bezaubernde Mischung von Notwendigkeit und Einmaligkeit - wäre
uns die Hölle selbst. Sind Leben und Bewußtsein wirklich so unvereinbar,
wie uns von den Deutschgläubigen gesagt wird? Die neuere Philosophie
ist mehr und mehr zu der Einsicht gelangt, daß beide aus ihrem tiefsten
Wesen heraus aufeinander angelegt sind. Die zu erringende Selbstgenügsamkeit

des Geistes und Glaubens ist nur ein pi8 aller irdischer
Unzulänglichkeit — eine aufgenötigte Kampfhaltung; theologisch gesprochen eine

Prüfung. Glaube ist ein Konstruieren und ein Als-Ob des Nichtgegenwärtigen,

das durch moralische Kraft zu leisten ist. Jn seiner Höchstform
wird er eine ins Physische hineinreichende, ganz individuell bedingte Kraft;
und nach aller guten theologischen Lehre wird der blutige Krampf des

Geistes, sich selbst erfüllen zu sollen, eben in Zusammenhang mit diesem
Wege jenseits überwunden sein. So ist der Geist zuinnerst nicht vom Leben
geschieden, sondern vermag es geradezu zu erzeugen. Die Bekanntschaft
mit den Leistungen indischer Asketen, die man nicht mehr in Bausch und
Bogen bezweifeln kann, kann in dunkeln Stunden des Erliegens unter
die sinnlose Übermacht der Materie eine gewisse Hülfe über diese hinaus
bieten. Doch auch in allgemeiner zugänglichen Räumen vermögen wir
eine Vereinbarkeit von Geist und Leben zu ahnen: sei es das demütige,
aber seinen Gegenstand erst ganz ergründende Wissen um das Leben, das
im Alter aufleuchten kann — sei es die innigste geistige Durchhellung
gegenwärtiger Lebendigkeit in hohen Augenblicken der Jugend. Auch
unsere Herausgeber sagen, daß, „wenn das Leben sich selbst bewußt
genießen und betrachten will", die Aufspaltung im Individuum nötig ist.
So können Bewußtsein und Leben kaum absolute Gegensätze sein. Und
ebenso „Verbrauchtheit und Abgestumpftheit des Alters" im Gegensatz

zum „morgenfrischen Körper", dies könnten Bestimmungen nur diesseitigen

Daseins sein. Wenn die Last der Erinnerung und der Ziele den

Menschen stellenweise völlig aushöhlt, die Gegenwart aus sich fortzerrt
und das Leben austrocknet, so ist doch durch jede Nacht normalen Schlafes')
wieder eine verhältnismäßige Auslöschung, Erfrischung, Erneuerung selbsttätig

da; und eine solche könnte in unvergleichlich tiefer greifendem Maße,
gleichfalls ohne Abreißen der Persönlichkeitsidentität, der Tod bedeuten.

') ja sogar unruhigen Schlafes, in welchem die Gedankenarbeit unter
der Wachbewußtseinsschwelle pausenlos fortzugehen scheint — meil nämlich Erinnerung

und Jdentitätsbemußtsein dieser tranmartigen Gedankenarbeit alsbald hinter
ihr erlischt.



2IS Erich Brock

Wenn aber ber Geist etwas Stichhaltiges ist, so wird er außerdem irgendwie

einen fortschreitenden Gesamtertrag des Lebens enthalten und

aufweisen, und dazu muß wohl die Identität des Bewußtseins erhalten bleiben.
Wenn der Mensch laufend reicher und stärker wird, so erträgt er sich und
seine Identität ausgezeichnet. Ohne jenes hat aber Unsterblichkeit
überhaupt keinen Sinn,

Was vom spezifischen Schmerz des Bewußtseins gesagt wurde, ist allerdings

darum nicht eine leere Rede, die durch rein vernünftige Widerlegung

erledigt werden könnte. Wir Heutigen, die das Bewußtsein so hoch

getrieben haben wie keines der srüheren Geschlechter, wissen von jenem
Leiden am besten. Auch in seiner niedrigsten Form ist das Bewußtsein vom
Selbst und der Wille dazu keineswegs etwas durch sich selbst Bestand
Gewährleistendes, Auf diese bloß triebhafte Selbstbezogenheit zielend, sind in
unserm Buch und ost vorher ernst zu nehmende Vorwürfe gegen eine

Unsterblichkeitshoffnung erhoben worden, die sich allzu unumwunden mit
der religiösen Weihe versehen hat. Die bloße Gier und Angst des Menschen,

als Jch zu überleben, ist noch nichts Religiöses, Wird ihr dies zu
billig abgelassen, so kommt es zu jener Spießbürgerei, wo der Mensch
mit seinem ganzen Anhang von Alltagsverknüpfungen, von Titeln, Anekdoten

und Plunder jeder Art, mit aller engen und dumpfen Wärme
diesseitigen Daseins eisern die Ewigkeit zu erdauern verlangt. Das ist eine

Anschauung, die Gott kein größeres Geschäft beilegt, als allen unsern Kram
schön beisammen zu halten und zu sorgen, daß unsere bürgerlich
angenommenen Gewohnheiten über das Leben hinaus ungckränkt bleiben. Doppelt

ist solche Selbstumklammerung des Jch als Grundlage des

Unsterblichkeitsglaubens noch kein Rechtstitel auf solche — ebenso wie aus der bloßen
Todesfurcht des Menschen (die als Weltangst, als abgründige Verlorenheit

metaphysische Ausmaße annehmen kann) und der Tiere die Unsterblichkeit

des Individuums nicht zu folgern ist. Denn es könnte sich da um
eine bloße List und Veranstaltung der Natur handeln, um das Einzelwesen
trotz allem Jammer nach Kräften im Leben festzuhalten.

Die Todesangst kann bei ganz wert- und wesenlosen Menschen
wahnwitzige Formen annehmen. Und betreffs der Tiere«) genügt es, der

Schlachtung eines Schweines beizuwohnen, um sich über die da freigesetzten

Intensitäten Rechenschaft zu geben. Todesfurcht und Lebenswille
messen sich in ihrer Inständigkeit aneinander, und in dem gewaltigen,
nie abreißenden Laut des tropischen Urwaldes, der sich zu gleichen Teilen
aus Brunst- und Todesschreien zusammensetzt, wird dies Wechselverhältnis

zum Bilde. Was die Selbstumklammerung des Menschen anlangt, so

«) Es ist bekannt, daß viele Tiere, besonders wenn sie nicht mehr ganz
jung sind, schon durch bloßes Eingefangenwerden vor Angst einen Herzschlag
erleiden können.



Unsterblichkeit? 2l9

kann sie derart brutal werden, daß das Verlangen nach ewiger Dauer nur
noch als ungeheure Selbstsucht erscheint. Indem sie aber so ganz im
Natürlichen versenkt bleibt, scheint sie gerade für jene List der Natur zu
sprechen, welcher nichts Objektives entspräche. Die falsche Verübersinn-
lichung dieses Verhältnisses hat Ludwig Feuerbach in einem Wort unseres
Buches nach Verdienst gegeißelt. „Die Selbstverleugnung unserer modernen

Theologie ist nur Schein, nur Spiel. Das Individuum wirft sich nur weg,
um von Gott sich wieder zugeworfen zu werden, es demütigt sich nur vor
Gott, um in ihm sich selbst wieder zu spiegeln, sein Selbstverlust ist Selbstgenuß,

die Demut Selbsterhebung; es taucht nur unter in Gott, um
unversehrt wieder aufzutauchen und neu belebt an seiner eigenen Herrlichkeit

sich zu sonnen, es senkt sich nur hinunter, um die Perle seines
kostbaren Selbstes aus Gott wieder herauszufischen" (S.210).

Die Art, wie der Mensch von dieser kleinlichen Selbstgier loskommt,
ist seltener unmittelbare Erhebung aus einen höheren Standpunkt als
vielmehr dies, sich aus der mechanischen Umklammerung zu entlassen auf
Grund der Erkenntnis, daß sie durch ihren Krampf längst schon jeden
Inhalt der Ich-Form erwürgt hat. Entweder verlangt der Mensch dann nach

voller Auslöschung des Jch unter dem Druck der letzten Müdigkeit, des

letzten Ekels, er selbst zu sein. Ja selbst die Möglichkeit eines günstigen
Ausgleichs im Jenseits vermag ihn in solcher Lage oft nicht mehr zu
interessieren: das Spiel, das gegenwärtig mit ihm getrieben wird, erscheint

ihm dann so ruchlos, daß er den Gedanken, dies solle später wieder geheilt
und rückgängig gemacht werden, wie einen üblen Scherz empfindet. Wer
wollte hierüber dann rechten? Eine Stufe höher scheint der Trieb zu
liegen, sich schmerzlos im Alleinen aufzulösen — Tier und Pflanze, Berg
und Welle zu werden; und auf dieser Seelenlage, die ihre wesentliche
Entsprechung in bestimmten Schicksalslagen hat, Pflegen die Pantheisten zu
fußen. Solche Seelenlage ist nicht mehr der Drang zur Vernichtung, so

gewiß die Natur nicht nichts ist; sie ist vielmehr die gefühlte Notwendigkeit,

die Leere des Jch ins Erfüllte zu verlassen, und ein anderer Ausweg
als in die scheinbar greifbar vorliegende ichlose Natur scheint dann nicht
gegeben. Ob man aber diesen Rückweg ins Untermenschliche, Jchlose
ersehnt, oder eine Lösung nach vorwärts ins Übermenschliche, Über-Jch —
das ist eine Frage der Kraft, die dafür über ist.

Der Mensch, der gänzlich zu sich selbst gekommen ist, findet bald genug,
daß er die Quelle des Lebens nicht in fich hat. Das Leben verläßt ihn,
und er muß, ohne es fich geben zu können, sich selbst tragen. Wer die

möglichen Ausformungen dieses Verhältnisses ausgiebig kennengelernt hat, für
den ist die Individualität als so oder so bestimmte und geschlossene kein

großer Wert mehr. Er sucht sie zu öffnen, zu etwas hin, was selbst jene
Quelle hat oder ist. Das heißt nicht, er würfe sich an eine andere
Individualität weg, die letztlich im selben Falle ist; sondern ihm ist jede Art
Verdrängung der ausgeschöpften, abgestorbenen, nur noch peinlichen Teile



220 Erich Brock

seiner selbst dnrch ihr lebendiges Urbild recht — ob nun das, was herauskommt,

er selbst ist oder nicht. Dies ist der Sinn dessen, was die Theologen

seit den Victorinern als „Reine Liebe" bezeichnen: die völlige Hin-
genommenhcit von dem wahren Wesen, die auch über das nur noch

schmerzhafte Selbst rein hinweggeht. Der berühmte Schnlfall, der unter
diesem Titel Jahrhunderte lang die Theologen in Atem hielt, nämlich ob

der Mensch aus Liebe zu Gott gegebenenfalls auch seiner eigenen Verdammnis

zustimmen müsse, ist nur die sinnlose Systematisierung eines Grenz-
falls — nämlich des Stillhaltens im absoluten Nichts, wenn es auferlegt
wird. Angelus Silesius drückt das in seiner zugespitzten Weise so aus:

„Nichts ist der beste Trost: entzeucht Gott seinen Schein,
So muß das bloße Nichts dein Trost im Untrost scin,"

(Cherubinischer Wandersmann II L.)

Dieser Grenzfall bedeutet, daß alles wahre, alles anheimstellende
Vertrauen nicht sürchtet, „der Dumme zu sein"; — denn wenn dies möglich
wäre, wäre Vernichtung ohnehin das Wünschenswerte,

Wenn die Seele aus Haß gegen die eigene Begrenzung, Dürre, Ab-
ntttzbarkcit, Schmerzhaftigkcit — und aus ihrer Sehnsucht nach der strömenden,

dichten, verläßlichen Fülle selber — sich völlig fahren läßt: so ist

einfach die Probe darauf zu machen, ob und in welchem Sinne dann etwas

vvn ihr übrig bleibt. Ob man darnach fragt, ehe man es tut, oder ob

man es auf jeden Fall tut — dns ist einfach eine Frage der Dringlichkeit

jenes Hasses, jener Sehnsucht, Die, welche diesen Weg weit
verfolgt haben, berichten, es bleibe schließlich alles, was Wesen und Wirklichkeit

besitzt, ja es gelange erst wirklich zu sich selbst. Das wäre genug. Was
dies Wesentliche ist, ist dann unwesentlich.

Doch wissen wir ziemlich genau, was wir uns darunter vorstellen.
Die Einswerdung mit dem Unendlichen, die wir in den großen Augenblicken

des Lebens begreifend ersehnen, uud die zu einem geduldig getätigein

Werk dcs Alltags werden sollte (obwohl oft erst der unbedingte Ekel,
der Wille zur Vernichtung den Anstoß dafür gibt) — sie ist eine Ganzheit,
bei der das Ganze alles in allem ist, und der Teil doch erhalten bleibt
— sei es auch nur, um das Ganze in sich und sich im Ganzen zu fördern,
zu hegen, erkennen, lieben, genießen. Eine weitere Ausführung dieses

Gedankens unterlassen wir jedoch, da man an dem Punkt, wo alle
Gegensätze ausgeglichen werden, notwendig leicht in Schönrednerei verfällt,
die der Wahrheit der Idee nur Abtrag tut. Dies Zusammenfallen der

Gegensätze wird überhaupt nur begriffen im Maß wie es verwirklicht wird
— und nur so wird auch das auszehrende rein theoretische Bewußtsein
zurückgedrängt.

Inzwischen ist es allein das Vertrauen, welches die verkrampfte Über-

wachheit organisch zu dämpfen vermag, die ihrer selbst nur noch in der

Vernichtung ledig werden zu können meint. Den Geist durch den Geist in



Unsterblichkeit? 22l

die Luft sprengen, dieses Rezept Ernst Jüngers hilft nicht; sondern wenn
etwas, dann daß das Bewußtsein sich aufs bewußteste in sinnvollem Glauben
einübe. Bewußtsein ist weithin gleich Mißtrauen. Das vordringende
Bertrauen aber entläßt immer weitere Bezirke des menschlichen Seins aus
der ängstlichen Überwachung durch das Bewußtsein in ein Auf-sich-beruhen
von erneuter Naturhaftigkeit und öffnet sie dem unsterblichen Alleben. —
Doch von allem, was eine selbstgesetzliche Linie des Menschen durch seine
vielen Tode hindurch anzudeuten scheint, eine Verbürgung des „Bleibens"
durch den „Glauben" (Ies. 7,9), darf nur mit äußerster Vorsicht geredet
werden, denn nicht im Glauben, sondern in dessen Gegenstand liegt die

Stetigkeit — und nur, sofern er eben dies glaubt, auch im Glauben selbst.
So weit aber vorläufig nur durch Auslöschung des Bewußtseins das

Leiden an der Unwesentlichkeit aufgehoben werden könnte — so ist dies

vielleicht gerade eine wichtige Instanz im Unsterblichkeitsstreite, Es gibt
vielleicht Fälle, in denen das Bewußtsein gerade darum bleiben muß, weil
das Leiden nicht aufhören darf, sondern zu einem Grade gesteigert werden
soll, daß es dann allererst bestimmte Erkenntnisse, die gebraucht werden,
hervorprcßt. Und die unzerreißliche Selbstidentität muß zuweilen
vielleicht zu einem Grade von Unwesentlichkeit gebracht werden — alles an
Inhalt, an Naturausstattung, an mitbekommenen Gütern muß derartig
auf den Nullpunkt herab gebracht werden, daß nur noch die nackte formale
Selbigkeit der Person übrig bleibt: — damit an diesem Grenzpunkt gegen
das Nichts sich die Macht des Geistes offenbar werde, der sich dann nicht
ins Nichts hinabfallen, sondern an sich selbst klammern und sich daran
wieder ins Sein zurückschwingen soll. So zeigt sich im Bewußtsein die

„ungeheure Macht des reinen Jch", die zuerst nur negativ und zerstörend
schien — wie sie Hegel in einer gewaltigen Stelle feiner „Phänomenologie"

preist (ed.Lasson S.22). Doch auch hier wieder ist der Vorbehalt
zu machen, daß wir am Punkt stehen, wo eigentlich zwar die Aussagen
gemacht, aber auch gleich wieder aufgehoben werden müssen — wo alles
Theoretische und Systematische so unentbehrlich gewagt wie auch seiner Zer-
brechung dargeboten werden muß,

VI.

Schließlich wird überhaupt für jeden die Frage, ob die Bewußtseinsstetigkeit

im Tod erhalten bleibt, nach seinem Gottesbegriff entschieden.

Ist Gott nur ein Wesen blinden Webens, so findet das Bewußtsein des

Einzelwesens in ihm keinen Halt und muß zur Vereinigung mit ihin
abgelegt werden. Ist Gott a u ch die höchste Form des Bewußtseins, so ist das

Einzelbewußtsein und das Einzelschicksal in ihm „aufgehoben". Darin löst
sich dann auch die gleichfalls damit genau zusammenhängende Frage der

Vorsehung, und besonders dessen, was die Theologen „proviäsntiä oirea
Wimms," nennen: ein reines Scheinproblem, Die „Vorsehung für das

Kleinste" hat immer wieder den Spott derer hervorgerufen, welche gegen



222 Erich Brock

eine Verspießbürgerlichung der Religion kämpften. Dies „Kleinste" ist eine

moralische oder gar keine Bestimmung: jedenfalls keine Phy-
sikalische. Wenn aber eine moralische, so ist es eben die behäbige odcr

angstvolle Selbstversessenheit, die den Menschen und alles Seinige klein
macht. Die Vorsehung, welche dieser Selbstversessenheit genug täte,
erschiene in der Tat unter dem kleinlichen Bilde einer Telephonzentrale in
einer Lebensmittel-Großhandlung, die unaushörlich stecken und schalten
muß, um all die Bestellungen der kleinen Kramläden unter einen Hut zu
bringen. Sobald aber der Mensch vertrauend und dem Schicksal möglichst
wenig nachrechnend lebt, so gibt es eigentlich nichts Kleines und nichts
Großes mehr. Selbstverständlich ist es auch dann gut, für das
Lebensunwichtige nicht die letzten Instanzen bewußt aufzubieten; aber aus Angst
vor Kleinlichkeit und aus Besorgnis, die Vorsehung im einzelnen nicht
aufweisen zu können, sie sich in einer verschwommenen Weise als
allgemeine vorzustellen, führt zur Aufhebung des Begriffs selbst. Mit
vollem Recht sagt Sextus Empiricus (Pyrrh. Hhpot. III 1 gegen Ende) s)

gegen das stoische Geschwätz von der „Vorsehung im Großen und Ganzen",
daß eine Vorsehung, die sich nicht ans alles erstreckt, keine ist, und daß

ohne Vorsehung kein Gott ist — eine Folgerung, die er dann auch wirklich

zieht. Allerdings muß einen wohl diese Folgerung mindestens sehr

ernstlich angefochten haben — denn es gibt bourgeoise Damen genug, die

nicht die geringste Schwierigkeit darin finden, umringt von einem
Weltuntergang die richtige Temperatur ihres Kaffees und die Lieblingsspeise
für ihren Pudel von der Vorsehung zu erwarten.

Eine Zweiteilung, wie Malebranchc sie vornimmt, wonach Gott
einfach gleich dem mechanischen Naturgesetz ist, und Christus als eine Art
Privatsekretär dieser eiskalten anonymen Aktiengesellschaft die Bettelbriefe
entgegennimmt und den Dispositionsfonds der Gnade entsprechend
verteilt — das schiebt das Problem nur weiter. Immerhin liegt dieser
Konstruktion vielleicht ein Gefühl zugrunde, das in der Tat sich immer wieder

auferlegt: als ob die Vorsehung wirklich verschiedene Stockwerke hätte,
Sie finde für die Wesen dumpfen Seins in einer mehr gattungshaften
Weise statt; während betreffs des Menschen, im Maße wie er die

Einzelheiten seines Daseins immer rückhaltloser und vollständiger Gott
unterstelle und sich den zarten Schwebungen des göttlichen Willens-Lebens
in ihm zuwende und öffne, auch die Vorsehung sich unaufhörlich verfeinere
und individualisiere. Dcr Anteil des Zufälligen am Schicksal werde damit
ins Unendliche immer geringer. Schölling äußert denselben Gedanken in
Bezug auf die Gesamtgeschichte. Er sagt im „System des transzendentalen
Idealismus", in einer dritten Periode derselben werde, was in den früheren

s) In der Übersetzung dieses Werkes, die E. Pappenheim in eine dem Deutschen

entfernt ähnliche Sprache vorgenommen hat (Leipzig, F, Meiner), auf
S. 16S/6.



Unsterblichkeit? 223

als Natur und Schicksal erscheine, sich als Vorsehung entwickeln und offenbar

werden. — So wie wir in den letzten Jahrzehnten gelernt haben, den

Kosmos und seine Feinstruktur, die Kristall- und organischen Formen, die

Seele und die Geistesgeschichte nicht mehr als Aggregat, sondern wieder
als Ganzheit zu sehen, so muß uns auch das individuelle Schicksal als

Gestalt erscheinen und als in seiner Gestalthaftigkeit wirklich. Aber
auch hier kein Schritt ohne größte Vorsicht. Gestalt erscheint nns im
Schicksal nur, wenn wir in ihm und um es kämpfen, mithin nnr in Bezug
auf uns felbst oder in Bezug auf Menschen, um deren Schicksal wir
unter vollem Einsatz unser selbst ringen. Also keine leichtgeschürzten Urteile
rein theoretischer Art über Schicksale; sie sind salsch! Will man sein
Schicksal zu genau oder gar erbaulich verstehen, so ruft das, wie
jedes andere mechanische Sicherungsstreben, ohne Verzug die Ausbrüche
der furchtbaren schneidenden Jronie Gottes hervor. Daher auch größte
Zurückhaltung in allen noch so ingeniösen Versuchen, große Gesamtschicksale

zu Zwecken der Theodicee als im vernünftigen Dienst von
Einzelschicksalen zu erweisen. Soweit Gedanken hierüber uns unerläßlich
erscheinen, muß man sich mit dem weitesten Rahmen begnügen und auf
Ausfüllung verzichten. An sich besteht zwar keine Unvereinbarkeit zwischen
beiden Arten von Schicksal, selbst nicht bei den großen Kriegsschicksalen,
Das Zusammenbringen von einer Million Kriegstode und ihrem angenommenen

individuellen Sinn ist an sich nicht schwerer als das Zusammenbringen

von einer Million anderer Schicksale, deren individueller Sinn
irgendwie im Weltgeschehen zusammengehen soll. Die Kleinlichkeit setzt

erst ein, wenn wir das Gesamtgeschehen mit seinem Eigen-Sinn als dem

Einzelschicksal bloß dienstbar und werkzeughaft untergeordnet annehmen
zu müssen glauben. Die Möglichkeit, etwa ein großes, in seinem Eigenwesen

ausrecht erhaltenes Völkerschicksal auch als jedem Einzelwesen
genugtuend zu denken, können wir aber vielleicht auf folgende Weise
andeuten. Auch in den großen Meisterwerken der Menschenkunst decken sich

die verschiedenen, an sich ganz wesensverschiedenen Abmessungen wie durch
ein Wunder an Künstlichkeit: so allgemein Ausdruck und Sachdienlichkeit,

so im Staate Organismus und vernünftige Wohlfahrtsanstalt, in der
Malerei Zeichnung und Farbe, in der Baukunst Schauseite und Jnnenstruk-
tur, in der Musik Melodie und Harmonie — ohne daß das eine dem andern
bloß diente. Bei den größten Künstlern sehen wir das Erdenkliche an scheinbar

willkürlich zusammengestellten Selbsterschwerungen überwunden —
etwa in Bachs „Kunst der Fuge" — und was herauskommt, ist volles
Aus-sich-strömen freien Lebens. Wir sehen hier eben die Form selbst mit
allen ihren Dimensionen aus ihrem Mutterschoß entspringen in der
Eindeutigkeit eines organischen Vorgangs, aber nicht typisiert, sondern völlig
individuell — etwa wie die Entfaltung eines Blätterdachs aus einem
Vegetationspunkt, wo Form und Stellung jeden Blattes in fich zentriert
erscheint und doch mit Form und Stellung aller andern zusammentrifft



224 Erich Brock: Unsterblichkeit?

und mit diesen ein geformtes Ganzes ergibt'«). So ist auch in der
Vorsehung das Individuelle unmittelbar substantiell. Es findet vorwärts
seine individuelle Erfüllung von der allgemeinen Substanz her im Maße,
wie es sich auf sie zurück nehmen läßt. Der Mensch ragt nicht mit seiner
individuellen Bewußtheit und deren Verwicklungen im Haupt über einen
Gott ins Leere hinaus, der nur dumpf seine Füße umfinge. Die Vorsehung
ist Ein-und-alles.

Wer aber nicht den Gedanken zu fassen vermag, daß hier nur die
Haltung des Menschen, nicht deren Gegenstände „klein" und „groß" sind, der
kann auch auf negativem Wege überzeugt werden. Die Idee physikalischer
Kleinheit oder Größe vor Gott ist unvollziehbar. Die Gesamtheit der Dinge
mag soweit vielleicht in Gottes Blick liegen gleich einer mathematischen
Reihe, Die Richtungen dieser Reihe können wir, wenn wir von einem

absoluten Maßstab durch das Menschsein absehen, nicht mehr „Groß" oder

„Klein", sondern „Größer" und „Kleiner" — oder, bei Annahme einer
Unendlichkeit dieser Reihe in abstrakter Weise „Plusrichtung" und
„Minusrichtung" nennen. Wobei es natürlich willkürlich ift, wo plus, wo minus
hingelegt wird. Wenn aber seit dem Einbruch des Unendlichkeitsgedankens

das „Kleine" und doch für den Einzelnen so Wichtige des
Einzelschicksals kaum noch Mut zu fich selbst hat — auch für die Gegenwart der

hier eintretende Gedanke einer göttlichen „Liebe" zum Einzelnen jedenfalls

nicht mehr einen naiven Ertlärungsgrund abgibt — so kann doch

gerade aus dem Unendlichkeitsgedanken eine Uberwindung dieser Schwierigkeit

erfolgen. Wenn das Individuum nicht Mittelpunkt des Weltalls
ist, so ist es darum als solches immer noch so gut wie jedes andere
Individuum, aus denen allen zusammen eben das Weltall besteht. Vor dem

Unendlichen ist das Große und das Kleine gleich viel: entweder Nichts,
oder grundsätzlich irgendwie Alles, je nachdem was das Unendliche selbst

ist, ob Nichts oder Alles. Um dies „Alles" aus dem Individuum
Herauszuholen, auch nur soweit unser Blick ohne Verschwimmen reicht, ist
Unsterblichkeit Vonnöten,

">) Wir denken etwa an das eindrückliche Bild des Knotenfutz (Ltreptopus
smplsxikolius) unserer Bergwälder,


	Unsterblichkeit?

