
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 2-3

Artikel: Heinrich Wölfflin zum achtzigsten Geburtstag, 21. Juni

Autor: Guyer, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schiller und das Problem der Freiheit 127

Hof, den der Bauer als Herr besitzt. Wir mögen Schillers „Tell"
aufschlagen, wo wir wollen, wir sagen immer wieder aus innerstem Herzen:
„Ja! So ist es" oder „So sollte es sein!" Gottfried Keller hat im „Grünen
Heinrich" die ewige Gegenwart von Schillers „Tell" zn zeigen versucht
in jener denkwürdigen Aufführung, wo das Leben und die Dichtung sich

aufs wunderbarste verschlingen. Es ist für ein Volk ein großes,Glück,
ein solches Werk zu besitzen, an dem es das Bleibende im Vergänglichen
wahrnimmt und sein höheres Wesen, von allen Schwächen gereinigt, vor
sich sieht.

Heinrich Wölfflin zum achtzigsten Geburtstag,
27. Juni.

Von S. Guver.

H^m 2l. Juni feiert Heinrich Wölfflin seinen achtzigsten Geburtstag und^ alle diejenigen, denen Renaissance- und Barockkunst irgend einmal
ini Leben etwas bedeutet haben, werden an diesem Tage mit besonderer
Dankbarkeit des Jubilars gedenken. Meine eigenen Studiengebiete liegen
nun freilich diesen neueren Kunstepochen denkbar ferne, denn ich habe mich
vor allem immer wieder mit den Problemen jener wichtigen Übergangszeit

beschäftigt, die dem Untergang des römischen Weltreichs folgte und
der abendländisch-mittelalterlichen Kultur voranging. Wölfflins Bücher
sind also, so sagte ich mir früher, nicht für mich geschrieben und das mag
der Grund sein, daß ich sie eigentlich erst relativ spät kennen lernte. Als
ich dann aber zum ersten Mal ein Buch Wölfflins in die Hand nahm, wurde
ich von der Art der Darstellung förmlich gefesselt und mit der Zeit wurden
mir Wölfflins Bücher immer wichtiger. Denn hier trat mir eine Darstellung

entgegen, die sich von den Methoden, die ich bisher angewendet hatte,
schon prinzipiell sehr stark unterschied. So kam ich schon bald zur Einsicht,
daß ich bisher den großen Entwicklungsstrom der mittelmeerisch-abend-
ländischen Geschichte eigentlich mehr an der Oberfläche beobachtet hatte.
Jch hatte mich darauf beschränkt, nur die ohne weiteres sichtbaren
Wellenbewegungen und eigenwilligen Kräuselungen dieses Stroms in Betracht zu
ziehen und dieselben mit ebenfalls mehr an der Oberfläche hervortretenden
verwandten kulturellen, künstlerischen und historischen Erscheinungen zu
vergleichen. Nun aber wurde ich dazu geführt, auch auf die ruhig und

ungehindert einherfließende Tiefe des Stroms zu achten, von der alles
Einzelne, alles Besondere und Eigenwillige der Oberfläche in hohem
Grade abhängt und bestimmt wird.

Wenn wir nun Wölfflins kunstwissenschaftliche Tätigkeit als Ganzes
betrachten, so besteht vielleicht einer der wichtigsten Beiträge, den wir



I2S S, Guyer

ihm zu danken haben, eben darin, daß er uns auf diese in der Tiefe sich

vollziehende anonyme Kun st entwickln ng aufmerksam gemacht

hat, die allem künstlerischen Geschehen zu Grunde liegt. Wahrend früher
die Kunstgeschichte sich in erster Linie mit Sachforschuug befaßte und die

Entwicklung der Kunstformen vor allem nach kulturellen und historischeu
Maßstäben beurteilte, hat uns Wölsflin gezeigt, daß die Verschiedenheit
der uns entgegentretenden Formen vor allem dadurch bedingt ist, daß
das Auge die ihm entgegentretende Umwelt in verschiedenen Zeiten auf
verschiedene Weise gesehen, bezw, auf verschiedene Weise dagegcn
reagiert hat. Diese Wandlungen der Sehentwicklung, die sich in großer
Tiefe vollziehen, beeinflussen nun die Formphantasie und bestimmen
dadurch auch die Art des Gestaltens in den verschiedenen Zeiten auf
verschiedene Weise. So gelangt das Auge nach gewissen primitiven
Borstellungsstufen mit der Zeit dazu, die Erscheinungen klarer und deutlicher,
sowie schärfer begrenzt zu sehen und in solchen Epochen — die Renaissance
gehört in erster Linie dazu — bildet die Phantasie ihre Formenwelt in
der gleichen Art, wie ihr die Dinge erscheinen. Sie sügt ihre Bauten, sie

entwirft ihre Gemälde, sie meißelt ihre Plastiken in klar faßbaren, deutlich

durch Linien begrenzten und flächig geschichteten Formen. Dabei
verbinden sich diese Einzelformen zu einem geschlossenen und in sich begrenzten,

streng tektonischen Ganzen, bei dem aber die einzelnen Teile — trotz
ihrer Einbindung ins Gesamte und trotz ihrer harmonischen Verbindung
zu einer Einheit — ihren selbständigen Charakter nicht aufgeben und sich

als „selbständig atmende" Teile von einander abheben.
Aus dieser tektonischen Erfassung der Gegenstände, die uns überall

so klar überschaubar und deutlich begrenzt entgegentreten, hat sich dann
aber die nach dem malerischen Pol orientierte Einstellung des Barockzeitalters

entwickelt, bei der die Formen gehäuft, zusammengedrängt,
verschmolzen und neuen Ausdrucksgehalten dienstbar gemacht werden,

Wölfflins eingehenden Formanalysen danken mir nun die Erkenntnis, daß

auch dieser Wandlung eine neue optische Einstellung zur Welt des Sichtbaren

zu Grunde liegt. Das Auge sieht nicht mehr in Umrissen und
Flächen, die Linie wird entwertet; die Erscheinungen treten einem nicht
mehr als einzelne, feste und faßbare Werte, sondern mehr in malerischer
Weise in ihrer Gesamtheit und als optischer Schein entgegen, bei dem

die frühere Klarheit gedämpft ist und nun auch das Tiefenhafte, das

Hintereinander (statt des flächenhaften Nebeneinander) zu einem wesentlichen

Bestandteil der Komposition wird. Die tektonische Strenge der

früheren Geschlossenheit wird aber dadurch aufgelöst, gelockert und
entspannt; an Stelle der Selbständigkeit der einzelnen Teile treten das

Einheitliche und „die Unterordnung der übrigen Elemente unter ein unbedingt
Führendes".

Dieses Herausarbeiten der dem Werden der Kunstwerke zu Grunde
liegenden künstlerischen Sprache und die klare begriffliche Formulierung



Heinrich Wölsflin zum achtzigsten Geburtstag 129

der Formenphantasie ganzer Epochen ist darum so überaus wichtig, weil
wir erst dadurch in die Lage versetzt werden, die Rolle, die die einzelne
Persönlichkeit und das Volk, die Rasse in der Entwicklung der Kunst gespielt
haben, klar abzugrenzen und so in ihrer richtigen Bedeutung zu erkennen.
Nur angedeutet sei hier, daß Wölfflin felbst immer wieder, z, B. in seinem
Buche über „Jtalien und das deutsche Formgefühl", diese trotz aller
Gemeinsamkeiten des Formensinns der Epoche tatsächlich bestehenden und
stets zu besonderem Ausdruck drängenden Unterschiede auf meisterhafte
Weise zur Darstellung gebracht hat.

Es ist selbstverständlich, daß die von Wölfflin für Renaissance und
Barock geschaffenen Stilbegriffe nicht ohne weiteres auf andere Zeiten
übertragen werden dürfen; trotzdem aber sind seine Formanalhsen von
Renaissance und Barock als methodisches Vorbild auch für andere Zeiten
von größter Bedeutung. Denn es ist klar, daß jedem Zeitalter eine ganz
bestimmte optische Einstellung zu Grunde liegt, ohne deren Klarlegung
wir die künstlerische Entwicklung der betreffenden Epoche kaum richtig
verstehen können. Dies wurde mir nun gerade beim Studium von Bauten
der frühchristlichen Zeit klar. Denn oft wurden da byzantinische Kirchenbauten,

wie der Jnnenraum der Hagia Sophia von Konstantinopel und
die gleichzeitigen antikisierenden Steinkirchen Syriens und Mesopotamiens
auf Grund gewisser Äußerlichkeiten der Planbildung :c. ganz unterschiedslos

in eine und dieselbe Entwicklungsreihe hineingestellt, ohne daß man
darauf geachtet hätte, daß sie in Wirklichkeit ganz verschiedenen Welten
entstammen und ihre Baugedanken mit einem in diesem und jenem Falle
ebenso verschiedenen künstlerischen Wortschatz zum Ausdruck bringen. Der
byzantinischen Hofkunst z. B., deren Hauptrepräsentant die Hagia Sophia
ist, lag es nicht daran, durch Säulen und Gebälke klar gegliederte
Bauwerke aufzurichten, sondern feierlich ausgeweitete, ohne bestimmte Grenzen

durch- und ineinanderwogende Raumphantasien zu verwirklichen, deren

Wirkung durch die farbenglühenden Mosaiken noch gesteigert wurde; sie

vertritt also eine Stilstufe, bei der die der künstlerischen Entwicklung
zu Grunde liegende Einstellung die antiken Elemente ihres tektonischen

Charakters mehr oder weniger entkleidet und nach einer Richtung
fortgebildet hat, die mehr mit malerischen Mitteln arbeitet. Die vielen
Kirchenruinen Kleinasiens, Syriens und Mesopotamiens dagegen haben den

ganzen Formenapparat der hellenistischen Antike mit seinen plastisch
vortretenden, die Baublöcke und Räume klar gliedernden Einzelformen zu
besonders starkem Ausdruck gebracht, weil hier die tektonische Einstellung
der Antike, wenn sie auch nach ganz bestimmten Richtungen hin weiter
entwickelt wurde, immer noch lebendig war. Jn welcher Tiefe diese antikisierenden

Anschauungsformen in Vorderasien verwurzelt waren, konnte uns
klar werden, als wir von der ganz unerwarteten Entdeckung frühislamischer
Mosaiken im Moscheehof von Damaskus hörten; denn hier tritt uns in
ummayadischer Zeit(!) eine Darstellungsart entgegen, die von den die



13« S, Guyer

visionäre Feierlichkeit der Jnnenräume steigernden byzantinischen
Mosaiken nichts weiß und die sich dafür am zerstreuten Nebeneinander von
Einzelheiten in einer Weise erfreut, die uns ohne weiteres an die antiken
Malereien von Boscoreale u. a. O. erinnert.

Diese beiden Beispiele — von Byzanz einerseits, dem christlichen
Vorderasien andrerseits — zeigen uns zugleich auch, daß die geschichtliche
Entwicklung der Sehformen oft recht verschlungene Wege geht, daß zu gleicher

Zeit an einem Orte eine Auflockerung der Tektonik stattfindet, während
man anderwärts auf älteren Stilstufen verharrt. Hier sehen wir nun, wie

richtig es ist, wenn Wölfflin immer wieder betont, daß die Entwicklung
der optischen Einstellung nicht gleichsam ein mechanischer Prozeß ist, der

wie ein Apparat ganz automatisch „abschnurrt", denn die Sehentwicklung
stehe nicht nur „bedingend", sondern auch „bedingt" in der Kunstcntwick-
lung mitten drin. Sie ist kein eigenwilliger Separatprozeß, der für sich

allein vor sich geht und nach dem sich alles andere zu richten hat;
überkommene Formen, stoffliche Bedingtheiten, Zeitströmungen und
Rasseneigenschaften, Verstandes- und gefühlsmäßige Einstellungen, neue
Ausdrucksgehalte haben die Entwicklungen der Formenphantasie mit beeinflußt,

haben sie abgebogen, mitunter beschleunigt oder verlangsamt, in
andere Bahnen gelenkt und ihnen neue Nuancen verliehen.

Aber trotz dieser Verschiedenartigkeit und Kompliziertheit aller historischen

Entwicklungen müssen wir immer wieder daran festhalten, daß die

allgemeine künstlerische Entwicklung, trotz all dieser Ablenkungen, sich

nicht willkürlich und von ungefähr vollzieht, sondern von — allerdings
nicht immer leicht erkennbaren — strengen Gesetzen, Normen
und Ordnungen abhängig ist. Dies muß gerade heute sehr betont
werden, denn wir leben in einer Zeit, in der man immer wieder
die Meinung vertreten hört, daß jede Persönlichkeit, jede Rasse, jedes
geschichtliche Ereignis etwas absolut Einmaliges, mit nichts anderem
Vergleichbares und niemals in der gleichen Form Wiederkehrendes sei. Eine
solche Geschichtsauffassung, die nur Überraschendes und Unerwartetes,
Unberechenbares und Unvorausgesehenes kennt und nur irrationale Kräfte am
Werke sieht, entzieht sich aber jeder rationalen Beurteilung und schließt
jede historische Methodik aus. Dem gegenüber aber zeigt uns ein
unvoreingenommenes Studium der Tatsachen, daß es doch überall im Bereich
des Geschehens Normen und Gesetze gibt, die in der unwandelbaren Natur
des Menschen begründet und verwurzelt sind und die daher durch alle
Zeiten hindurch gleich bleiben. Und da wirkt es immer wieder befreiend
auf einen, daß unter den Kunstwissenschaftlern besonders Wölfflin immer
wieder auf solche allgemeine, selbst in den Tiefen anonymen Geschehens

wirksame menschliche Normen und Gesetze hinwies, nach denen sich die

Einstellung des Menschen zur sichtbaren Welt in klar deutbaren und
erkennbaren Stufen entwickelt hat und denen selbst die großen Persönlichkeiten

und die Völker in all ihrer Verschiedenartigkeit unterworfen sind.



Heinrich Wölfflin zum achtzigsten Geburtstag I3l

Als ich noch jung war und viele Kunstwissenschaftler ihr einziges und
höchstes Ziel in der reinen „Sachforschung" sahen, konnte man etwa das
Urteil hören, daß Wölfflin sich viel zu wenig mit der Sache selbst, dem

einzelnen Kunstwerk, beschäftige, daß seine Arbeit vor allem Probleme
ganz allgemeiner Art umfasse und daß sie immcr wieder darauf hinauslaufe,

allgemeine ästhetische Gesetze aufzustellen. Ein Urteil, das in seiner
vagen und oberflächlichen Verallgemeinerung wirklich grundsätzlich falsch

ist! Denn es gibt wohl kaum einen Kunsthistoriker, der mit der gleichen
systematischen Strenge stets das einzelne Kunstwerk in den Mittelpunkt all
seiner Untersuchungen gestellt hätte und der immer wieder von der tatsächlichen

Wirklichkeit, d. h. von der sinnlich-konkreten Erscheinungsform des

vom Künstler Geschaffenen ausgegangen wäre. Und diese Methode ist auch

tatsächlich die richtige: nicht nur weil sie am anschaulichsten wirkt und
daher pädagogisch am meisten Erfolg verspricht, sondern vor allem, weil
Kunst eben keine im luftleeren Raum existierende Größe ist. Daher sind
denn auch alle Kunstnormen und Kunstgesetze nur im lebendigen und
konkreten Kunstwerk zu suchen und zu finden. Und bei diesen Untersuchungen
des einzelnen konkreten Kunstwerks ist nun Wölfflin — darin ist er mir
besonders wichtig geworden — immer vom Ganzen ausgegangen. Damit

soll aber nicht etwa gesagt sein, daß er dic Einzelheiten eines Kunstwerks
vernachlässigen würde; er beschäftigt sich vielmehr immer in ganz ausführlicher

Weise mit dem Detail. Jn der Einleitung zu seinen „Gedanken zur
Kunstgeschichte" erzählt er, daß er in zweistündigen Übungen ein ganzes
Semester lang über ein einziges Bild der Pinakothek, Peruginos
„Erscheinung Marias vor dem heiligen Bernhard", habe arbeiten lassen. Das
entspricht durchaus Wölfflin'scher Art und man kann sich denken, daß
dabei auch viel von Einzelheiten die Rede war. Aber diese Einzelheiten
sind für ihn niemals etwas gesondert für sich Bestehendes; er lehrt uns
vielmehr, in jeder Einzelform das Ganze und das Allgemeine zu sehen

und betont immer wieder, daß schon in der unscheinbarsten Einzelheit alles
Wesentliche der Formempfindung des Ganzen enthalten sei. Solche
Beobachtungen mögen ja bei Kunstwerken der neueren Zeiten, wie der Renaissance
und des Barock, die in den meisten Fällen mehr oder weniger vollständig
erhalten sind, etwas Naheliegendes, ja Selbstverständliches sein. Anders aber
steht es, wenn wir es mit nur fragmentarisch erhaltenen Werken zu tun
haben, wenn Ruinen, bei denen nur noch wenige Einzelheiten zu uns sprechen,

unsern Forschungsgegenstand bilden. Da wird man gerne dazu verleitet,
sich vor allem als Spezialist zu fühlen, nur an Einzelheiten zu denken und
seine Aufgabe als erledigt anzusehen, wenn man — ohne sich weitere
Zusammenhänge auch nur überlegt zu haben — diese Einzelformen mit denen

anderer Denkmäler verglichen hat, Jn solchen Fällen aber empfindet man
es mit besonderer Dankbarkeit, wenn man immer wieder darauf hingewiesen

und dazu erzogen wird, die oft spärlichen Fragmente nicht nur mit
der Lupe zu bearbeiten und nicht nur als allein für sich bestehend anzu-



132 S, Guyer: Heinrich Wölsslin znm achtzigsten Geburtstag

seheu, sondern in ihnen den Ausdruck eines srüher bestehenden Ganzen
zu sehen. Diese Bemühungen, bei der Beurteilung des Details das Ganze
nie aus den Augen zu verlieren, scheinen mir gerade in unserer Zeit
besonders beherzigenswert zu sein, denn hin und wieder wird in allzu starker
Berücksichtigung der stofflich-materiellen Seite künstlerischen Schaffens die

Ansicht vertreten, daß man bei kunstwissenschaftlichen Untersuchungen und
Formanalysen, entsprechend dem allmählichen Entstehen nnd Werden des

Kunstwerks, vom Einzelnen ausgehen und von hier aus die langsame
Entwicklung zum Ganzen verfolgen müsse. Demgegenüber aber muß doch

gesagt werden, daß das fertige Ganze im Geiste des Künstlers bereits
existiert, bevor er die Farben gemischt, den Meißel zur Hand genommen und
die Mauern hat aufschichten lassen. Daher scheint mir auch die Wölfflin'sche
Methode, vom Eindruck des fertigen Werks auszugehen, nicht nur
unangreifbar und methodisch richtig, sondern auch der beste Weg, dcn Intentionen

des Künstlers so nahe wie nur irgend möglich zu kommen. Dabei
leugne ich nicht, daß der Beurteiler des fertigen Kunstwerks stets in der

Lage sein muß, die verschiedenen Phasen der Ausführung eines Kunstwerks

von den Teilen zum Ganzen auss genaueste zu kennen, da ja im
Schaffensprozeß des Künstlers das Verhältnis des Ganzen zu den Teilen
nicht nur ein „Bedingendes", sondern in Nebensächlichem mitunter doch

auch ein „Bedingtes" sein kann.
Vielleicht darf ich in diesem Zusammenhange erwähnen, wie sehr

Wölfflin seinen Fachgenossen stets auch persönlich entgegengekommen ist.
Jmmer hatte er Zeit für einen und durfte man diese und jene Frage mit
ihm besprechen; selbst Problemen, die scinen eigenen Studiengebieten
ferner lagen, brachte er Interesse entgegen, und nie verließ man ihn, ohne
irgend einen wertvollen Hinweis, eine fruchtbare Anregung mit sich nach

Hause zu nehmen. Mit wärmster Anteilnahme verfolgte er auch stets unsre
persönlichen Anliegen und daher ist es einem ein wirkliches Bedürfnis,
ihm an einem solchen Tage für alles uns so freundschaftlich dargebrachte
Interesse den allerherzlichsten Dank auszusprechen.

Wenn ich hier in zwangloser Weise den einen und andern Gedanken

hervorgehoben habe, der mir persönlich bei der Lektüre der Werke Heinrich
Wölfflins wichtig geworden ist, so bin ich mir vollständig bewußt, daß mit
diesen paar Bemerkungen niemals der „ganze" Wölsslin erschöpft ist. Diese
Zeilen sollen eben nur an einigen herausgegriffenen Gedanken klar machen,
welch fruchtbare und reiche Anregungen wir Heinrich Wölfflin verdanken;
sie sollen dem verehrten Jubilar zeigen, wie sehr sich auch Fernerstehende
an diesem Tage mit ihm sreuen und wie dankbar sie alle seiner gedenken.


	Heinrich Wölfflin zum achtzigsten Geburtstag, 21. Juni

