
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 2-3

Artikel: Eroberung des Friedens

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eroberung öes Zrieöens.
Von Erich Srock.

HV^ach dem letzten Kriege war das Wort „Nie wieder Krieg" nicht nur eine

Stimmung, ein Wunsch, sondern eine heilige Überzeugung. Heute
trifft man nur noch selten auf Menschen, welche an die Abschaffung des

Krieges glauben. Auf der andern Seite ist die Überzeugung allgemein,
daß die weitere Anreihung von Kriegen wie dieses und des letzten, dazu
noch unter Einrechnung weiterer Fortschritte der Technik, zur Zerstörung
der Kulturmenschheit führen werde. Nebeneinander steht also die Einsicht,
daß der Krieg auf einen Nrtrieb der Menschheit zurückgeht und daß auch

immer wieder äußere Verhältnisse entstehen werden, die diesen Trieb
rational zum Spielen bringen — und die andere Einsicht, daß die erreichte
und nicht mehr hinterschreitbare Kriegstechnik fast jeden Krieg zur
planetarischen Katastrophe macht, Jn klarer Erkenntnis dieses Dilemmas
sucht das Buch von Paul Reiwald „Die Eroberung desFrie-
dens" (Europa-Verlag, Zürich 1944) einen neuen Weg zu zeigen.

Sein Hauptgedanke ist folgender: Die „kollektive Aggression" ist ein
psychologischer Ersatz für die individuelle Aggression, d. h. das Verbrechertum

der Staaten für dasjenige der Individuen, Die schweren Gewaltverbrechen

der Letzteren gehen infolge der Vervollkommnung der Strafgerichtsbarkeit

und der wirklichen „Zähmung" der Kulturmenschheit stark zurück;
der ganze Apparat der Kriminalpolizei wird nur noch durch eine Handvoll
von Berufsverbrechern beschäftigt. Daß aber der Gewalttrieb sich nun
in die Gemeinschaft flüchtet (wie ja auch der individuelle Größenwahn oft
sich ins Bewußtsein der Gemeinschaft jeder Ordnung flüchtet, bis hinab
zur überheblichen Gereiztheit gegen das nächste Dorf mit seiner besonderen
Mundart) — das zeigt zur Genüge, wie es sich bei der Gewalt um ein
unausrottbares Urbedürfnis der Menschheit handelt. Obwohl Reiwald nicht
nur Jurist, sondern auch noch rechtgläubiger Psychanalytiker ist, hat er
doch Bedenken gegen Freuds Formulierung, der die „Kulturbemühung,
dem Trieb-Ich weite Gebiete zugunsten des bewußten Jch zu entreißen,
der Trockenlegung des Zuydersees" vergleicht. Reiwald fragt sich, ob es

damit nicht schließlich zu einer „Auslaugung der besten Kräfte des
Individuums wie ganzer Völker" kommen muß. Aber es gibt einen Ausweg.

„Das milde Gewächs läßt sich veredeln,.. Die Sublimierung der rohen
barbarischen Urtriebe, nicht ihre Ausmerzung, das ist der Gang der menschlichen
Kultur.,, Die Aggression muß ihren Platz behalten,., dort nämlich, wo sie
im Dienste der Friedensordnung sich gegen ihren Störer richtet,"

Beispiele dafür aus dem individuellen Leben:

„Der Beruf des Schlächters läßt eine Befriedigung der Aggression zu, die nur
eine geringe Triebveränderung erfordert. Die große soziale Nützlichkeit des
Berufes steht fest, Einen ganz gewaltigen Schritt in der Sublimierung des



112 Erich Brock

Triebes zeigen Tätigkeiten wie die des Zahnarztes und des Chirurgen Selbst
in Berufen, die sich so weit auf dem Boden der Abstraktion bewegen wie der dcs
Juristen, kann ein gut Teil ursprünglicher Aggression untergebracht werden,"

Recht ist also gewissermaßen legaler, weil nützlicher Sadismus.
Es ist die Frage, ob ein solcher Grad von Rationalisierung der menschlichen

Triebbefriedigung möglich ist; denn das Problem beruht doch schließlich

gerade darin, daß der Gewalttrieb ganz wesentlich mit dem Bösen
verknüpft ist, das heißt sich nur befriedigt, wenn er den andern Menschen

ganz einfach mindert und schädigt, und keineswegs wenn er dies aus
objektiv moralischen Gründen tut. Trotzdem hätte hier der
Kompromiß einen gewissen Sinn — aus dem einfachen Grunde, weil, soweit
der Mensch überhaupt das Schicksal rationalisieren kann, gar nichts
anderes übrig bleibt als die überschüssigen Kräfte der menschlichen Expan-
sivität in gutgewillten Kampf und vernünftige Bemühung abzuleiten. Abcr
Reiwald begnügt sich nicht mit einem Kompromiß, der natürlich nie ganz
befriedigen, nie volle Sicherheit gewähren kann (welche auch gar nicht
wünschbar wäre). Einerseits treibt Reiwald die Rationalisierung der

Aggression so weit, daß er die ganze Moral als Spaltung der Persönlichkeit,

als Aggression des Menschen gegen sich selbst ausfaßt,

„Die blinde Zerstörungswut, der hemmungslose Wille zur Macht stammen aus
der gleichen Quelle, die den höchsten Forderungen der Moral so ost ihre schneidende

Schärse gibt. Der Brutale, der einen Menschen ermordet, und der sensitive
Melancholiker, den sein Über-Jch (der technische Ausdruck der Psnchanalysc für
Gewissen) in schwerster Depression zum Selbstmord zwingt, sind nahe
Verwandte Der höchste Triumph des Strafrechts müßte es sein, menn es dcn

Menschen dazu bringen könnte, dic Funktion des Strafrichters durch sein
eigenes Inneres ausüben zu lassen ,,,"

Wie es in der Tat häufig bei Naturvölkern für Tabu-Bruch geschehe. —
Das sind kühne Ausblicke, die dem von Reiwald verehrten Nietzsche und
seinen Theorien zu Paß gekommen wären: Persönlichkeitsspaltung und
Selbstmord als letzte Folgerung der Moral! Und zweifellos liegt ja hier
auch das Berechtigte an Nietzsches düsteren Befürchtungen, die Moral führe
schließlich zur Selbstzerstörung des Lebens in seiner einheitlichen Kraft,

Reiwald sucht diesen Gefahren zu begegnen, indem er nun der reinen
Triebbefriedigung von Aggression, die in der Moral liege, sehr weit
entgegenkommt. Dazu muß natürlich die Moral selbst stark relativiert werden.

„Niemand ertragt es auf die Dauer, daß sein Handeln seinem Bewußsein
widerspricht. Der Verbrecher muß also eine Art Moral', eine Ideologie entwickeln,
die ihm sein Leben und Handeln als erklärbar, ja als berechtigt erscheinen läßt."

Andrerseits hat die Mehrheit der nichtverbrecherischen Bürger das
Interesse, diese Moral ins Unrecht zu setzen und die eigene, friedliche als
gültig durchzusetzen,

„Erst indem eine Majorität mit der ganzen Wucht ihrer eigenen verdrängten
Aggression eine Minorität belud, durfte sie sich sebst aggressionsfrei, also gut
und gerecht wähnen,"



Eroberung des Friedens 113

Dies ist also der alte Ritus vom Sündenbock, der mit den Sünden des

Volks Israel beladen in die Wüste gejagt wird, damit das Volk selbst sich

dann gottversöhnt fühlen könne. Wie sehr diese Deutung von Reiwalds
Theorem zutrifft, zeigt das Beispiel, das er aus der Kirchengeschichte bringt.
Diese

„lehrt deutlich genug, daß die Kirche nicht nur geworden ist im Kampf gegen
Andersgläubige und Ungläubige. Sie hat aus ihrer Mitte Ketzer, Schismatiker
und Häretiker ausscheiden müssen, um sich von aggressiven Tendenzen in ihrem
Innern zu reinigen, ganz ähnlich, wie die nationale Gesellschaft die Verbrecher
ausgeschieden und sich so innerlich gefestigt hat".

Es ist ja bekannt, daß diese „Ketzer" meist Gewaltlosigkeit lehrten, so

daß eine solche Reinigung verzweifelt an die Geschichte vom Wolf und vom
Lamm ermahnt. —

„Das Gefängnis korrumpiert seine Insassen noch mehr", nnd dies „wird nicht
viel anders werden, solange das Strafrecht in so starkem Maße im Dienste der
Entladung unbewußter Aggressionsneigung und der Projektion steht." (Projektion

ist nach psychanalytischer Dogmatil die Vergegenständlichung nach außen,
die der Mensch mit unbesieglichen inneren Spannungen vornimmt.) „Weder
sozial noch psychologisch ist die Gesellschaft so organisiert, daß sic ohne den

Kampf gegen den Verbrecher auskommen kann. Unbewußt hat sie daher ihre
Kampfinstitutionen so zugeschnitten, daß sie zu gleicher Zeit der Bekämpfung mie der
Erhaltung des Verbrechers" (soll heißen: „des Verbrechens") „dieneu,"

Und tatsächlich ist ja schon von vielen Kulturkritikern, von Jesus an, die

Tatsache gegeißelt worden, wie leicht bestimmte den Frieden der bsati
v088iäentes störende und ihren Spielregeln nicht entsprechende Handlungen
als das Verbrechen, das Böse schlechthin gebrandmarkt werden, damit sich

jene deäti desto ungestörter ihrer angeblichen Moralität erfreuen können,
die in Wahrheit doch nur dünnste Legalität ist — wobei die I«A68 noch zum
größten Teil über den Interessen jener Schicht geformt sind. Das
Verbrechen ist also nach diefer Auffassung weithin nicht eine Sache der
inhaltlichen Moralität, sondern der gesellschaftlichen Unzuträglichkeit — nicht
der Gerechtigkeit, sondern der Ordnung. Und auf diesen Boden tritt nun
Reiwald betreffs der Staatengesellschaft mit einer bemerkenswert schlichten

Entschlossenheit.

„Recht beginnt nicht mit Gerechtigkeit, sondern mit Ordnung Die
Schuldfrage, schon im nationalen Strafrecht schwer zu entscheiden, wäre im
internationalen Strafrecht oft unlösbar, Sie würde immer von subjektiven
Erwägungen abhängig sein. Dagegen ist die Feststellung des international
gemeingefährlichen Verhaltens ans Grund von Tätsachen verhältnismäßig leicht zu
treffen,"

Infolgedessen ist auch der Richter im internationalen Strafrecht nicht an
bestehende Gesetze gebunden, sondern er verurteilt wegen „Gefährlichkeit
für die internationale Gesellschaft" nach freiem Ermessen, „indem er die

Grundsätze der internationalen Moral zur Richtschnur nimmt". Diese
Grundsätze haben im wesentlichen das Verbot der Gewalt zum Inhalt.
Zwar macht sich Reiwald klar, daß



114 Erich Brock

„die Friedensliebe der Sieger, die einen ihnen günstigen status aufrechterhalten
Mollen, immer stark verdächtig ist, genau wie die Ordnungsliebe des Besitzenden,"

Aber da es ja eben nicht um Gerechtigkeit, sondern um Ordnung geht,
so spielt das keine unmittelbare Rolle.

„Es gibt keinen Verdrängungsfortschritt ohne Heuchelei, Der friedliche Staat
muß vor sich selbst und den anderen die eigene Aggression verleugnen, die ihn
in Wahrheit noch beherrscht, nnd die er nur beherrschen kann in der gemeinsamen

Wendung mit andern Staaten gegen diejenigen, die es zu diesem
Willenentschluß nicht bringen," — „Es ist nicht möglich, einen Krieg zu entfesseln, ohne
die Triebe des Hasses und der Aggression loszulassen. Es ist aber ebenso
unmöglich, zu einem Frieden der Affektlosigkeit zu gelangen, dem das Blut fehlt,
Internationales Strafrecht in seinen Ansängen ist noch Massensituation und
wird zu Massensituationen führen. Aber diese Massensituationen sind
entwicklungsfähig, wie es die Lynchjustiz war. Die primitive unterschiedslose Aggression
eines oder mehrerer Staaten gegeneinander wird dagegen stets bleiben, was sie
ist; hier kann es nie zu einer Sublimierung kommen. Zugegebenermaßen kann
die Scheidung der Staaten in friedliche und aggressive zunächst keinem strengen
Anspruch aus Scheidung zwischen Recht und Unrecht genügen. Es wäre schon Großes
erreicht, wenn man den Anfang einer Scheidung zwischen Ordnung und Anarchie
erblicken könnte, — Der Teufel läßt sich nur durch Beelzebub austreiben, die
Massensituation nur mit Hilfe einer Massensituation, die bereits die Ansätze zu
einer Organisation und damit zu ihrer Überwindung zeigt."

Reiwald vertraut also daraus, daß die blinde Massenleidenschaft der Aggression,

wenn sie von einer Situation der Verteidigung des Errafften
ausgehe, von selbst zu einer rein idealen Rechtsgesinnung führen werde.

„Wir vertrauen in stärkstem Maße aus die einigenden Kräfte von Wirtschaft,
Technik und Wissenschaft, die dort, wo es an Kraft und Einsicht fehlt, den
Menschen zwingen werden, sich nahen und fernen Völkern anzugleichen,
zumindest in dem Sinne, sie nicht als Objekte der Herrschaft und Ausbeutung zu
betrachten."

Es ist klar, daß die Ausführungen Reiwalds durchaus eindeutig auf
die besondere heutige internationale Situation zugeschnitten sind, welche

irgendwie absolut gesetzt wird. Es ist dafür schon kennzeichnend, daß er
Wohl den Typus des individuellen wie „internationalen" Bösewichts sieht,
welcher der geltenden Moral auch ideologisch den Krieg erklärt, nicht aber
denjenigen, welcher sie anerkennt, weil er sich unter allen
Umständen mit ihr in Einklang glaubt. Es ist schwer, heute von einem

Angehörigen der jüdischen Rasse zu verlangen, er möchte über diese heutige

Situation hinausschauen, nachdem diese Rasse, von der einen Seite
mit Sklaverei und Massenmord verfolgt, von der andern am verschlossenen

Tor der versprochenen Zuflucht im Stich gelassen, ganz unerhörte
Drangsale erduldet hat. Aber sollte nicht eben ein Jude sich daran erinnern,
wie oft sein Volk in der Geschichte gerade zum Opfer der „Projektion"
wurde, zum Opfer der Sündenbockmethode, die hier empfohlen wird? Wir
jedenfalls können nicht genug kaltes Blut bewahren gegenüber allen
„ewigen" Friedenssicherungen, die rein aus einer einseitigen Zeitsituation
heraus entworfen sind — wie das schon mehrfach Nationalrat Oeri emp-



Eroberung des Friedens IIS

fohlen hat, einer derjenigen schweizerischen Außenpolitiker, die nicht
Wunschträume für Wirklichkeit zu nehmen geneigt sind.

Wie ist denn heute die Lage, nüchtern betrachtet? Unter der Voraussetzung

eines Sieges der Verbündeten ergeben sich vier Möglichkeiten einer
Organisation des Friedens.

Erstens: Ein Völkerbund ohne eigene Macht, Nach der Wiederholung

dieses Experiments hat niemand Verlangen. Ein solcher Völkerbund

wäre wohl wieder ein Spielball in der Hand der Mächtigen, der alle
ihre Fehler in Tun und Unterlassen getreulich mitmachen und sanktionieren

müßte.

Zweitens: Ein Völkerbund mit Macht, d.h. mit der Verpflichtung

der Mitglieder, seinen Beschlüssen gegebenenfalls ihre Militärmacht
zu leihen. Diese Lösung führt uns nun wirklich in den Mittelpunkt des

ganzen Fragengefüges. Ein Völkerbund als reine Ordnungspolizei, also

zur Aufrechterhaltung der bestehenden Verhältnisse, scheint uns unmöglich.
Reiwald stellt sich mit Erleichterung vor, daß Polizeiaktionen dieser Art
durch die Luftbombardierungen möglich geworden seien. Kann sein, daß
die Welt in Zukunft mittels Bombergeschwader regiert wird. Aber ein

Völkerbund, also eine Organisation auf Grund höherer Ideale, die
sich vermittelst dieses bestialischen Kriegsmittels durchsetzte (als späteres
sublimiertes Polizeimittel nennt Reiwald noch die Aushungerung), ein
Völkerbund, der Städte ausradiert und coventrisiert, der Frauen und Kinder

mit Phosphor blendet und verbrennt, der ewige Kunstgüter pulverisiert:
ein solcher Völkerbund ist in der Tat der einzige Greuel, welcher der

Gegenwart noch fehlt*). Auch wenn sich die Aktion des Völkerbundes auf
Grund ehrlicher Kriegsmittel abspielte, so muß man sich fragen, ob

man den Mitgliedstaaten Wohl die Zumutung stellen könnte, für eine

Ordnung zu marschieren, auf deren Gestaltung sie keinen Einsluß haben — ihre
Bürger ihr Blut vergießen zu lassen für eine Ordnung, die nicht
ausschlösse, daß in den einen Staaten die Freunde des Friedens und der

Mäßigung wie wilde Tiere gehetzt würden, in den andern Staaten
militärische Strafexpeditionen gegen Minderheiten ausgesandt würden, die an
ihrer eigenen Kultur festhalten wollen — von den üblichen Kolonialgreueln

ganz zu schweigen. Oder für eine Ordnung, die dem einen Staate
erlaubt, unsinnige Kolonisationspläne gegen seinen angeblich minderwer-

*) Es ist übrigens bedauerlich, daß immer noch gelegentlich Schweizer
Zeitungen sich das — schon aus dem letzten Kriege stammende — Argument der
Kriegführenden zu eigen machen, der Luftkrieg kürze den Krieg ab. Mit diesem Beweisgrund

könnte man auch den Gaskrieg und jede andere Scheußlichkeit rechtfertigen,
bis zur Ausrottung ganzer Völker, Allerdings gibt es ja solche unter uns, wie
jedermann weiß, welche diese Möglichkeit keineswegs schreckt — ganz im Gegenteil,
Es handelt sich da um Fälle unternormal entwickelter Intelligenz — wie schon
daraus hervorgeht, daß diese Eidgenossen sich trotzdem im Vollbesitz schweizerischer
Humanität zu wähnen pflegen.



116 Erich Brock

tigen Nachbarn vorzubereiten, und dem andern Staate, für die daraus
folgenden Untaten eine Entschuldigung bereitzustellen, indem er das Völkerrecht

des unverletzlichen Privateigentums mit einem Federstrich aufhebt
zu Gunsten des Anspruchs, jederzeit die Hand an der Gurgel eines ganzen
Kontinentes zu haben. Es bliebe, die Souveränität der Mitgliedstaateu
aufzuheben (das verlangt Reiwald weitgehend), sie in einen großen
Uberstaat einzuschmelzen — welcher dann nicht nur für Ordnung sorgte,
d. h. für Einschreiten gegen den Kriegsbeginner, fondern auch für
Gerechtigkeit (ohne welche die Rechtsidee nichts ist), d.h. für Einschreiten

gegen den, der leichtfertig Zündstoffe anhäufte. Wie aber die
Aussichten auf Zusammenwerfung aller Staaten der Welt in einen sind,
das kann sich jeder felbst sagen. Ohne das aber gäbe es ja nicht die

geringste Möglichkeit, Imperien Ivic England oder Rußland durch einen
Völkerbund zu Dingen zu zwingen, die ihnen nicht von selbst beliebten,
seien es außen- oder innenpolitische Dinge, oder auch die Gewährung der

Menschenrechte an die unterworfenen Völker, Übrigens macht sich Reiwald
dies weitgehend klar (Seite 207),

Nimmt man aber diese Lage realistisch beim Wort, so bleibt noch dic

dritte Möglichkeit, nämlich Regiernng der Welt durch ein
Direktorium der Großmächte, Dies wäre die Lösung, welche (so lange die
Großmächte einig sind, was vermutlich nicht sehr lange der Fall sein würde)
ein Höchstmaß von Ordnung gewährte, aber die Gerechtigkeit gänzlich von
Machtinteressen abhängig machte. Es ist kein Grund, sich im Völkerleben
mehr auf den „Geist" zu verlassen als man es innerhalb der Staaten tut
— wo der selbstlos gefühlvolle Wunsch Friedrich Wilhelms IV., es möchte
sich kein Blatt Papier zwischen ihn und sein Volk eindrängen, nicht den

Vormarsch der Überzeugung aufgehalten hat, daß solche Blätter Papier,
nämlich Versassungen, die Standhaftigkeit jenes Gefühls wesentlich stärken
können. Das „Blatt Papier", das als eine Art Verfassung der kommenden
Völkerorganisation gedacht war, die Atlantic-Charta, ist inzwischen, so will
uns fast scheinen, zum „Fetzen Papier" geworden. Zahlreiche angelsächsische

Idealisten, deren Ehrlichkeit und Machtlosigkeit keinem Zweifel unterliegt,
klammern sich zwar daran, die Mächtigen verrichten zeitweise einen Lippendienst

davor; aber die darin beschworene Gottheit hat ihren Geltungsbereich

verloren. Was bleibt, wäre auch hier eine Ordnung nur zur
Aufrechterhaltung des status quo; ohne Ideen ist das noch nie gelungen. Daher
wäre es selbst mit der Ordnung wohl auf die Dauer fragwürdig
bestellt. Reiwald schmeichelt sich, das „internationale Strafrecht" würde „den
kleinen Krieg der Nationen unterdrücken; aber „kein Strafrecht hat bisher
eine Revolution verhindert". Jn einer Welt, die diktatorisch von einigen
Mächtigen regiert würde, würden Kriege leicht den Charakter von
Revolutionen annehmen. Das Bedürfnis nach Ordnung um jeden Preis, in
manchen Menschheitsperioden sehr verständlich, hat noch immer beim
Cäsarismus als der Weisheit letztem Schluß geendet.



Eroberung des Friedens 117

Die oierte Möglichkeit, die Einigung Europas, erscheint uns
als die einzig greifbare. Die Kriege Europas sind Bürgerkriege; Europa
ist in jeder Hinsicht zur Einigung reif und hat keine andere Möglichkeit,
will es nicht unter die Herrschaft raumfremder und minder kultivierter
Mächte fallen. Deutschland hat cine große geschichtliche Schuld auf sich

geladen, indem es die beispiellos in seine Hand gegebene Möglichkeit jeuer
Einigung imperialistisch verfälschte und so aufhob; eine gewisse Führung
des primu3 iutsr pares, die damals, nach einer Normalisierung der deutschen

Innenpolitik, erträglich, vielleicht förderlich gewesen wäre, wäre ihm
sonst auf Grund des Münchner Länderstandes wohl mit der Zeit vvn selber

zugefallen — falls es diesen eben nationalpolitisch als Abschluß und nicht
als Sprungbrett gegen fremde Völker betrachtet hätte. Mit diesem Versagen
verliert aber die Idee einer Selbstbestimmung Europas unabhängig von
den Imperien nichts von ihrer Bedeutung. Das Schicksal selbst zwingt es

zusammen. Aber natürlich wären dafür beachtliche Abstriche an der
Souveränität der europäischen Staaten unvermeidlich, sonst gäbe es nur wieder
einen elegant bemalten Wandschirm für imperialistische Interessen einiger
Großer. Für die Schweiz könnte nur die Möglichkeit eines wirklich,
unparteiisch und aus echtem europäischem Gemeinsinn geeinten Europa als
Alternative der schroffsten Neutralitätspolitik allenfalls in Frage kommen.
Denn auch wenn man, nachdem das „Neue Europa" erledigt scheint, sich

nochmals grundsätzlich dazu hergeben wollte, die Geschäfte Anderer
idealistisch tarnen zu helfe», so wissen wir doch jetzt vielleicht genug von
der Möglichkeit überraschender Umschwünge (zwei davon dürften zur
Belehrung einer Generation genügen), die dann immer die Kleinen, welche

auf Unerschütterlichkeit bestimmter Machtverhältnisse spekuliert haben, in
den Abgrund reißen.

Wie die Einigung Europas im einzelnen auszusehen hätte, dafür
haben wir natürlich so wenig wie andere ein fertiges Rezept vorzulegen.
Sicher ist aber eins, daß auch hier wichtiger als die Paragraphen einer
juristischen Satzung das Wachsen eines echten europäischen
Zusammengehörigkeitsgefühles wäre. Es ist so unendlich viel, Kostbares, Unverlierbares,

was Europa gemeinsam ist und es angesichts der anderen Erdteile
zu einer Wesenheit macht — daß es möglich sein sollte, die
Verschiedenheiten als Gliederungen, als dialektische Positionen innerhalb dieser
Wesenheit zu verstehen und auszuleben. Die Europäer müßten sich immer
von neuem, immer tiefer in den wunderbaren Organismus ihres
Gesamtgeistes und seines Kräftespiels versenken, um ihn zur bewußten, den

Erdteil auch äußerlich zum Ganzen gestaltenden Wirklichkeit werden zu
lassen. Und gerade der Schweiz könnte da eine wunderschöne Aufgabe
zufallen. Sie, die tiefen Anteil an drei europäischen Hauptkulturen und
keine imperialistischen Probleme zwischen diesen hat, sie könnte durch
liebevolles Studium der europäischen Geistesdialektik, durch die vorbildliche
positive Auswirkung derselben zwischen ihren Sprachstämmen Wegweisen-



118 Erich Brock: Eroberung des Friedens

des leisten. Allerdings wäre dazu Vonnöten, daß wir uns auch wirklich
auf der höheren Ebene zu halten wüßten, auf der das ewige Wesen der

großen Volksgeister in Erscheinung tritt, und, ohne das unbestechliche, un-
erweichliche Ja nnd Nein zu den Tagesereignissen zu verlernen, doch nicht

ganz in den durch sie bedingten Leidenschaften untergingen. Wenn für
uns eine Chance zu jener edlen uud unendlich wichtigen Rolle besteht, so

verdanken wir es, das muß einmal gesagt werden, in negativer Hinsicht
unserer Zensur — die verhindert hat, daß all die törichten und rohen
Reden dieser Jahre seitens solcher, die, ohne mitzukämpfen, doch mit-
zuhassen dazusein glauben, zu unserer ewigen Beschämung auch gedruckt
worden wären. Vielleicht werden wir der Zensur dafür noch einmal einen

ganz großen Lorbeerkranz widmen, an dem Tage, wo wir jene
vorkämpferische Aufgabe der Schweiz mit rückhaltlosem Herzen ergreisen.

Neben dem Geistigen wäre allerdings auch das Materielle keineswegs

zu vergessen. Eine nicht minder schöne Aufgabe wird es sein, über alle
bloße Organisation hinaus unermüdlich durch Gesinnung und Eigenpolitik

daraus hinzuwirken, daß in der Welt möglichst haltbare, sür Alle
möglichst befriedigende politisch-wirtschaftliche Verhältnisse geschaffen werden.

Eine andere Sicherung gegen Krieg gibt es auf die Dauer nicht.

Schiller unö öas Problem öer Freiheit.
Von Emil Staiger.

sLis ist im Zürcher Schauspielhaus üblich, wenn Schillers „Don Carlos"^ aufgeführt wird, nach jenem Vers in Posas Rede „Geben Sie
Gedankenfreiheit!" bei offener Szene Beifall zu klatschen. Der Beifall gilt
hier ausnahmsweise nicht dem Schauspieler, sondern dem Dichter, den

wir als einen der beredtesten Künder freier Menschlichkeit ehren. Daß
Schiller freilich gerade hier die wahre Meinung unterdrückt und aus Rückficht

auf die Zensur statt Rede- und Handlungsfreiheit, die er doch meint,
bloß Gedankenfreiheit sagt, die jedermann ohnehin besitzt und die keinem

genommen werden kann, das scheint dem Publikum zu entgehen. Die
Silben „Freiheit" sind ein Signal für allgemeine Begeisterung, in der
sich die Vieldeutigkeit des großen Begriffs zu vager Ahnung verflüchtigt.
Das ist gefährlich, zumal für uns, die wir wissen sollten, was Freiheit
bedeutet. So gilt es, sich immer lvieder auf einen konkreten Inhalt zu
besinnen. Als Beitrag zu solcher Besinnung ist die folgende Skizze über
den Freiheitsbegriff in Schillers Schaffen gemeint.

Schillers dramatischen Erstling, die „Räuber", betrachtet man gemeinhin

als Protest gegen den schweren Druck, unter dem der Karlsschüler
gelitten hat. Doch eine solche Betrachtung wird der Größe des Dramas nicht
gerecht. Es ist nicht, wie später „Kabale und Liebe", gegen den Absolu-


	Eroberung des Friedens

