
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 1

Artikel: Das Problem R.M. Rilke : zur neuen Literatur über den Dichter

Autor: Wehrli, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Selbstzerstörung Europas 4l

alle Zeiten. Wer findet den Weg zurück, bevor es zu spät ist? Und
wer folgt dem Ruf des Ewig-Menschlichen und leistet den Verzicht auf
die Gewinnung äußerer Macht? Dies ist eine Schicksalsfrage des

Abendlandes, welche unsere Zeit beantworten muß, wenn sie drohendem Untergang

entrinnen will.

Das Problem R. M. Rilke.

Zur neuen Literatur über öen vichter.
Von Max wehrli.

„Daß man viel gewonnen hat, weiß man immer mehr, darüber aber,
was man genau gewonnen hat, wird man immer unsicherer" — so hat
einer der gescheitesten Rilke-Interpreten, Eudo C. Mason^), die Situation

des Lesers vor Rilkes dichterischem Werk und auch die Zweideutigkeit

von Rilkes Ruhm umschrieben. Während der Stern Georges
merkwürdig rasch verblaßte, ist die Geltung Rilkes als deutschen wie als
europäischen Dichters noch immer im Steigen. Der schwierigste Dichter der

deutschen Literatur genießt damit paradoxerweise nicht nur die Verehrung
eines kennerischen Kreises, wie etwa Hugo von Hofmannsthal, sondern
breitester Schichten, und man wird trotz allen möglichen Mißverständnissen
die Legitimität dieses Ruhmes doch nicht bestreiten können. Verständlich
scheint er nur aus einer religiösen und weltanschaulichen Wirkung, auch

wenn immer wieder und immer energischer festgestellt worden ist, daß Rilke
kein Heiliger und kein Erlöser sein könne, daß er als Dichter der Nuance,
mit manchen Eigenschaften des äscaäents, als Dichter der Einsamkeit und
der negativen Lebenserfahrungen niemals eine Kraft moralischer oder
religiöser Entscheidung zu sein vermöge. Jn einem glänzenden Kapitel „Rilke
und der Leser" zeigt Mason, daß Rilke selbst von einer Wirkung auf einen
Leser nichts wissen will, daß er seinem Werk geradezu leidenschaftlich den

Charakter der Mitteilung nimmt. Das Kunstwerk ist nach Rilke „ganz
mit sich selbst beschäftigt", „von einer unendlichen Einsamkeit" — und
doch spricht Rilke wie sein Bruder Hölderlin oft im Ton dunkler
Verkündung und seherischen Anspruchs. Rilkes Dichtung bedeutet hier das
Ende einer Entwicklung, die den Dichter immer mehr vom „Leben" und
der menschlichen Geselligkeit ausgeschlossen hat, und die in Rilkes — von
Katharina Kippenberg überlieferten — Ausspruch gipfelt: „Der Dichter
muß sich so viel wie möglich vom Erleben zurückziehen." So sei, sagt Mason,
der Dichter „gleichsam in der Lage der Grimmschen Gänsemagd, die ihr
Geheimnis unbedingt aussprechen muß, es aber keinem Menschen mitteilen

') Eudo C, Mason, Lebenshaltung und Symbolik bei R. M, Rilke, Weimar
1939,



42 Max Wehrli

darf und deshalb in den Ofen hineinkriecht und heimlich vor sich hinredet,
während der König, ebenfalls heimlich, zuhört". So hat auch die

Rilkeverehrung, trotz allem Spott dagegen, fast notwendig den Charakter eines

Kultes, eines nur heimlich gelingenden Einverständnisses, Rilke ist nie
vergessen gewesen, sein Ruhm nie abgebrochen, man hatte nie die Möglichkeit,

aus der Distanz wieder auf den Dichter zurückzukommen und von ferne
vergleichend seine wahre Größe abzuschätzen. Es war nie so, wie
Hofmannsthal wünscht, daß die Werke allein, ohne „läppischen Biographismus",

„diesen schweren geheimen Kampf aufnehmen mit den feindseligen
nächstfolgenden Dezennien, aus dem dann ein neues geisterhaftes Wesen

mit solcher Kraft als Sieger hervorgeht und unantastbar dasteht" (an Ruth
Sieber-Rilke, 24. 4. 27). Und noch etwas kommt hinzu: Rilkes Werk spricht
Dinge aus, die noch nie gesagt worden sind; so sieht sich jede Interpretation
in der Notwendigkeit, Rilke aus Rilke zu deuten und das heißt durch
das Häufen von Parallelstellen zu bestätigen, und sie läuft damit Gefahr,
sich im Kreis zu drehen, im kultischen Kreis der gläubigen Hingabe. Dem
Außenbleibenden aber mag dieses Rilkesche Werk immer wieder wie ein
bloßes „Gespenst aus Worten" vorkommen, um eine von Mason zitierte
Briefstelle zu verwenden. Um Rilke ermessen zu können, scheint zuerst
Distanz nötig zu sein, und zwar in allen drei Bereichen, in der biographischen,

der weltanschaulichen und der künstlerischen Betrachtung.

Jmmer noch wünschbar wäre, wenn Hosmannsthals Wunsch sich nun
einmal nicht erfüllt hat, zuerst eine gute Biographie des Dichters, auch

nach Angelloz' Darstellung der „evolutioo spiritnslle äu poöte" ^ nach

„Rilkes Schweizerjahren" von I. R. v. Salis und nach dem „Beitrag" von
Katharina Kippenbergs „seelischer Biographie" 3): eine möglichst klare und
nüchterne Mitteilung der Lebensumstände, eine übersichtliche Vereinigung
und Bereinigung des jetzt überall zerstreuten Materials. Eine solche

Biographie würde der Legendenbildung den Boden entziehen, sie würde vom
Chronologischen her noch mehr Licht in die dichterische Entwicklung bringen
(wie es für die Späten Gedichte zum Teil durch Ernst Zinn ^) geschehen

ist), sie würde durch eingehende Darstellung der menschlichen und bildungsmäßigen

Umwelt noch manches Material zur Werkdeutung liefern. Rilkes
Dichtung würde dadurch nicht erklärt, aber objektiviert, belegt und
bestätigt. Es ist schade, daß die einzige eigentliche Biographie Rilkes diesen

Wünschen nicht entspricht. Christiane Osanns „Weg eines Dichters" 5)

ist eines der verhängnisvollsten der vielen Frauenbücher über Rilke. Es

2) I, F. Angelloz, R, M, Rilke, Paris 1936,
s) I. R, von Salis, Rilkes Schweizerjahre, 2, Anfl, Frauenfeld-Leipzig 1938,

Katharina Kippenberg, R, M, Rilke, Ein Beitrag, 2, erweiterte Ausgabe, Leipzig
1938.

4) Ernst Zinn in Dichtung und Volkstum, 1936, S. 12S ff.
°) Christiane Osann, R. M, Rilke. Der Weg eines Dichters, Zürich-Leipzig

1941,



Das Problem R, M. Rille 43

versucht im Stil einer schlechten historischen Belletristik sich anzuempfinden
an das Leben einer „reinen Dichtergestalt", die nun trotz ausführlicher
Verwendung von Werk- und Briefzitaten in sentimentaler Weise hergerichtet

und trivialisiert wird. Das Werk sei und bleibe unmöglich zu deuten,
nur dem Glauben an die göttliche Eingebung des Dichters könne es

gelingen, am Lebensgang des Menschen etwas von dieser Weihe sichtbar zu
machen. Daß Rilkes Werk „Gesang" und nicht Theorie darstellt, ist wahr
und wesentlich. Daß es deswegen nur dem vagen Gefühl zugänglich sei,

mag mit dem Wort eines andern Rilkedeuters widerlegt werden: „Uns
aber will scheinen, hinter jenem Einwand stehe oft nichts anderes als,
rund heraus gesagt, eine Trägheit, die nur „genießen" will; und eine

Kümmerlichkeit des Geistes, welche aus der Tatsache, daß sie nichts sieht,
eine Tngend machen möchte" (R. Guardini). Und die berühmten Verse
Rilkes

wie die Kranken
gebrauchen sie die Sprache voller Wehleid,
um zu beschreiben, wo es ihnen wehtut,
statt hart sich in die Worte zu verwandeln

treffen ein Mißverständnis, dem auch die Biographin erliegt. Vielleicht
ist es überhaupt für eine Biographie noch zu früh. Wir sind noch immer
in der Zone der Gedenkbücher, auch wenn sie nicht so anspruchsvoll und
schmachtend sein müßte wie das von Elisabeth v. Schmidt-Pauli^),

Masons Versuch, Distanz zu gewinnen, ist weltanschaulich-p shcho-
logischer Natur, Er beginnt mit dem Bekenntnis, daß die langjährige
Bemühung des Verfassers, Rilke in einem unmittelbar religiösen Sinne zu
verstehen, gescheitert sei. Die unlösbar scheinenden Widersprüche im Werk
Rilkes seien erst verständlich aus dem bedenklichen Bestreben des Dichters,
das Geniale, Kunstschöpferische ins Religiöse, Heilige umzudichten. Eine
Erkenntnis sei erst möglich durch eine kritische Untersuchung dieses Rilke-
schen Anspruchs. Damit wird das Problem zuerst einmal psychologisch.
Rilkes Werk, als Ganzes, ist dann gerade im Gegensatz zum Willen des

Dichters nicht an sich selbst als abgelöste Schöpfung zu betrachten (denn
dann erschiene es als „ein im Tiefsten verworrener weltanschaulicher
Irrgarten"), sondern als das Dokument eines höchst problematischen, ja tragischen

Ringens um den maßlosen Versuch, die Welt durch die Kunst zu
erlösen. Die Losung, den befreienden Verzicht auf dieses Unternehmen
bringen erst die Sonette an Orpheus mit ihrer „leidendsten Erfahrung"
(letztes Sonett), „Mensch unter Menschen sein zu müssen, trotz aller schöpferischen

Kraft Geschöpf unter Geschöpfen, mitten im Austausch der Leben-

°) Elisabeth v, Schmidt-Pauli, R, M, Rilke, Ein Gedenkbuch, Basel 1940,
Es sei hier auch verwiesen auf den reichhaltigen Sammelband KilKs et Is Kranes,
Textes et posmes msäits. ssssis et souvsuirs. Paris 1942, Ferner auf Maurice
Zermattens l,ss ännsss valsisännes äs Rilke. Lausanne 1941,



44 Max Wchrli

digen und Sterblichen, dem Fluß der Dinge unterworfen" (Mason), Nach
der äußersten Vermessenheit der sonst meist als Gipfel des Rilkeschen Werks
geltenden 9, Elegie wären die Sonette ein glückliches Scheitern, endlich
eine echte Hingabe des Dichters. Diese bei aller Bewunderung oft etwas
rankünöse, allzu „entlarvende" Beweisführung Masons stellt eine Fort«
setzung der Kritik an Rilke dar, wie sie Rudolf Kaßner eingeleitet hat und
wie sie immer wieder, etwa in Heinrich Cämmerers Elegienkommentar
sich zu dem Vorwurf verdichtet, der Nuancendichter Rilke entziehe sich jeder
Entscheidung, jeder Eindeutigkeit, jedem Opfer und geschichtlichen Schicksal,
jeder wahrhaften Existenz, Trotz seinen gescheiten und immer ertragreichen
Betrachtungen bleibt Masons Buch zwiespältig. Es erkennt, daß Rilkes
Werk ausschließlich um das Ziel künstlerischer Verwirklichung kreist
und daher religiösen Auswertungen nicht zugänglich ist; aber es polemisiert

doch mit weltanschaulichen Argumenten und beanstandet eine
Haltung, die schließlich keine andere ist als die legitime Haltung des ausschließlichen

Künstlers.

Rilke selber bleibt natürlich der Urheber dieser Verwirrung. Denn
der sibyllinische Ton mancher Gedichte, ihre um die letzten Qualitäten der
Welt und des menschlichen Daseins kreisende Thematik, ganz abgesehen
von scheinbar christlicher Terminologie und dem christlichen Personal von
Mönch, Gott und Engel, fordern offensichtlich eine inhaltliche Auseinandersetzung,

Nur muß festgehalten werden, daß sich weltanschaulich-christliche
Lehre in eine künstlerische Mythologie verschoben hat, Romano Guardinis

Interpretationen von drei Duineser Elegien 8) sind hier klar und
vorbildlich. Wer hätte größere Distanz zu dem Dichter, der sich „immer
leidenschaftlicher" von Gott und dem christlichen Sinn entfernt, als der
katholische Priester, und doch ist es vielleicht Guardini, der am unbefangensten

Ton und Sinn Rilkescher Dichtung abhört. Er unternimmt es, in
beständigem Vergleich mit Hölderlin und vor allem mit Nietzsche die

weltanschauliche Situation Rilkes zu umschreiben und erkennt, einfacher und

einleuchtender als Mason, die Zweideutigkeit Rilkes als Folge einer
Verschiebung religiös-jenseitiger Metaphysik in die Sphäre der reinen,
ausschließlichen, verabsolutierten hiesigen Welt, Dieser „Finitismus", diese

Lehre von der Absolutheit des Endlichen (gegenüber einer positivistischen
oder pantheistischen Diesseitigkeitslehre) wäre im Zarathustra heroisch, bei
Rilke elegisch geäußert. Die Engel werden aus Gottesbotcn zu neuerstandenen

Göttern dieser selbständigen Welt; die Erlösung wird das Werk des

Künstlers, der die Welt „unsichtbar" in sich erstehen läßt; die „Erde" wird
die Erbin Gottes; die Unendlichkeit wird, ein religiöses Paradox, zur Eigenschaft

der bejahten absoluten Endlichkeit. Und wenn die Rede ist vom Men-

') Heinrich Cämmerer, R, M, Rilkes Duineser Elegien. Stuttgart 1937.
») Romano Guardini, Zu R. M. Rilkes Deutung des Daseins. Schriften für

die geistige Überlieferung, 4. Berlin 1941.



Das Problem R, M, Rilke 45

schen oder Dichter, der „halb als Schande vielleicht, halb als unsägliche

Hoffnung" (2. Elegie) die Erde in sich verwandelt, so erscheint das als
ein Nachklang der christlichen Lehre von der Schwermut und der Sehnsucht

der Schöpfung, die im Herzen des gläubigen Menschen sich erneuert
(Römerbrief 8, 18—25). Das Mysterium der „neuen Religion" in der 9.

Elegie, der Umschlag aus dem einsamen, verzweifelten Verzicht auf Ewigkeit

in einen neuen Jubel, wie er sich in dem „namenlosen Entschluß"
ereignet, wird in den letzten Sätzen Guardinis beinahe als Abglanz eines

christlichen Gnadenereignisses beschrieben. Guardinis Interpretation
beschränkt sich auf die drei Elegien 2, 5 und 9 und zieht keine andere Literatur
über Rilke bei; sie hat es damit leicht, eindeutig zu sein. Doch wäre man
gespannt etwa auf die Deutung der 10. Elegie und auf eine Darlegung
des Verhältnisses der Elegien zu den Sonetten, wo Mason einen so

entscheidenden Wandel sieht. Jedenfalls tnt man gut, hier Hans Urs v.

Balthasars „Apokalypse der deutschen Seele" ^) beizuziehen, wo unter dem

Titel „Die Vergöttlichung des Todes" in konzentriertester Weise Rilke mit
Heidegger konfrontiert wird und das Problem des „intensiven christlichen
Gehalts in der Form des Nicht-Christlichen" ungleich schärfer und
bohrender verfolgt ist.

Jn dieser Problematik hat nun die Kunst ihre ganz bestimmte Stelle,
Jm dichterischen Wort vollzieht sich, was als „Inhalt" immer nur Theorie
bleibt. Erst im dichterischen Wort werden die Dinge ganz „innig",
gewinnt das, was zeitlich, endlich, hinfällig ist, seine innere Unendlichkeit.

Mag auch die Spieglung im Teich

oft uns verschwimmen:
Wisse das Bild!

Das dichterische „Bild" ist das wiederum ganze, aus seiner bloßen
vergänglichen Vorhandenheit erlöste Ding. Ist das nun, mit Mason, eine

vermessene Kunstvergötzung, eine Kategorienvermischung des Genialen mit
dem Heiligen? Jm Vergleich zu einer antik-christlichen Theorie von der

Kunst als Nachahmung oder als Nutzen durch Ergötzen gewiß. Nicht aber
im Vergleich zur Poetik, wie sie seit Goethe geläufig ist, und wohl auch

nicht angesichts der Ausschließlichkeit, mit der die Künstler jederzeit ihre
Arbeit als wesenhaft und unersetzlich begriffen haben.

Es ist das Kennzeichen mindestens der lyrischen Kunst, daß sie als
reine, innerliche Kunst nicht Lehre, nicht gedankliche Mitteilung und nicht
Tat sein kann und will, Sie ist letztlich, wenn man schon einen „Inhalt"
oder einen „Zweck" formulieren will, „Dichtung der Dichtung" selber, wie
das Heidegger von Hölderlin gesagt hat. Sie hat keinen Gegenstand außer
sich, sondern vollzieht den Weg nach innen, entfaltet sich selbst als reinen
Ursprung. Rilkes Lyrik ist darum auch thematisch zuletzt immer Spiegelung

2) H, U, v, Balthasar, Apokalypse der deutschen Seele, III, Salzburg-Leipzig
1939,



46 Max Wehrli

ihrer selbst, Selbstgespräch, Das vollendetste Gleichnis davon stellt das

Sonett vom römischen Brunnen dar:

ein Ohr der Erde. Nur mit sich allein
redet sie also. Schiebt ein Krug sich ein,
So scheint es ihr, daß du sie unterbrichst.

Das ist der Grund dafür, wenn sich Rilke so wenig nm den Leser kümmert.
Dennoch kennt auch Rilkes Werk eine Wirkung. Es ist nicht, wie es

Mason lieber sähe, die Wirkung des Dichters, der als selbstverständliches
Glied seiner Gemeinschaft fungiert, beredet und beeinflußt. Rilke denkt

vielmehr (das ist seine kühnste, an Novalis erinnernde Position) an eine

Wirkung auf dem Weg über die Weltsubstanz selber, „Was ist anders unser
metier als Anlässe zur Veränderung rein und groß und frei hinzustellen"
fragt er in einem Brief vom 28. 6. 15. Es ist aber eine Veränderung nicht
durch den Inhalt, sondern durch das Ganze des Gedichts als einer
„Tatsache", die den Leser überfällt mit einem Anspruch wie der „Archaische
Torso" in den Neuen Gedichten:

denn da ist keine Stelle,
die dich nicht sieht. Dn mußt dein Leben ändern.

Und noch kühner im Zusammenhang des Aufsatzes vom „Urgeräusch": wie
die Dichtung das Greif- und Sichtbare verwandelt ins Unsichtbare, in die

„Schwingung und Erregtheit unserer Natur", so können wir umgekehrt
unsichtbar neues Sichtbares vorbereiten, „nicht nur Intensitäten geistiger
Art, sondern, wer weiß, neue Körper, Metalle, Sternnebel und Gestirne"
(an W. v. Hulewicz 1925).

Dennoch darf man Rilke nicht nur auf diese zugegebenermaßen kühne

Ansicht vom dichterischen Tun festlegen. Denn es kommt als Ausdruck jenes
Paradoxen Umschlags ein Zweites hinzu, das immer wieder zur Demut
verpflichtet: Das gelungene Gedicht ist immer mehr als das, was nach
den seelischen und gedanklichen Gegebenheiten des Dichters möglich ist. Nur
darum ist ja alle biographische und philosophische Bemühung um Gedichte
unzulänglich. Sie sind gerade von Rilke immer wieder als
Verwirklichungen des Unmöglichen, d. h, als Eingebungen empfunden worden. Auch
alle Fragwürdigkeit weltanschaulicher Inhalte, ihre „eträu^s vrsteoti««",
kann die Gelungenheit der Dichtung selber nicht widerlegen:

On arrariAe et «n c«mp«8e
Ie8 m«t8 ue tant ue tacoinz,
mäi8 cominent arriverait-on
a ezzuler une r«8e?
8i «n 8upp«rte I'etrunsze
pretention cie ce jeu,
c'egt que, part«i8, un ariize
Ie cZersnize un peu.



Das Problem R, M, Rilke 47

Was die Elegien in der Klage und die Sonette in der Rühmung besingen,
das sind sie immer irgendwie selber schon, sich selber voraus. Jn diesem

Sinn heißt es im Sonett vom Flieger, es

wird, überstürzt von Gewinn,
jener den Fernen Genahte

sein, was er einsam erfliegt.

Je nach der Richtung des Blicks ergibt sich daraus die Angst und das
Gefühl des Versagens oder das Gefühl des Könnens und Getragenwerdens.
Je nach dem ist der Orpheus der Sonette der unerreichbare Gott oder die
Maske des Dichters selber. Je nachdem steht die Dichtung „senkrecht auf
der Richtung vergehender Herzen" oder ist das Herz selber der schöpferische

Jnnenranm. Je nachdem brauchen wir die Dinge oder die Dinge uns.
Eine wirklich entscheidende Wandlung zwischen Elegien und Sonetten, eine

eigentliche „Entscheidung" ist hier trotz Mason nicht anzusetzen.

Jedenfalls kommt man auf rein weltanschaulichem Wege Rilke nicht
bei, höchstens an ihn heran. Es geht überall, altmodisch gesprochen, um
die Schönheit, d.i. Schönheit des Seins, nicht um Wahrheit von
Erkenntnissen oder Richtigkeit von Handlungen. Die von Mason
beanstandeten Widersprüche finden in dem paradoxen Wesen der Knnst ihren
gemeinsamen Nenner. Und Rilkes Gedanken, seine scheinbar so intellektuellen

Gedichte, sind nicht Teile eines Systems, sondern eines

Bildganzen, herausgewachsen aus der selben dichterischen Mitte, wenn auch oft
nach verschiedenen Seiten.

So ist zweifellos der Ansatz Werner Günthers in seinem neuen
Rilkebuch richtig, daß er sich mit der Dichtung und nicht mit dem Dichter
beschäftigt und zum ersten Mal eine so ausführliche Gesamtdarstellung dieses
Werks in seiner zeitlichen Entwicklung zu geben versucht. Form ist ja
immer Formwerdung, sodaß auch die Entfaltung eines dichterischen Lebenswerks

als ein künstlerisches Geschehen und nicht biographisch-Psychologisch

zu verstehen ist. Günther bestreitet also Mason das Recht zu seiner Wendung

zur Psychologie, gerade indem er dessen Ausgangsthese konsequent
durchführt. Aus der Distanz kehrt Günther wieder zurück in die Nähe des

Werks, freilich nun mit geschärfterem Blick, aber auch, wie zu sagen ist,
mit der erneuten Gefahr, dem Zauber dieses Werks zu erliegen.

Wenn Rilke angeblich die Nuance unter Vermeidung jedes eindeutigen
Entscheids verabsolutiert, so tut er dies nur als Künstler. Als solcher darf,
ja muß er das Sein „ohne Vorzeichen" geben. Indem so, gegen Mason,
wiederum der Primat der Kunst angesetzt wird, ergeben sich die wichtigsten
Erkenntnisse des Buches und speziell zahlreiche nene Werkdeutungen.
Nennen wir nur die Entgiftung, die dadurch das Problem der PseudoMystik

des Stundenbuchs erfährt. Oder die konkretere Deutung, die in

">) Werner Günther, Weltinnenraum, Die Dichtung Rainer Maria Rilkes.
Bern-Leipzig 1943.



46 Max Wehrli

den Elegien möglich wird, wenn man ihre Aussagen strenger aus das

zentrale künstlerische Anliegen bezieht. Jn der schwierigen 4. Elegie z.B.
— zu der neuerdings auch die Analyse Fritz Dehns beizuziehen ist —

sieht der Dichter auf der Bühne seines Herzens nicht (nur) allgemeine
Möglichkeiten des Daseins, sondern viel konkreter und überraschender „sast
gespenstische Bilder seines eigenen Schaffens": der „bekannte Garten" als
das konventionell-romantische Frühwerk; der „Tänzer", der plötzlich ein

Bürger wird und durch die Küche in die Wohnung geht, vertritt die

Gefühlsmusik des Stundenbuchs und den Rilke des jungen Ehestandes, die

unerbittlich beobachteten „Bälge" der Puppenbühne die überobjektivierten
Neuen Gedichte und das „Leere mit dem grauen Luftzug" die Stimmung
des Malte Laurids Brigge, Und entsprechend erscheinen auch die Sonette
nicht als eine Widerlegung, sondern eine Krönung und Erfüllung der

Elegien. Günther steht die Ausschließlichkeit, den hermetischen Charakter
von Rilkes Dichtung in positivem Sinn als die Erfüllung eines Weges
nach innen, der mit Goethe einsetzt und über Hölderlin und die
Symbolisten zu einer Kunst führt, in der nun alles „Jnnenraum" geworden
ist. Das wird einleitend durch vergleichende Gedichtinterpretationen etwas
summarisch dargetan. Dieser „Weltinnenrcium" ist die Verwirklichung der
von Raum und Zeit unabhängigen Gegebenheiten des irdischen, des „im
weitesten Begriff weltlichen Daseins", über dem „unser gebräuchliches
Bewußtsein" gleichsam nur die Spitze einer Pyramide bewohnt — im Sinn
der berühmten Briefe an Nora Purtscher und an W. v. Hulewicz. Günther
hat damit sicher einen zentralen Begriff Rilkes tn den Titel seines Buches
aufgenommen, von dem aus auch die Beziehungen zu den tiefenpsychologischen,

parapsychologischen, archäologischen Entdeckungen des 20. Jahrhunderts

(man denke an die dritte Elegie) und vor allem auch zur zeitgenössischen

bildenden Kunst eines Picasso sich herstellen lassen (hierauf deutet
ja schon das Thema der Laltimbäiuzuss-Elegie).

Unter ähnlichen Titel gruppiert Günther auch die einzelnen Kapitel:
Der Gottestänzer (Stundenbuch), Der Sucher des Seins im Ding (Neue
Gedichte), Der Dulder am Sein (Malte) usw. Es sind Etiketten und
Schlagworte, die ebenso nützlich wie gefahrvoll sein können. Es ist die

Gefahr, die beim Erklären Rilkes aus Rilke besteht. Günther will zwar
wie Mason „das blinde Beloben mit verzückter Gebärde" vermeiden und
kritisch urteilen. Er will nicht nur das „Seelendrama" von Rilkes Kunst
entwickeln, sondern es „in dienend-behutsamer, textnaher Einzelanslegung"
bestätigen. Man hätte dennoch oft mehr Behutsamkeit, mehr Distanz, mehr
nüchterne Präzision gewünscht, mehr Abneigung gegen quallige Worte wie
Welttiefe, Geistwirklichkeit, kosmische Schau, Seinserlebnis, gegen Sätze
wie „hier sang ein hohes Waltendes aus heimgesuchter Menschenbrust"

") In: Gedicht und Gedanke, herausgegeben von Heinz Otto Burger. Halle
194L.



Das Problem R, M, Rilke 49

(zum Stundenbuch) usw. Es ist klar, daß die Möglichkeit der Einzelinterpretation

im Rahmen eines solchen Buches schon räumlich sehr beschränkt

ist. Dennoch entzieht sich Günther gelegentlich zu sehr der Pflicht zur
Auslegung, mit Hilfe eines bloßen Applaudierens in Ausrufe- und Fragesätzen:

„wie flammt die Fortsetzung in ungeahnt Plötzlicher
Sinnausweitung auf! Wie eröffnet der zweite Vers Endlosigkeit des Raums!
Wie ausdrucksvoll hoffnungslos.,,! Welch großartig geschautes Bild...!"
(S. 26.) Eine zusammenhängende stilistische Betrachtung von Rilkes
dichterischer Sprache hat Günther unter dem Titel „Die letzte Ortschaft
der Worte" in den Anhang verbannt. Es ist eine sehr nützliche Sammlung
von Beobachtungen, die sich beziehen aus Rilkes Eroberung einer „völlig
neuen Ausdrucksebene" in Wortwahl, Wortsinn, Wortstellung, und auf das

„Verwischen aller Grenzen zwischen innen und außen" im Wechselspiel von
Verdichtung und Auflösung, optischer Ruhe und dynamischer Bewegung
des Sprachstoffs. Allerdings: sowenig ein guter Biograph die
Charakterschilderung seines Helden im Anhang nachliefern dürfte, so wenig befriedigt
bei einem Literarhistoriker eine bloß nachgetragene Stilcharakteristik. Man
darf diesen Mangel hier aber weitgehend der unerhörten Schwierigkeit der

stilkritischen Aufgabe von einem Werk zuschreiben, für dessen Formensprache
noch kaum Kategorien bestehen. Anspruchsvolle Andeutungen über die
stilistischen Ereignisse bei Rilke, nämlich über die Aufgabe der Perspektive
und die Aufnahme der vierten Dimension, finden sich bei Hans Gebser 12).

Rilkes Aufsatz vom Urgeräusch und viele der von Günther schön besprochenen
Sonette geben Anhaltspunkte, wie hier, in Parallele mit zeitgenössischer
Malerei und Musik, Rilke der Schrittmacher völlig neuer Anschauungsformen

und damit einer neuen Welt geworden ist. Ans diesen Vorgang
wird die künftige Rilkeforschung ihr Augenmerk noch stärker richten, um
darzutun, wie das Phänomen der Rilkeschen Dichtung kein Wortgespenst und
auch kein genialer Grenzfall ist, sondern aus der Mitte des Geschehens
kommt, Günthers Buch hat das Verdienst, über Angelloz hinaus eine

Einführung in dieses gesamte Werk zu geben; zu kurz kommen vielleicht
nur das allerdings unwesentliche Frühwerk und die französischen
Dichtungen, Die reichhaltigen Anmerkungen bringen dazu viele ergänzende
Hinweise und wichtige Auseinandersetzungen mit der früheren Literatur.
Und vor allem ist es eine Darstellung, die nicht an Rilke irgendeine Theorie
zu beweisen sucht, sondern die Augen vor einer künstlerischen Fülle
ohnegleichen öffnen möchte.

>2) Hans Gebser, Rilke und Spanien, Zürich-New York 1940,


	Das Problem R.M. Rilke : zur neuen Literatur über den Dichter

