
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 1

Artikel: Die Selbstzerstörung Europas

Autor: Fischer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36 Aymon de Senarclens: Landwirtschaft und Nachkriegszeit

Außerdem wird sie dann unter Beihilfe der Verkehrsmittel und
technischen Errungenschaften zweifellos zahlreichere Absatzgebiete finden,
sogar für Waren, die rascher Verderbnis unterworfen, im übrigen aber von
hoher Qualität sind, wie Milch, Edelobst, Tafeltrauben, Gemüse usw.

Unsere augenblicklichen Anstrengungen lassen sich also rechtfertigen;
denn gewisse Möglichkeiten bleiben uns. Es ist zu wünschen, daß unsere
landwirtschaftliche Ausrüstung eines Tages — und möge es früh genug sein —
so vollkommen dastehen wird wie unsere industrielle und kommerzielle.
An diesem Tage wird, sofern unsere Finanzen sich dann im Gleichgewicht
befinden und unsere soziale Lage stabil ist, die Wirtschaft unserer nationalen
Gemeinschaft als harmonisches, zusammenhängendes Ganzes alle Aussicht
haben, einen ehrenvollen Platz im Schoße der Weltwirtschast einzunehmen.

Es ist auch zu wünschen, daß diese Weltwirtschaft selber einen
gewissen harmonischen Allsgleich finde, daß sie mit einer internationalen
Sicherheit von langer Dauer rechnen könne und daß eine zweckmäßigere

Verteilung der Kaufmittel auch den ärmsten Nationen das ununterbrochene
Zuströmen landwirtschaftlicher Produkte garantiere.

Dann wird die Arbeit unserer Zeit nicht umsonst geleistet worden
sein, und unsere nationale Wirtschaft wird sich zu der Einigkeit, die sie

in dieser Ubergangsperiode bewiesen hat, beglückwünschen dürfen.

Die Selbstzerstörung Europas.
Von Hans Zischer.

k?V ie einst blühenden Städte Europas werden in grausamem Bruderkrieg
systematisch in Trümmer gelegt. Ein ehernes Gesetz scheint den Menschen

zu zwingen, das in Blütezeiten religiöser, ethischer und künstlerischer
Kultur im Laufe besonders starker, schöpfungsmächtiger Jahrhunderte
Aufgebaute der Kriegsfurie zu opfern — Europa im Zeichen des Uranos,
welcher seine eigenen Kinder verschlingt.

Nacht liegt über dem in seinem Bestand aufs tiefste bedrängten
Europa und der Qualm der brennenden Städte zieht gegen den sternklaren
Himmel auf, der durch die sublunarische Zerstörungswut des Menschen
sich dem Sterblichen verhüllt.

Bange Frage: Was bleibt von Europa, wenn die Achtung vor
den gewaltigen Werken der Architektur, welche Frankreichs, Deutschlands,
Englands, Italiens Namen als wahrhafte Stätten der Kultur in aller
Welt berühmt gemacht haben, was bleibt von Europa, wenn auch die heute
noch heil gebliebenen Werke menschlicher Kunst und Kultur unter der

Bombenwucht der Luftgeschwader zusammenbrechen und in formlosen
Staub und Asche sinken?



Hans Fischer: Die Selbstzerstörung Europas 37

Werden auch Amiens und Chartres, nachdem Beauvais schwer
verwüstet, nachdem der erste Weltkrieg bereits dem herrlichen Reims unheilbare

Wunden schlug, von der Vernichtung ergriffen werden? Sollen von
den erhabenen Denkmalen deutscher Architektur alle dahinfallen, nachdem
schon viel Unersetzliches in Trümmer gelegt worden ist? Sollen auch in
Rom und Florenz, Pisa und Siena, Assisi und Ravenna, Bologna und
Venedig, sollen Canterbury und Jork dahinsinken, soll — wer kennt den

Ausgang dieses Krieges? — die ganze europäische Welt dem Untergang
geweiht werden — als eine große „eitth, roortä", ein großes Massengrab
europäischer Kultur?

Schwere Frage: was hat es mit unserer „historischen Kultur",
mit unserm Humanismus, mit unserm Sinn für Tradition, für Volkstum,
mit unserer fanatischen Liebe für die Erhaltung des Vergangenen, mit
unserm Ausgrabungsfieber, mit unserm Museumskult auf sich? — Ist denn
dies alles nicht echte Liebe zu unserer europäischen Vergangenheit, Liebe
des Sohnes zu seiner Mutter, ist es nicht Ehrfurcht vor dem Großen, was
europäische Geschichte als ihr Bestes schuf? Oder ist dies alles nur ein
leerer Schein, ein lose sitzendes Gewand, das man beliebig abstreifen kann,
weil es in der „härteren" Zeit nicht mehr zu passen scheint? Ist es uns
nicht ernst mit der Verehrung Jakob Burckhardts, der uns die Stätten
vergangener Kultur, von Griechentum und Renaissance, lebendig und zum
unveräußerlichen Besitz unseres eigenen europäischen Selbst machte?

Nun scheint dies alles auf einmal keine Gültigkeit und keinen Wert
mehr zu besitzen, weil ein unheilvoller Bruderzwist Europa zerreißt und
unbekannten Mächten auszuliefern droht. Müssen wir hilflos zusehen, wie
die sichtbaren Zeugen stolzer Erinnerung an Europas große Vergangenheit
Stück um Stück dahinsinken, und soll die Generation, welche dies Bild
Europas als ein Heiliges, Verehrungswürdiges, Unantastbares in sich trägt,
die letzte sein, die diese ehrwürdigen Denkmale als schaubare Wirklichkeit
erlebt, bevor sie zu leerem Nichts Pulverisiert, in formloser Zerstörung
dahinfallen?

Hat Europa, der Hort des Humanismus, in welchem das Humanuni so

sichtbar in Städte und Landschaften eingegraben ist, und dessen Fortwirken
in unsere Zeit nnr politischer Zynismus, brutaler Wirtschaftsgeist oder

Philosophischer Nihilismus verneinen zu können vermeinte, ein Recht, sich

im Bruderkrieg restlos zu vernichten? Welch furchtbare Verantwortung
laden fich die Völker Europas auf, die — als eben noch humanistisch
gebildete — bereit sind, all ihr angestammtes Erbe, das nicht ihnen allein,
sondern nicht minder den kommenden Geschlechtern und
Jahrhunderten geschehen ist, in einem totalen Riesenbrand zu zerstören?
Ist dem „Humanuni", dem, was menschlicher Gesinnung und Gesittung
wahren Gehalt verleiht, in unserer Zeit radikaler Zerstörung innerer und
äußerer Werte kein Existenzrecht mehr gewährt?

Man schalt die Römer Mordgesellen und gemeine Brandstifter, weil



SS Hans Fischer

sie das antike Hellas in einen Trümmerhaufen verwandelten, aus welchem

für uns Nachgeborene nur einige Ruinen als ewig bewunderungswürdige
Zeugen einer erhabenen Vergangenheit — unendliche Sehnsucht und Trauer
um den unmeßbaren Verlust weckend —, vom Zufall geschont, stehen

blieben.
Wird eine kommende Zeit nicht schwerste Anklage gegen uns erheben,

daß wir als Träger und Fortsetzer europäischer Kultur dem Ruin Europas,
der uns alle bis ins tiefste Mark trifft, nicht zu steuern wußten? Welch'

furchtbare Anklage, daß wir einem Krieg, welchen spätere Zeiten vielleicht
als bloßen „Wirtschaftskrieg", als Krieg um die Macht- und Produktionsmittel

der Erde beurteilen werden, die kostbarsten Schätze menschlicher Kultur,

die Zeugnisse erhabener Vergangenheit blindwütend opferten! — Wie
steht es um eine Zeit und ihren Humanismus, welche der Begeisterung für
Hölderlin, für den „griechischsten" unter den Europäern der Neuzeit,
versallen ist und die gleichzeitig alles Edle, was uns Hölderlin in unbeschreiblicher

Reinheit und Größe zu Bewußtsein brachte, täglich bereit ist, durch
die rohe Tat zu zerschlagen? — Eine Zeit, welche der Wirtschaft und dem

nackten „Lebensraum" jedes Opfer bringt, unerhörte Menschenopfer und
höchste Menschenwerte, welche die Stätten der Kultur der Gefahr
restloser Vernichtung preisgibt, ist sie nicht reif zum Untergang, zur
Selbstzerstörung im tiefsten Sinne mit allem, was sie an ererbten und
überlieferten Kulturgütern, was sie an menschlichen Werten besaß? — Sie,
die dazu bestellt war, das große, unerhört reiche und edle Erbe ihrer Väter
für die ganze Menschheit zu bewahren, läßt sich vom Wirtschaftsgeist,
vom Ungeist schrankenloser Technik hinreißen, dem Moloch Krieg ihre
seelenvolle Kultur radikal zu opfern. Diese Radikalität der Infragestellung
alles wirklich Menschlichen, gefördert durch eine absolut bedenkenlose und
zynische „Propaganda" und durch Massenverbreitung von amoralischen
„Lebensregeln", ins dürftige Gewand von primitiven „Lebensnotwcndigkeiten"
gekleidet, hat sich wie eine geistige Pest über weite Gefilde ehemaliger
europäischer Gesittung und Kultur ausgebreitet, den Widerstand vielfach
brechend, welcher an den „Normen der Kultur" einen unerschütterlichen
Halt hätte finden sollen. So ging der Zerstörung europäischer Kulturgüter

eine Zerstörung der europäischen Seele voraus, welche ihren inneren
Halt zerbrach und eine Gesinnung erzeugte, die um der scheinbar gewaltigen

Vorteile willen, welche der „totale Krieg" zu gewähren versprach,
alle Mittel der Zerstörung von Menschen und Menschenwerk für erlaubt
hielt. Aber ist denn unsere Zeit in sich so reich und zeugungsmächtig, daß

sie leichthin verschmerzen könnte, was frühere Zeiten ihr als höchstes Gut
zu treuen Händen anvertraut? Ist nicht gerade unsere Zeit den früheren
Epochen umso stärker verpflichtet, als es ihr bis heute nicht gelang, eiu
in sich geschlossenes Kulturbewußtsein, sichtbar in Gesinnung und Werken,

zu erzeugen? Ist der „Historismus" der Gegenwart etwa nur eine

Verlegenheit, weil wir die schöpferische Kraft nicht besitzen, eine eigene irgend-



Die Selbstzerstörung Europas 39

Wie vorbildliche Welt, einen „Kosmos" hervorzubringen? Ist das formlos

Chaotische unser bitteres Teil, weil wir nicht fähig sind, den
ungeheuren Mitteln und Möglichkeiten der Technik durch die ideale Kraft
unserer Gesinnung, unseres «Humanuni, den ihr im Gesamtbau menschlicher

Kultur angemessenen Platz anzuweisen? Haben wir nicht gerade
darum die Pflicht, die überlieferten Formen gestalteter Kultur zu erhalten,
welche die großen starken Epochen unserer Vergangenheit so sichtbar
kennzeichnen und uns als unerreichte Vorbilder anspornen, neue Wege schöpferischer

Kultur einzuschlagen und die zerrüttete Welt einem neuen Kosmos
entgegenzuführen?

Düstere Perspektive: mird es das Schicksal Europas sein,
dessen Verwirklichung wir schon so erschreckend nahe gerückt sind, daß wie
vom alten Jlion nur noch unterirdische Spuren einer glänzenden
Vergangenheit zurückbleiben? Ist unser europäisches Los dasjenige des Hügels
von Hissarlik, daß in vielen Schichten übereinander die Reste verbrannter
Kulturen von einem neuen — vielleicht asiatischen — „Schliemann"
ausgegraben werden, der an den spärlichen Trümmern die Epochen
europäischer Kultur: Romantik, Gotik, Barock, Betonzeit erkennen wird? —
Ein Europa, welches nur noch als museales Relikt ein dem Tode geweihtes
Dasein führt!

Ganz Europa ein unermeßlicher Brandherd, eine I, Schicht, der
vielleicht, nach weiterem Anwachsen der technischen Kräfte und ihrer unge-
bändigten Anwendung durch den Menschen bald ein Europa II. Schicht,
III. Schicht folgen wird..., dies alles aus einer Industrielandschaft
herauswachsend, welche zeit- und kulturlos, das zukünftige Schicksal eines

„neuen Europa" in furchtbarer Perspektive erschauen läßt. Sind wir schon

bald so weit, daß nur noch eine riesige Aschenschicht den geographischen Ort
der einstigen Stätten der Kultur — wie durch einen grauen Schleier —
bezeichnet, wie in Troja, wo uns Schicht um Schicht von Brand und
Zerstörung spricht? Was wird von Europas Aschenschichten bleiben? — Und
wird ein homerischer Sänger von unserm Dasein künden? Verdient
unsere ungesittete Zeit durch einen Homer besungen zu werden? — Wie düster
ist schon das Menschenepos Dantes, welches in bitterster Anklage seiner
Zeit den Maßstab zur Beschwörung des Menschen findet, seines Seelenheiles

zu gedenken! — Und welchem mahnenden Ruf würde die heutige aus
allen FesskK' der Gesittung geratene Zeit folgen?

Hat nicht Europa im ersten großen Bruderkrieg, dem Weltkrieg
1314—IL, furchtbar geblutet und Trümmer gehäuft, welche in Flandern,
Reims, Verdun eine noch heute undurchdringliche Zerstörungsschicht
zurückließen? Um wieviel grauenvoller aber wirkt Zerstörung in diesem

zweiten Weltbrand, welcher mit zielbewußter Radikalität Stadt um Stadt
in Trümmer legt, Hunderttausende wehrloser Menschen grausam tötend
und die Uberlebenden namenlosem Elend preisgebend? Wie soll dies
enden? Und was, wenn mit vielleicht tausendfach verstärkter Gewalt noch



40 Hans Fischer

einmal, und noch einmal dieser Sturm des Entsetzens über Europas Gefilde
dahinbraust?

Man wird unserem Jahrhundert den tödlichen Vorwurf nicht
ersparen, daß wir die Perioden des großen Ruins menschlicher Kultur —

überwältigt von den unermeßlichen Möglichkeiten der technischen Zivilisation

und Zerstörung — eingeleitet haben. Daß wir um Wirtschaftsdinge
und um unersättlichen, durch die Technik aufgeblasenen Machtstrebens willen
höchste Güter der Kultur bedenkenlos geopfert haben. — Wer vermöchte

zu widersprechen, wenn eine solche Zeit als in ihrem tiefsten Wesen
barbarisch gekennzeichnet wird? Das „Weltgericht" wird gegen uns zeugen
— uns im besten Fall bedauern oder verachten, daß wir mit unseren
glänzenden Mitteln, deren Sklaven wir geworden sind, nichts besseres
anzufangen wußten.

Warum ließen wir, die Verantwortlichen, zu, daß ohne Not Massenkriege,

dezennienlang vorbereitet, über Europa losgingen, nur weil
Europa es nicht verstanden hatte, die Dinge der Erde gerechter unter ihren
Völkern zu verteilen? Ist es nicht ein Zeichen tiefer Dekadenz, ein
Versagen im wahrhaft Menschlichen, daß wir uns durch die explosionsartig
entwickelte Technik und die damit verbundenen Möglichkeiten der äußeren
Machtgewinnung derart blenden ließen, daß alle menschlich tiefen Werte
in den Hintergrund gedrängt wurden? Sind nicht alle Bindungen viel
radikaler gelöst, als in jeder früheren Zeit? Menschlichkeit hat kein Ansehen.
Darum auch die Verachtung für die Kulturgüter früherer Jahrhunderte.
Nietzsche, der Ankläger, der Humanist, der Verderber, sprach von Umwertung
aller Werte. Jakob Burckhardt sah das Verderben des Zeitalter kommen,
mitsamt den Massenkriegen. Aber verpflichtet uns Einsicht in den Fehlgang
menschlicher Gesittung nicht zur Umkehr? Wollen wir nur Epoche der

Zerstörung sein und sollen Nietzsches und Jakob Burckhardts Stimmen als
Kassandra-Rufe im Ruin der Zeit ungehört verhallen?

Muß es unser Los sein, „frei" von Kultur, in „Beton und Natur",
in seelischer Bedürfnislosigkeit zu leben? Vielleicht wird dies unser Schicksal,

wir wissen es nicht. Vielleicht erleben wir heute den Beginn einer
neuen „Eiszeit", der einmal eine kurze Blüte folgen mag, die von einer
neuen „Eiszeit" abgetötet wird und verdorrt.

Wir, das Europa von heute, tragen die Verantwortung für
kommende Jahrhunderte: denn wir haben in beängstigentx"n.,.tl!re«cöuäo
in einem kurzen Vierteljahrhundert die Ära der technischen Massenkriege
eingeleitet, welche in diesem wilden Tempo und Ausmaß fortgeführt,
menschliches Leben lebensunwert und die Bildung einer neuen menschlichen

Kultur unmöglich machen werden. Machtkämpfe dieser Art sind in
einer Tiefe zerstörerisch, daß kein menschlicher Wert vor Vernichtung
sichergestellt ist.

Kultur schaffen, heißt bleibende Werte schaffen. Wir haben
Unvergängliches zerstört. Ruin ist unsere Tat und unser Fluch für



Die Selbstzerstörung Europas 4l

alle Zeiten. Wer findet den Weg zurück, bevor es zu spät ist? Und
wer folgt dem Ruf des Ewig-Menschlichen und leistet den Verzicht auf
die Gewinnung äußerer Macht? Dies ist eine Schicksalsfrage des

Abendlandes, welche unsere Zeit beantworten muß, wenn sie drohendem Untergang

entrinnen will.

Das Problem R. M. Rilke.

Zur neuen Literatur über öen vichter.
Von Max wehrli.

„Daß man viel gewonnen hat, weiß man immer mehr, darüber aber,
was man genau gewonnen hat, wird man immer unsicherer" — so hat
einer der gescheitesten Rilke-Interpreten, Eudo C. Mason^), die Situation

des Lesers vor Rilkes dichterischem Werk und auch die Zweideutigkeit

von Rilkes Ruhm umschrieben. Während der Stern Georges
merkwürdig rasch verblaßte, ist die Geltung Rilkes als deutschen wie als
europäischen Dichters noch immer im Steigen. Der schwierigste Dichter der

deutschen Literatur genießt damit paradoxerweise nicht nur die Verehrung
eines kennerischen Kreises, wie etwa Hugo von Hofmannsthal, sondern
breitester Schichten, und man wird trotz allen möglichen Mißverständnissen
die Legitimität dieses Ruhmes doch nicht bestreiten können. Verständlich
scheint er nur aus einer religiösen und weltanschaulichen Wirkung, auch

wenn immer wieder und immer energischer festgestellt worden ist, daß Rilke
kein Heiliger und kein Erlöser sein könne, daß er als Dichter der Nuance,
mit manchen Eigenschaften des äscaäents, als Dichter der Einsamkeit und
der negativen Lebenserfahrungen niemals eine Kraft moralischer oder
religiöser Entscheidung zu sein vermöge. Jn einem glänzenden Kapitel „Rilke
und der Leser" zeigt Mason, daß Rilke selbst von einer Wirkung auf einen
Leser nichts wissen will, daß er seinem Werk geradezu leidenschaftlich den

Charakter der Mitteilung nimmt. Das Kunstwerk ist nach Rilke „ganz
mit sich selbst beschäftigt", „von einer unendlichen Einsamkeit" — und
doch spricht Rilke wie sein Bruder Hölderlin oft im Ton dunkler
Verkündung und seherischen Anspruchs. Rilkes Dichtung bedeutet hier das
Ende einer Entwicklung, die den Dichter immer mehr vom „Leben" und
der menschlichen Geselligkeit ausgeschlossen hat, und die in Rilkes — von
Katharina Kippenberg überlieferten — Ausspruch gipfelt: „Der Dichter
muß sich so viel wie möglich vom Erleben zurückziehen." So sei, sagt Mason,
der Dichter „gleichsam in der Lage der Grimmschen Gänsemagd, die ihr
Geheimnis unbedingt aussprechen muß, es aber keinem Menschen mitteilen

') Eudo C, Mason, Lebenshaltung und Symbolik bei R. M, Rilke, Weimar
1939,


	Die Selbstzerstörung Europas

