
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 10-11

Artikel: Mnemosyne-Lesmosyne : über die Quellen "Erinnerung" und
"Vergessenheit" in der griechischen Mythologie

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


678 Hans Honegger: Bulle und dic Gefahr des Kollektivismus

die letzten paar Jahre weiterging, — Und damit kehren wir noch einmal
zum Anfang unserer Ausführungen zurück.

„Beim ersten Schritte sind wir frei, beim zweiten sind wir Knechte".
Preiskontrolle heißt Planwirtschaft; Planwirtschaft heißt: die Wirtschaft
in einen immer härteren, starreren Panzer einschnallen, einzwängen, in
eine Art von „Eiserner Jungfrau". Freilich kann alle staatliche
Bevormundung der freien Wirtschaft diese selbst nicht ganz unterdrücken. Durch
ein Ubermaß von Gesetzen wird aber jederStaat zu einem wahren Moloch;
er muß immer mehr und weiteren Zwang anwenden, und dadurch droht
Gefahr, daß am Ende das starke Leben selbst in seinen wichtigsten und
kräftigsten Regungen und damit auch die Wirtschaft immer mehr unterdrückt
und geschädigt wird.

Die innerpolitischen Gefahren, die unserem Lande drohen, sind jeden-
salls sehr ernst geworden. Wir sind durch den neuen Kurs unserer
Wirtschaftspolitik auf eine arg abschüssige Bahn geraten. Wenn mir uns nicht
bald zur Umkehr entschließen, so entwickelt sich die Schweiz immer mehr
zu einer Art Polizeistaat nach fremdländischem Bild.

Mnemospne ^ Lesmospne
Uber öie hellen .Erinnerung" unö .Vergessenheit" in öer

griechischen Mythologie

Von «arl «erönvi

(?^ie Quelle der „Vergessenheit", der „Lethe", ist ein uns heute geläu-
siger Ausdruck, der zum eisernen Bestand der griechischen Mythologie

zu gehören scheint; die klassische Zeit kenne sie jedoch nicht, sie sei dem

unklassischen, „mystischen" Unterweltsglauben eigen und erst die Reflexion
der Mystiker nachklassischer Zeit habe die Quelle der „Mnemosyne", der

„Erinnerung", als Gegenstück dazu geschaffen: so glaubte man die historische
Sachlage feststellen zu dürfen, als man an diesen Stoff letzthin herantrat,

um die antiken Überlieferungen über ihn zu sichten und ordnen >). Ein
exemplarischer Fall der bloß-historischen Philologie, wobei einmal doch

gefragt werden soll: ob das Sichten und Ordnen genügt, ja ob es wirklich
gelingen kann, wenn die Frage überhaupt nicht gestellt wird, was es

sei, das da gesichtet und geordnet wird? Der Fall ist zudem so klar, daß
auch der Laie daran sofort erkennen kann, warum eine dem allgemein-
menschlichen Interesse mehr zugewandte, humanistische Philologie mit der

bloß-historischen unzufrieden sein muß.



Karl Kerenyi : Mneinosyne / Lcsmosyne 679

Nicht einmal die Quelle der Lethe sei also klassisch, die klassische Zeit
kenne sie nicht: sie spricht ja nur von dem „Gefilde der Lethe" oder vom
„Haus der Lethe", dort verschwinden die Toten Ein seltsames Axiom,
auf dem diese wissenschaftliche Methode beruht: „Nichterwähnt" bedeute

„Nichtdagewesen". Man kennt es als srAumsutum ex silsuti«,
Folgern aus dem Schweigen, das überall berechtigt sein kann, nur da

nicht, wo das Schweigen das Schweigen eines Ruinenfeldes ist. Ein
urZumeutum ex silsuti« gilt nur da, wo ein lückenloses Material
zur Verfügung steht und davon ist hier keine Rede. Wie aber, wenn man
sragte: was war den Griechen „Lethe", das wir so leicht mit „Vergessenheit"

übersetzen? Vergessenheit bezicht sich auf einen schlechthin seelischen

Borgang, ob wir die Vergessenden oder die Vergessenen sind. Das
griechische Wort und seine ganze Sippe hingegen bedeutet ursprünglich
„Verstecktsein", „Sichverstecken" nnd das versteckte „Nichtbemerken". So sind
die Toten in ihrem „Verstecktsein": dieses „Berstccktsein" ist das „Gefilde"
oder das „Hans" Lethe, Beide mythologische Bilder, Haus und Gefilde,
passen zu diesem Zustand, der nichts Fließendes, sondern für die Toten,
namentlich für ihre dagewesene Gestalt, das Endgültige ist, Nnd damit sind
wir über das Zufällige der Überlieferung hinaus, zu dem S i n n gelangt,
der hier das zufällig Uberlieferte bestätigt, doch auch darauf aufmerksam
macht, daß eine fließende Quelle als Symbol des Todeszustandes in der

griechischen Mythologie nichts weniger als sinngemäß wäre.
Es genügt daher wiederum uicht, festzustellen, wer, wann und wo

ein fließendes Wasser in Verbindung mit der Lethe erwähnt, und dadurch
das Zeugnis einzuordnen, sondern dieses muß daraufhin besonders
ausgefragt werden, was es besagt. Das Zeugnis steht bekanntlich im
Endmythos des Platonischen Dialogs vom Staate, Die Gefahr, daß da „nur"
Platon und nicht zugleich auch eine ältere Uberlieferung antworten wird,
ist gerade in diesem Fall nicht groß. Die grvße Lehre, die Platon durch
die ganze Erzählung zum Ausdruck gelangen lassen wollte — „Die Schuld
trägt die Wählende: Gott trägt keine Schuld" —, wurde im Hauptteil des

Mythos ausgesprochen und durch einen Vorgang in der außerzeitlichen
und außervrtlichen „Vorexistenz" der Seele begründet. Uns geht nur der

Schlußteil an, in dem der Zustand des Ubergangs vom ort- und zeitlosen
Sein in die irdische Existenz geschildert wird. Die Erzählung ist hier so

fummarisch, daß Platon angenommen haben muß: das Weitere kenne man
schon aus früheren Seelenmythen, namentlich den „Durst", den er
ausdrücklich zu erwähnen unterläßt, obwohl seine Schilderung ihn mit-
einbegreift.

Die Seelen, die sich in diesem Übergangszustand befinden, sind
bereits unter dem Thron der „Notwendigkeit", der „Ananke", gegangen und
dadurch den Gesetzen des unter den Planeten stehenden irdischen Daseins
verfallen. Sie wandern zunächst — und damit beginnt der Übergang —
„sämtlich in die Ebene der Lethe durch fürchterliche Glut und erstickende



680 Karl Kcrsnvi

Hitze; sie sei nämlich leer von Bäumen und überhaupt Allem, was der Erde
entspießt", Jn dieser öden Wüste lagern die Seelen abends an einem Fluß.
Daß sie auch da noch, dem erfrischen Flusse hingegeben, sich im Bereiche
der Lethe befinden, ist klar, und es wird durch die zusammenfassenden Worte
des Sokrates noch ausdrücklich bestätigt: „Auch uns rettet dieser Mhthos,
sagt er, wenn wir ihm gehorchen: wir werden den Fluß der Lethe glücklich

durchschreiten und unsere Seele nicht beflecken" — nämlich nachher,
im darauf folgenden irdischen Leben, Dem Eintritt in das Leben geht
das „Durchschreiten des Flusses" voraus, dies erfolgt aber in dem

Endmythos des Platonischen „Staates" erst nachdem die Seelen aus dem Fluß
getrunken hatten und in Schlaf versunken waren, um Mitternacht, in
Begleitung von Donner und Erdbeben, sprungweise, in Gestalt von fallenden
Sternschuppen. Trinken aus dem Wasser des Flusses und sternschuppen-
gleiches Hineinfallen in die Geburt sind hier die mythologischen Bilder
dafür, das Sokrates mit einem andern Bilde als Durchschreiten des Flusses
der Lethe ausdrückt.

Der Fluß, dessen Wasser getrunken wird, und jene wüste Ebene der Lethe,
mit ihrer Leere und ihrer nach Trunk verlangenden Trockenheit, gehören
sinngemäß zusammen, doch nennt ihn Platon zuerst mit einem besonderen
Namen als den „Fluß Ameles". Der Name „Amekes" ist nicht nur au
sich durchsichtig und etwa vou derselben Bedeutung, wie „Lethe", mit
besonderer Betonung der Unachtsamkeit, sondern er erweckt cine ganz be

stimmte, gegensätzliche Erinnerung. An dem, ja durch den Fluß Meles
ist ein Mann der Musen, der Töchter der Mneinosyne, der Göttin „Erinnerung",

in das irdische Dasein getreten, ein Mann, der wie kein anderer
die Lethe unwirksam zu machen verstand: Homer. So lautete eine
volkstümliche Uberlieferung von ihm, dem „Melesigenes", dcm am oder vom
Fluß Meies geborenen. Der Fluß, an dem und durch den dic der Lethe
verfallenen Sterblichen ins Leben treten, heißt dann mit Recht auch

A-meles, gleichsam der Gegenfluß zum Meles. Das fließende Wasser
versinnbildlicht auch das Vergehende, als entspringendes Wasser ist es cin
Urbild des Lebensursprungs und — der Erinnernng. Womit nicht br
hauptet werden will, daß Platon oder wer vor ihm vom „Fluß Ameles"
erzählte, tatsächlich au dic beiden gegebenen Gegensätze zu diesem Bilde
gedacht hat: an den kleinasiatischen Fluß Meles und an die Erfahrung
des „quellenden" Sicherinnerns

Das Wasser des Flusses Ameles Ivill das Negative, das Vergehen und

Verschwinden ausdrücken. Es ist ein Wasser, so erzählt uns Platon, das
kein Gefäß zu fassen und festzuhalten vermag. Alle müssen von diesem

Nicht-Festzuhaltenden ein bestimmtes Maß trinken, die geboren werden
sollen. Die Gescheiten halten sich an das Maß, die anderen trinken melir
davon. „Und jedesmal, wenn einer trinkt, vergißt er alles". Ein Aspekt
der Lethe, der mit dem anderen, durch die erstickende Hitze >der Ebene
ausgedrückten, nicht unvereinbar ist. ^de und Durst fordern das Durch-



Mneinosyne / Lcsinosimc 631

stießen. Und das Schlechthin-Durchfließende, Nicht-Festzuhaltende ist im
Erleben ewige Leere nnd Durst. Unerträglich aber wird dieses Erleben
erst, wenn das Durchfließen aufhört. So ist die Leere hier Zwang, einem

neuen Zu- und Durchfluß entgegenzugehen. Wird durch diesen Zwang
eben das gefordert, was wir „Bergessen" nennen? Odcr gar die

„Vergeßlichkeit", die unter dem Namen Lethe bei Hcsiod (Theog. 227) als eine

Tochter der Eris, der Zwist, erscheint? Was war jene Lethe, deren Wesen
ein derart heiß erwünschtes Durchfließen ausmacht? Bei Platon hat sie

die Funktion, die Erinnerung an die Ideen zu verhindern. Aber auch

bei ihm kann sie nur etwas sein, das die Eigenschaft hat, immerfort zu
verschwinden, vergessen zu werden, und nicht die Vergeßlichkeit selbst. Und
vor Platon?

Ein Durchfließen, das heiß erwünscht ist, weil mit dem Leben selbst

identisch, wurde vor Platon von Heraklit geschildert. Es ist wohl kein

Zufall, daß das Zitat, welches uns wahrscheinlich die ursprünglichen Worte
des Philosophen bewahrt, in Zusammenhang mit seiner Seelenlehre
überliefert wird: „Den in dieselben Fluten Hinabsteigenden strömt immer
wieder anderes Wasser zu" 2). Der bewegliche Grundstoff aller Erscheinungen

sollte nach Heraklit eigentlich nicht das Wasser, sondern das Feuer
sein. Spricht er doch von Fluß und Wasser, so berichtet er lediglich >in

Gleichnissprache von einer Erfahrung, die dem Wesen der Lethe, wie es

bei Platon erkenntlich ist, am nächsten kommt. Heraklit, der archaische

Philosoph, spricht in Gleichnissen, wie vor ihm die Mythologie, und er

zeigt uns dadurch, wie eben jene Erfahrung — die Erfahrung des

Schlechthin-Durchfließenden — in einer mythologischen Erzählung ihren
bildlichen Ausdruck finden konnte. Der angeführte Satz bezeugt uns ferner,
daß die Möglichkeit, das Leben selbst als das Schlechthin-Durchfließende
zu fassen, in Griechenland schon ziemlich früh, mindestens im 6. Jahrhundert
v. Chr., da war.

Von einem Schlechthin-Durchfließenden wird uns in jenem
mythologischen Bilderkreis, wo auch der Fluß der Lethe hingehört, auch noch

aus eine andere Weise erzählt. Auf der Unterweltsdarstellung, mit der

Polygnot um die Mitte des 5. Jahrhunderts die Halle der Knidier in
Delphi geschmückt hatte, waren vier Personen sichtbar, die in kleinen
zerbrochenen Krügen Wasser in ein größeres Gefäß trugen. Ein Vasenbild
auf einer Amphora in München zeigt uns dieselbe Szene mit vier
archaisch-beflügelten Seelen in derselben Rolle. Auf einer süditalischen
Vase mit Jenseitsbildern (aus etwas späterer Zeit) sind es die Danaiden,
die ihre Wasserkrüge in das große irdene Gefäß leeren. Dieses große
Gefäß ist das aus Platon Gorgias bekannte „lecke Faß", in welches die

dazu verdammten ursprünglich, wie dies auch sprichwörtlich wurde, „Wasser
mit einem ebenso lecken Siebe trugen" (493 b). Klare Bilder des

unaufhaltsamen Dnrchfließens, dessen Sinn eindeutig und sicher zu ermitteln ist.



682 Karl Kereimi

Die Szene auf dem Wandgemälde des Polygnot trug nach unserer
Quelle, der Reisebeschreibnng dcs Pausanias, eine Inschrift, die besagte,
daß die derart Bestraften die nicht Eingeweihten waren, diejenigen nämlich,

meint Pausanias (X3l), die die Mysterien von Eleusis uicht ernst
nahmen. Jm Platonischen Gorgias wird diese Strafe allgemeiner aus
die Uneingeweihten und Unklugen bezogen, deren Seele „leck" sei und

nichts halten könne, anch ivegen der „Vergeßlichkeit"^). Diese Deutung
sührt uns zwar nicht zum Ursprung des Bildes zurück, beweist aber, daß
der Lethefluß und der Danaidenkrug ihrem Sinne nach verwandt sind.
Diesen Sinn suchte man mit Recht in jenem Gemeinsamen, das sowohl
die in die Mysterien nicht Eingeweihten als auch die Töchter des Danaos,
die Mörderinnen in der Brautnacht, hatten. Ihre Krüge nennt der

pseudo-platouische Dialog Axiochos „unerfüllte Wasserkrüge" (371 e). Die
Ehe ist für die Griechen re).«?, „Erfüllung" ^), und auch die Mysterien
r«/i,/, „Erfüllungen". Erfüllungen des Lebens sind beide, Ehe nnd
Mysterien, des Lebens, das ohne sie — durchfließt. Der Uneingeweihte und
das Mädchen, das in der Hochzeitsnacht, anstatt zu einer „Erfüllten", zur
Mörderin wurde, sind „Unerfüllte", Man braucht dabei an keine besondere,

moralisierende Lehre der Mysterien zu denken, sondern an urtüm
liche Mysterien, wie eben die Elensinischcn waren: Schau des r^oc, des

sich in Zeugung und Geburt erfüllenden, erfüllten Lebens,
Durchfließendes Leben ist gleichfalls Leben, doch nicht das richtige, das erfüllte:
es ist wie „Wasser im Sieb tragen", das, gleichsam ein Abbild des Lebens
der Unerfüllten, unter den Höllenstrafen erscheint.

Die Prediger der moralisierenden Winkelmysterien, die sich ans

Orpheus nnd Musaios beriefen, lehrten daher folgerichtig, alle Sünder
und Ungerechten „trägen Wasser im Sieb", Nach der orphischen Scclen-
wanderungslehre ist ein jeder, der im „tieftraurigen Kreis" der
Wiedergeburten gebannt bleibt, damit beschäftigt: deu Krug der Danaiden zu
tragen, anstatt zu erfüllen, durchfließen zu lassen. Diese Anschauung vom
Leben, daß es durchfließt, wie Wasser durch das Sieb, ist im Grunde
genommen keine Lehre. Sie ist die anschauliche Form einer unmittelbaren
Erfahrung, die von sich selbst in mythologischen Bildern und Erzählungen
spricht. Zu dieser Erfahrung gehört auch das Wissen darum, daß jenes

Durchfließen unaufhörlich gewüuscht und mit unlöschbarem Durst
aufgenommen wird, und es gehört zu ihr die Furcht davor, daß uns im Tode

nur die Qual des Durstes nach demselben „Wasser" bleibt.
Diese Befürchtung taucht, zu einem fest wiederkehrenden Todeserlebnis

ausgeprägt, in scvulchralen Texten der orphischen Religiosität auf,
,1,3, soik äss Worts", wie man sie in der religionsgeschichtlichen Literatur
nennt, ist sicherlich nicht nur orvhisch und nicht nur griechisch. Würde
sie aber nicht auf einer Erfahrung der griechischen Seele beruhen, so

hätte sie auch von auswärts nicht nach Griechenland gelangen können.
Uns ist im Trunk der Lethe eine spezifisch-griechische Form dieser Ersah-



Mnemosyne/Lesmosyue 6SS

rung: der Erfahrung des sich selbst, samt seinen fortwährenden Erlebnissen
wollenden Lebens, aufgegangen. Schmerzlich ist an dieser Erfahrung, daß

man sie umsonst macht: was man trinkt, vergeht unaufhaltsaim. Man
trinkt es aber mit Lust, und durch diese Lust vergißt man die besonderen
kleinen und großen Schmerzen des Lebens. Es ist ein Trank und Strom
zugleich, mit einer charakteristischen Richtung: nach dem Verschwunden-
und Vergessen-Sein hin. Nach dieser Richtung benannt, erscheint sein Bild
im griechischen Jenseits, das voll der Abbilder unserer irdischen
Erfahrungen ist, als „Fluß der Lethe". Man trinkt sein Wasser und eben diese

Eigenschaft, daß sie ein Fluß ist, den man trinkt — denn wie man
richtig bemerkte: in Griechenland trank man gewöhnlich nicht aus
Flüssen —, scheint das wesentliche und ursprüngliche Merkmal der im
Bilde des Wassers gefaßten Lethe zu sein,

Jn den späteren Grabepigrammen herrscht der „Trank der Lethe"
immer noch, doch der Sinn ist zur müden Auffassung des ruhespendenden
Todeswassers verblaßt. Schließlich geht der frühere „Trank" und „Fluß"
in einen „Hafen", ja ein weites „Meer der Lethe" über. Ein vollkommener

Stimmungswechsel, dem gegenüber die ursprüngliche Bedeutungssülle

uns bei Vergil, wie es bei einem großen Dichter zu erwarten ist,
entgegentritt. Er schildert den Fluß der Lethe, der an den ruhigen Gefilden
vorbeifließt (Aen. VI 705):

IistKäeumqus (Zomos plaeiääs qni vräeväwt amneiu.

Dann aber widmet er, in deutlicher Anspielung an den Fluß Ameles
(lateinisch: sseurus „sorgenlos"), einen ganzen Vers dem Trank der Seelen:

»ecnros lätiöes et lonZn, oblivia pownt.
Die Flüssigkeit „Sorgenlos" uud lange Vergessenheit wird da getrunken
— als Lebenswasser: es führt ins Leben zurück. Jn der vorhergehenden
Schilderung ließ Vergil nicht den „Durst", sondern die „Geborgenheit",
die in der ursprünglichen Bedeutung der Lethe als Verstecktheit liegt,
hervortreten. Erst mit dem Trinken beginnt nach ihm der „Wille": in
eorvorä vslle rsverti" „damit sie wollen wieder in Körper
eingehen". Ursprünglich gehörte der Durst als Voraussetzung zum Trinken:
so war es sinngemäß. Der „Durst" der Toten ist nichts als der „Wille"
der Lebenden: eben jene Grunderfahrung des Lebens, die zu machen die

Menschheit nicht erst eines Schopenhauers bedurfte.
Die Behauptung, die Quelle der Lethe sei erst dem unklassischen

„mystischen" Unterweltsglauben eigen, ist genauer so zu fassen, daß in
Griechenland jene Erfahrung des Lebens, die sich in Bildern wie der Trank
und der Fluß der Lethe ausspricht, sich als die vorklassische Grundlage
„mystischer" Lehren und Erzählungen ausweist. Denn die griechische Form
dieser Erfahrung, das gierige Trinken eines unaufhaltsamen Stromes,
dem am besten die Bezeichnung „Fluß der Lethe" zukommt, hat nicht nur
in seiner Richtung nach dem Vergehen und Verschwinden hin etwas Ne-



6S4 Karl Kersnyi

gatives an sich. Nein: in dieser Erfahrung wird der normale, menschliche

Lebensdurst selbst mit einem negativen Vorzeichen versehen, das zeitliche
Sein des Menschen unter dem Aspekt der Lethe erfaßt. Die „Mystik", die

darauf beruht, ist nicht identisch mit den klassischen Mysterien, wie die

in Eleusis waren. Das Wasser des Lebens zum Wasser der Lethe
geworden, ermöglicht keine „Erfüllung", wie das Leben in jenen Mysterien.
Nnd dennoch ist auch diese „Mystik" alt, sicherlich älter als Heraklit, der
die Priester der Winkelmysterien bekämpft. Nnd somit darf uns das Wasser
der Lethe, im Sinne des durchfließenden Lebens, ebenfalls als archaisch

gelten. Das Bild der „Quelle der Lethe", das zuerst auf dcn orphischen
Goldtäfelchen in nachklassischer Zeit auftaucht, gehört Wohl in dasselbe

mythologische Gewebe, als eine dem „Trank" und „Fluß" gegenüber
sekundäre Bildung, und es darf von vornherein gefragt werden, ob fie nicht
eher der „Quelle der Mnemosyne" nachgebildet wurde, als umgekehrt?
Wie Lethe die getrunken-durchfließende ist, ebenso sinngemäß könnte die

Mnemosyne schon ursprünglich die entquellende gewesen sein.
Der Parallelismus der beiden Quellen ist auf den erwähnten Gold

blättchen, die den Toten als Wegweiser in der Nnterwelt beigegeben wurden,

in der Tat da. Doch die Einzelheiten der Schilderung stimmen in
der längeren und kürzeren Fassung dieses griechischen Totenbüchleins nicht
überein. Jn der ersten findet der Verstorbene in der Nnterwelt die Quelle
der Lethe links, neben ihr eine Weiße Zypresse: mit Namen genannt wird
diese Quelle nicht, doch der Tote soll sich hüten, auch nur in ihrc Nähe

zu kommen. Dann findet er einc andere Quelle — man ficht sie auf
einer Nnterweltsvase durch eine sternartige Maske fließen —, und dieses
kalte Wasser entspringt dem Teich der Mnemosyne (fr. 32 a), Jn der

kürzeren Fassung erkennt man die richtige Quelle rechts an der Zypresse,
die Mnemosyne wird nicht ausdrücklich genannt, statt dessen spricht
jemand in erster Person von der Quelle, Der Tote klagt von unerträglichem
Durst: „Von Durst bin ich trocken und am Sterben", Wer bietet ihm
den Trank an? Nur wem die Quelle gehört, kann so antworten, wie
im Text folgt: „Also trinke du aus meiner ewig fließenden Quelle
rechts,.."5), Auf der erwähnten Nnterweltsvase steht die Quelle unter
der Obhut einer weiblichen Gestalt, die man aufs Geratewohl als Mc-
gara, die Frau des Herakles, deuten wollte. Die Göttin Mnemosyne
selbst scheint hier gegenwärtig zu sein, in Bild und Wort, eine große,
Göttin in Griechenland, von der jede Erinnerung kam, nicht nur die

„mystische". Von dieser letzteren aber wird es auf einem der Goldtäfelchen
ausdrücklich gesagt, sie sei ein Geschenk der Mnemosyne (fr. 32g). Dank
ihr kann sich der Tote im Jenseits als Sohn der Erde und des Himmels,
wie die Götter selbst, ausweisen.

Von einer Quelle der Mnemosyne, in Griechenland selbst, berichtet
uns aus späterer Zeit, dem 2. Jahrhundert nach Chr., wiederum Pausanias
(1X39,8). Auf dem Wege zu der Orakelhöhle des Trophonios bei Lebadeia



Mnemosyne / Lesmosyne 685

hieß so eine Quelle, eine andere neben ihr: die Quelle der Lethe. Ob
diese Benennung der beiden Quellen erst jener späteren Zeit angehört,
bleibt unerweislich. Besonders unwahrscheinlich wäre, wenn Mnemosyne
gerade in jener Gegend nicht schon sehr früh, möglicherweise in archaischen

Zeiten, einen Kult und im Kulte eine heilige Quelle gehabt hätte.
Lebadeia liegt in der böotischen Landschaft zwischen zwei Kultorten, deren
einer der Mnemosyne selbst, der andere ihren Töchtern, den Musen,
angehörte. Diese wurden am nahen Helikon verehrt und waren da, wie
auch sonst auf griechischem Boden, so eng mit heiligen Quellen verbunden,
als wären fie lediglich Qucllengöttinnen gewesen. Manche Kultdenk'
mäler zeigen, daß Mnemosyne auch samt ihren Töchtern eine religiöse
Verehrung genoß. Ihr besonderer Kultort lag in der entgegengesetzten

Richtung als der Helikon, aber gleichfalls nicht weit entfernt von Lebadeia.

Es ist Hesiod, der diesen Ort nennt, als er in seiner Theogonie die

Mutter der Musen das erste Mal erwähnt (53—55):

Auf der pierischen Höhe, mit Zcus dem Vater vereinigt,
Zeugte Mnemosyne sie, die Eleuthers Fluren beherrschet,
Trost dem Leide zu sein und Linderung aller Betrübnis.

So lauten die Zeilen in I. H. Boß' Übersetzung, Der Ort hieß Eleutherai,
der Ortsheros Eleuther, nach dem ihn Hesiod benannt weiß, war nach
einer böotischen Tradition Bruder des Lebados, des Gründers von
Lebadeia. Auch durch ihre mythischen Gründer waren also die beiden Städtchen

miteinander verbunden.
Von einem besonderen Heiligtum der Mneinosyne in Eleutherai sagt

Pausanias iu seiner Reisebeschreibung nichts, doch spricht er von einer
Höhle und von einer Quelle, die da durch cine mythologische Überlieferung

miteinander verbunden und geheiligt waren, Jn einer Höhle bei
Eleutherai gebar Antiope nach der dortigen Tradition die Zeussöhne Am-
phion und Zethos, ein Zwillingspaar, welches dann ein Hirt fand und
im Wasser der nahen Quelle badete (I 38,9). Antiope war eine der vielen
Zeusgattinnen, wie auch Mnemosyne. Nur galt Mnemosyne auf Grund
der Theogonie als eine große Urgöttin, nach Hesiod eine der sechs, nach

orphischer Überlieferung der sieben Titaninnen, von denen alle Götter
abstammten. Und es gehörte zu den Weltgründertaten des Zeus, daß er
mit ihr die Musen zeugte. Dies und was sonst noch in Hefiods Theogonie,
in diesem ältesten Lehrgedicht des Griechentums, steht, macht in der Tat
den „eisernen Bestand der griechischen Mythologie" aus, schließt aber
bekanntlich andere Namen für die Beteiligten derselben Begebenheiten nicht
aus. So wird uns auch eine von Hesiod abweichende Überlieferung
erzählt, nach der die Mutter der Musen Antiope hieß °).

Diese Überlieferung mird in einer Form vorgetragen, welche für eine
der siegreichen Version gegenüber unterlegene mythologische Variante
charakteristisch ist. Es soll in der makedonischen Landschaft Emathia neun
Jungfrauen gegeben haben, Pierides, genannt nach ihrem Vater, dem



6SS Karl Kersnyi

autochthonen König Pieros. Der Vater gab einer jeden von ihnen den

Namen einer Muse und die Töchter selbst wollten törichterweise mit den

Musen im Gesang wetteifern. Sie wurden besiegt und in Vögel verwandelt.
Diese falschen, besiegten Musen waren nach einer Variante die Töchter
der Antiope, die in demselben Zusammenhange nicht als Geliebte des

Zeus, sondern als Frau des Pieros galt. Wie stark aber diese

Abstammungsgeschichte, die eine sehr archaische Gleichsetzung der Göttinnen mit
Vögeln enthält, auch in der Gegend um den Helikon beachtet wurde,
beweist Pausauias mit einem Bericht aus Thespiai, nach dem Pieros der

Makedonier die Zahl der Musen bestimmt habe (IX 29,2). Antiope e»
scheint in Eleutherai wie man sie in Böotien sonst kennt: als Mutter der

thebanischen Dioskuren, Amphion und Zethos, Doch spielt in ihrem
Mythos und wohl auch in ihrem dortigen Kult nicht zufällig eine Höhle
eine Rolle, zu der noch als zu einem heiligen Ort eine heilige Quelle,
gehörte. Nach Hesiod beherrschte Mnemosyne diesen Winkel der von Böotien
in Attila übergehenden Landschaft, Nach den Erzählungen des Pausanias
und der Mythographen über Antiope in der Höhle von Eleutherai und
eine Antiope ci,ls Museumuttcr ist die Möglichkeit nicht abzuweisen, daß
die Quelle da derselben Güttin — bei Hesiod Mneinosyne, sonst anch

Antiope genannt — eigen war.
Bei Hesiod findet sich dann auch ein Beweis dafür, daß eine Quelle

der Lethe eher im Bereiche der Mnemosyne hatte hervorspringen können,
als umgekehrt: eine Quelle der Mnemosyne als Nachbildung dcr Lethe
entstehen. Die Göttin Mnemosyne, die der Dichter als die Mutter der

Musen feiert, ist ihm gerade in dieser Eigenschaft die Quelle jenes negativen

Segens, den ihre Töchter samt allen ihren positiven Gaben auch

bedeuten: „Trost dem Leide zu sein — so heißt es in der Voß'schen
Ubersetzung — und Linderung aller Betrübnis", Hesiod aber spricht hier an
der Stelle von „Trost" ein anderes Wort aus, in bewußter Gegensatz-
bilduug zum Namen der Mnemosyne:

„Lesmosyne" stammt aus derselben Wurzel wie „Lethe" und bedeutet

genau dasselbe. Das Musische, das der Urgöttin Mnemosyne entspringt,
hat auch dieses Gute: die Lethe, die alles, das zur Nachtseite des Daseins
gehört, verschwinden läßt. Beides: das Leuchten- und das Verschwindenlassen,

die Mnemosyne und ihr Gegenpol, die Lesmosyne, macht erst das

ganze Wesen der Göttin aus, die ihren Namen nur von der positiven Seite
ihres Machtbereiches hat. Diese Einheit der Gegensätze unter der Herrschaft
des Positiven kennzeichnet jene unmystische griechische Religiösität, die

durch die eben berührte „mystische" zu zwei nicht wieder zu vereinigenden
Hälften gespalten wurde: in einen göttlichen Zustand mit Mnemosyne und
in einen anderen, mit dem Strom der Lethe dahinfließenden, tödlichen und
doch nie aufhörenden. Von diesem Strom aus gesehen, erschien die alte



Mnemosyne / Lesmosyne 687

Göttlichkeit der Mnemosyne in einer neuen, sich von der absoluten Dunkelheit

der Lethe-Seite scharf abhebenden Beleuchtung. Ihr Licht indessen

ging aus eigenen, tieferen Quellen auf, welche die Erforschung der
archaischen Schichten der griechischen Mythologie erst noch aufzudecken hat.

M, P. Nilsson in dcr schwedischen Zeitschrift Eranos XI,!, 1943. Der kleine
Aufsatz des berühmten Fachmannes verdiente an sich, dasz man sich mit ihm in
Hinblick auf die Methode beschäftigt. Seine Belege werden hier ebensowenig wiederholt

wic die von E. Rohde: Psyche II 382, 1 und 391 Anm.
2) I-r. 12 Dicls nach Arius Did. bei Eus. P. E. XV 2«; es folgt da, sich

unmittelbar anschließend, ein weiteres Zitat über „Seele" und „Flüssigkeit", es
steht jedoch nicht fest, ob dies die ursprüngliche Fortsetzung war. Das Flußgleichnis
kehrt in fr. 49a und 91 wieder.

3) 493c2 öV c«,«r/av «al /.i/A,/,'. Ob da ursprünglich <5i' n.-?i->r,«v stand,
wurde mit Rccht augezweifelt, da nach 493« das Gefäß, in Wortspiel das
mSa,«> nnd -rc/«ri««,', die Leichtgläubigkeit der Seele ausdrücken sollte. Danach
könnte hier die Lesnng vorgeschlagen werden: öi« ?5 xni /.,/S-/v.

Dies wurde gegen die ausdrücklichen Zeugnisse mit Unrecht bezweifelt.
5) ?r. 32b Kern. Die in das Goldblättchen eingeritzten Buchstaben sind nicht

leicht zu lesen. Murray und Oilivieri lesen: 77/^^/^/0)^, d, h, im Zusammenhang:
n^a Ziik /^«!, «NN,'»? »lkv«k« x,-rl öc^tti. Die Anssassnilg als Tii'ri' /IN!' — ist
anch möglich, ebenso die Lesnng: .V,1/<?/ d, h, .,«>,, doch dcr Vorschlag, im
Gedanken v«>r zn ergänzen, kanm erwähnenswert,

°) Oissro De nst. cleor. III 21, 54 und zum Folgenden: ^nt. I^ib. 9 nnd Op,
biet, V 29S ff. Der Name Enippc für dic Mnscnmuttcr gchört in dieselbe mytho
logische Sphäre wie Antiope, Die Belenchtnng dicscr ganzen Sphäre mnß einer
besonderen Betrachtung vorbehalten werde». Hier sei der Redaktion der „Schweizer
Monatshefte" der Dank für die Humanität ausgesprochen, mit der sie das
Erscheinen anch dieser sachwissenschnstlicheu Bemerkungen, die in einer Philologischen
Zeitschrift ausführlicher gcwcscu wären, ermöglichte,

Berichtigung
Wic uns mitgctcilt wird, ist die in dcm Aufsatz von H, A, Wyß im Dezember-

hest 1944, S, 610, erwähnte Schrift von K, Kersnyi: „Hermes" nicht
im Verlag Rascher, sondern im „Rhein-Verlag", Zürich, erschienen. Der
in dem Aufsatz behandelte Briefwechsel zwischen K. Kersnyi nnd Thomas Mann
wird voraussichtlich im Frühsommcr dieses Jahres ebensalls im „Rhein-Verlag",
Zürich, erscheinen, nnd zwar unter dcm Titel: „Über Ro in a n d i ch t n n g und
Mythologie". Redaktion der „Schweizer Monatshefte".

Michelangelo unö Julius II.
Ein öeitrag zur Antithese von Geist unö Macht

Von Zrieörich Saupp

11^ ber den Papst Julius II., aus dem Genueser Geschlecht der della Noverc,^ sagte der König Ludwig XII. von Frankreich einmal,, er sei ein Bauer,
gegen den man mit dem Stock vorgehen müsse. Aber Julius II. trug selbst
immer einen Stock, und nicht nur seine Bedienten, sondern sogar gelegentlich
ein Kardinal bekamen in einem seiner gefürchteten Wutausbrüche diesen
Stock zu spüren. Die Porträts von Julius II, verraten unbändige Energie


	Mnemosyne-Lesmosyne : über die Quellen "Erinnerung" und "Vergessenheit" in der griechischen Mythologie

