
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 9

Artikel: Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit

Autor: Wyss, H.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kriegsmcihnachten 1314—1944 S07

Zurück wir die Entseelten trugen,
Ins Astwerk die Geschosse schlugen,
Und doch war's wie im Traume,
Hervor die goldenen Sterne drangen,
Und alle armen Seelen schwangen
Sich heim zum Lichterbaume,"

Quellennachweis: Nach Möglichkeit wurden Originalausgaben
benützt. Wo sie wegen der Kriegsverhältnisse nicht beschaffbar waren, halfen
folgende Anthologien aus:

Bolkmann: Deutsche Dichtung im Weltkrieg. Leipzig 1334 (Mell),
Ranch: Feldgraue Ernte. Der Weltkrieg im Gedicht. Berlin 133S (Mar Barthel:

Feldweihnacht).
Soldaten weihn« cht. Bcrlin 1333 (Max Barthel: Argonnerwald).
Grafs: Eherne Ernte. Gedichte im Krieg 1939/1341, München, Berlin 1941

(Rispeter; Baumann: Jaenicke),
Ziesel: Krieg und Dichtung, Wien, Leipzig 1940 (Schwitzte; Ludw, Fricdr,

Barthel),
Kaufmann: Deine Jugend, mein Volk! Leipzig 1943 (Blaas? Kreutzer),
Von der Bring: Dic junge Front, München 1943 (Joeden),

Die wieöerkunft öer mpthisthen Wirklichkeit
Karl KerSnvi unö Thomas Mann ^ ein Srieftvechsel

Von tz. fl. wvß

I.
Glinge hing die antike Religionsgeschichte wie ein altkluges Kind am Rock-

^ Zipfel der aufgeregt selbstgefälligen Dame Aufklärung. Nichts
Übernatürliches hatte vor den Zweifeln der beiden Bestand. Spott wurde den

Göttern zuteil, daß sie, von Menschen erfundene Wahnbilder voll Fehler
und Schwächen, Vorbild sein wollten. Ob es die Götter der Griechen oder
der Germanen waren oder irgendein Ubermenschliches betraf, ein
Wahrgenommenes und Für-Wahr-Genommenes (nicht zuletzt christlichen
Glaubens), man hielt es für Allegorien oder Einbildungen der Angst nnd
lächelte ein Augurenlächeln über das Spiel der Täuschung mit armen
Unmündigen, denen man mit der Leuchte des Verstandes nachhelfen mußte.
Geblendet von dem eigenen scharfen Bewußtseinslichte, wurde den
Aufklärern das Götterwesen nicht durchsichtig, in dem die Geheimnisse
von Jnnen- und Außenwelt Gestalt gewinnen.

Die Dichter aber sangen und sprachen, brachen den Bannspruch von
Leipzig voll Feuer und Brausen: Verkörperung einer höhern Lebendigkeit
im Gegensatz zu aller krittelnden Wissenschaft und gescheit-blinder Zer-



608 H, A, Wys;

gliederung. Und die Romantik führte eine entscheidende Wendung herbei,

als sie mit der Sammlung von Lied, Märchen und Sage die
volkhasten Ursprünge dem Volk wieder schenkte. Hingabe und Eifer Weniger
konnten so das namenlos Uralte, einen unermeßlichen Schatz an Seelcn-
erfahrung uud immer jungem, kindlich-weisem Welterleben der Nachwelt
weitergeben. Aber wie ehedem in den Scheuledern professoraler Vernunft
pedantisch gegottschedelt wurde, so stand jetzt Wunderbares und Wunderglaube

gleich in allzu üppigem Wuchs. Es fehlte dem richtig witternden
Gesühl für das Transzendente die klärende Linie, die geistige Strenge,
das Maß der bewußten Begrenzung: Man schwärmte nach dem Zauber des

Dunkels, der tiefen Wasser, irrte aus der Suche im Märchenmald nach der
blauen Blume der Poesie, wo aus dem grünen Gedämmer nirgendwo —

unversehens die Seelenfrau vorbeiritt, auf furchtbar-furchtfamem Einhorn,
bis die Wege hinterlistig wurden, abgründig irreführten und miteins das

Schloß der leuchtenden Mitte, die goldene Blüte, in Wildnis spurlos unterging.

Was Bewegung war, wurde vereinzelt: Jener verlor sich heilig
dahinwallend in der Schöne des Sanges; andere hingen zerfetzt im
Dornengestrüpp, diese zogen als Rompilger fürbaß. Sichernd machte sich

nach erlebnisreicher Romantik wieder nüchterne Gelehrsamkeit breit,
verständnislos für alles Seelenvolle, als der junge Nietzsche den Ameisen
frieden seiner Kollegen störte und die Bilder der Mythologie als die „un
bemerkt allgegenwärtigen dämonischen Wächter der Seele, an deren Zeichen
der Mann sein Leben und seine Kämpfe deutet", rettend hervortrug. Es

ist, als hätte Goethe das Erscheinen von Nietzsche-Orpheus
vorausgeahnt, wenn er im Gespräch mit Eckermann bemerkt, die Musik sei

das mächtige Motiv, von dem auch das ungläubige 19. Jahrhundert sich

noch täglich beherrschen lasse, „ohne zu wissen, wie uns geschieht". Ist
nicht Nietzsches erste große Schrift, in der seine Verkündigung iu nuce und
seine ganze Lebensproblematik eingeschlossen ist, „Die Geburt der
Tragödie aus dem Geist der Musik"? Nietzsche-Orpheus die

neue Heraufkunft des Mythos im Gefolge der Musik! Wenn es diesem

Bachanten einer höheren Lebenslust und dionysischen Verherrlicher der

metaphysischen Bedeutung des Lebens auch erging wie einem zweiten
Merlin, dem großen Keltenzauberer, der, in eigenen Banden gebannt, nicht
mehr zur selbstbewahrenden Existenz zurückfindet, so tönt Nietzsches Gesang
wie der abgeschnittene Kopf des Orpheus immerzu herrlich, immerfort
ergreifend, nah aus der unerfindlichen Ferne, in die er eingegangen ist.

Durch seine Tat ist die Welt erschüttert worden und lebt noch im Atem
seiner Verkündigung — aber die Zeit seines Verständnisses ist noch nicht
angebrochen. Wieder stehen wir am Anfang, an einem Eingang zu dem

trotz allen großen Taten des Geistes und allen Offenbarungen, deren die

Intuition Vorausgegangener teilhaft geworden, entsetzlich Schwerzugänglichen,

weil es jeder Zeit aufgetragen ist, den Zugang selber zu öfsnen
und sie darin ihre befondere Aufgabe hat.



Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit 6«g

Herrschaften und Gewalten, in deren Dienst Jahrtausende sich

bewegten, dann ohnmächtig, überwältigt wurden von einer Zivilisation, die
den Grund zerriß und die Wurzeln zerstörte und überall meinte, ihre arro»
ganten Siegeszeichen ausstecken zu können, nehmen ihren Besitz wieder
zurück, Tore springen wieder auf mit einem Entgegenkommen wie löwen-
köpfige Rachen, Gefahr wie Erfahrung versprechend, mit Lauern, Warten,
Verheißen in ununterscheidbarer Vermischung, in dem grenzenlosen
Aufbruch, der noch mehr als die Katastrophe der Gesellschaftswelt d i e

Katastrophe der Innenwelt anzeigt und aufdeckt.

Wir entdecken sie wieder, die Uralten, die Urzustände in ihrcr wahren
und jetzigen Gestalt. Sie gesellen sich wieder zu uns, da wir sie nicht mehr
wegheucheln können, noch umgehen.

Grundlegende Äußerungen über das, was uns heute als Mythologie
angeht, finden sich in dem Kapitel „Uber Ursprung und Gründung

in der Mythologie" von Karl Kersnyi, wo es heißt,
daß sie eine Kunst sei neben und in der Poesie mit der eigentümlichen
Voraussetzung einer überlieferten Stoffmasse, enthalten in Erzählungen
über Götter und göttliche Wesen, Heroenkämpfe und Unterweltsfahrten,
„Die Mythologie ist die Bewegung dieser Materie: Etwas Festes und
zugleich doch Bewegliches, Stoffliches und doch nicht Statisches, sondern
Verwandlungsfähiges". Kersnyi zieht den Vergleich mit der Musik, wo ja
auch Kunst und Stoff iu einem und demselben Phänomen verbunden sind:
„Das musikalische Werk zeigt den Künstler als Gestalter, und es zeigt
uns zugleich die tönende Welt, wie er sie gestaltet", Mythologie ist ein

Stoff und Grund zeitloser Wahrheiten, wo der Mensch den in
vielen Namen und Gestalten begriffenen und erlebten Göttern begegnet
— Teilen und Situationen der eigenen Seelenwelt, Aspekten der kosmischen

und urbildlichen Natur- und Entwicklungsstufen, Was in uns
geschieht, hat im Außen seine Entsprechung und bewahrheitet das Orakelwort

von Novalis: „Das Äußere ist ein in Geheimniszustand erhobnes
Innre <— vielleicht auch umgekehrt)",

Weltzeithaftes und Menschzeithaftes treffen im Mythos oft zusammen,

und in ihrer Vereinigung entsteht ein symbolisches
Geschehen, in dem Werden und Sein eins sind. Von ihm kündet das
belebende Erzählen des Mythos, eben das mythein aus dem Munde des

Dichters und Sehers.
Die Voraussetzungen, uns auf mythologischem Gebiete genauer zu

verständigen, sind durch die Entwicklung der religionsgeschichtlichen
Forschung geschaffen, begonnen mit dem fruchtbaren Mißverständnis Creuzers,
weiter betrieben von Rohde, Nietzsche, Bachofen, jeder mit Errungenschaften
eigener Art. Walter F. Ottos Werk ist dann erstmals eine umfassende
Schau der olympischen Götter, und feine Schüler, K. Kerenhi-Budapest
und P. Philippson-Basel haben sein Erbe angetreten und dadurch,



«10 H, A, Wyk

daß sie die Unteren Götter ans Licht hoben, reich gemehrt nnd das chtho-
nische erste Weltzeitalter dem forschenden Blick eröffnet. Jn Karl Kerenyi
findet die Mythologie ihre der Gegenwart entsprechende höchste

Repräsentanz, vergegenwärtigt durch Psychologische Anschauung. Mit diesem

Schritt ist sie über das eigentliche Forschungsgebiet der Mythologeme
hinausgetreten nnd erweitert zu einer menschheitlichen Kunde.

II,

So fruchtbar es nun wäre, gerade auf Grund vvn neuen Veröffentlichungen

Kerenyis über den Hermes, die Töchter der Sonne
und die Studien über Bachofen (alle bei Rascher, Zürich erschienen), die

bedeutsamen neuen Ergebnisse mythologischen Forschens in seinen einzelnen
Aspekten und in Betrachtung der einzelnen Göttergestalten zu untersuchen,
so sei dies dahingestellt um einer noch schöneren, noch dankbareren Aufgabe

willen, Sie betrifft die Heranziehung und den Vergleich eines
Materials, in dem ein schöpferisches Verhalten zur mythologischen Welt in
einer wechselseitig-persönlichen Beziehung sich abbildet. Denn es ist mir
durch die Gunst der Stunde erlaubt, einen bisher unveröffentlichten
Briefwechsel zu heben, und dies versetzt mich in die glückliche Lage, daß ich

mythologische Anschauungen im Leben und Schassen konkret machen,
nachweisen kann, wie es eben nur in einem so einzigartigen Falle möglich ist,
wo aus der Wahlverwandtschaft mit dem Phänomen Mythologie und durch
persönliches Angesprochensein nahe Beziehungen sich knüpstcn.

Der hermetische Briefwechsel Kerenyi-Mann besitzt
eine prachtvolle Unmittelbarkeit, weil er unwillkürlich über den individuellen

Gedankenaustausch hinaus einen Anruf an alle richtet, die es angeht.
Daß in Thomas Mann's Schaffen die Neigung zum Mythologischen sich

erst in späten Jahren manifestierte, eine „Altererscheinung" ist, während
bei Kerenyi die Verbindung mit diesem Phänomen von srüh aus sein

Lebensthema bildete und intensive Durchbrüche der Schau und Gestaltung
erfolgten, macht die Beschäftigung mit diesem geschriebenen Gespräch nur
noch reizvoller. Denn eben der Grund, wie Großdenkende in der
Verschiedenartigkeit ihres Lebensganges und beruflichen Handelns vom Gleichen

angerufen find, dem Gleichen folgen, bildet wirklich ein Schauspiel
für Götter und Menschen, Jn weithinweisender und gegenseitiger Bestätigung

mußten Dichter und Mythologe sich begegnen. In diesem durch sieben

Jahre sich ziehenden Briefwechsel — er dauert von 1934 bis ungefähr
zum Abbruch des Postverkehrs mit Amerika 1941 — enthüllt sich nicht nur
eine Verwandtschaft der Weltauffassung in der großen Linie — auch in
der Darstellung von subtilen Einzelheiten findet sich eine völlige und vou
einander durchaus unabhängig gefundene Kongruenz und Zusammenstimmung.

Die Ubereinstimmung sei zunächst mit einem Beispiel zentraler
Wichtigkeit belegt.



Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit 611

III,
Die „höhere Wirklichkeit" ist ein Schlüsselwort des alten

Goethe (es findet sich in dem Gespräch mit Eckermann vom 15, März 1831),
eine der seltenen Stellen, wo Goethe mit Nachdruck für die Realität himmlischer

Wesen, die den Menschen schützend geleiten, eintritt, Slber resignierend

ist auch im Zusammenhang mit seiner „Novelle" hinzugefügt, daß
die Verehrung der höheren Wirklichkeiten schwindet. Nachdem dies Wissen
um sie sast ein Jahrhundert wie versunken war, steigt es in Kersnyis
Worten an Maun wieder ans Licht: „Und heute werden wieder zuerst gerade
die klassischen Gottheiten in einer auch für die Betrachtung fremder
Religionen paradigmatischen Weise als ,höhere Wirklichkeiten' erkannt." Und
ein erstaunt-erfreutes Bestätigen des eignen Wesensgrundes in der dichterischen

Welt Manns (beider Wesensgrund also wieder in Goethe) bekundet

Kersnyis anschließender Satz: „Diesen Ausdruck (höhere Wirklichkeit)
gebrauchte ich schon lange für die Art der Realität der Götter, als ein junger
Freund mich darauf aufmerksam machte, daß ,höhere Wirklichkeit' schon

im ,Zauberberg' steht, wo Sie von Hans Castorps Großvater erzählten."

Das Gespräch, das mit dem Apollothema anhebt, mit der
Übersendung eines Vortrags Kersnyis, weckt in Mann's Antwort sofort einen
sehr spontan aufhorchenden Ton: „Das alles rührt an die Wurzeln meiner
geistigen Existenz und hat mich entzückt", wendet sich dann später in
ungezwungener Weise dem Hermes zu, Mann's „Lieblingsgottheit", ebenso

typischerweise aber auch diejenigen von Kerenyi,

Der Gestalt dieses Gottes hat Kersnyi eine seine Eranos-Vorträge
zusammenfassende Schrift gewidmet, auf die neben dem Briefwechsel auch

Bezug genommen sei. Hermes trägt vor allen andern Göttern am
deutlichsten die Ambivalenz zur Schau, die für reinlich gezogene Grenzlinien

zwischen „gut" und „böse" etwas so Bestürzendes und Verwirrendes
hat. Hermes ist ja nicht nur der Götterbote und Seelenführer, der Erfinder,

der Herr der Träume, er ist auch der Schelm, der Dieb, der Ausplauderer

von Geheimnissen: der hellen Seite entspricht ganz genau eine dunkle
und am merkwürdigsten ist er ja wohl als der Darbringer des ersten Opfers,
wo er von dem Diebsgut keinen andern Gebrauch macht, als daß es zu
Ehren der Götter in einem Brandopfer aufflammt — das Verbrechen durch
heiliges Handeln fühnend.

Der Schöpfer desIosephs - Romans — das „m a n i f e st - m y t h o-

logische Werk meiner annähernd sechziger Jahre" — mußte sich nun
durch diese Interpretation des Hermes außergewöhnlich angesprochen
sühlen. Es ist ja nicht nur so, daß Hermes auch der Schrifterfinder ist,
er ist gewissermaßen der Patron aller Schriftsteller und der Erzbeschützer
des mythologischen Romans, wie schon seine ersten Taten in der großen
homerischen Hermes-Hymne als göttliches Wickelkind den ganzen Schelmenroman

der Literatur vorwegleben. Mann äußert sich dazu:



KI2 H, A, Wyß

„dic mythologische Figur, die mich jetzt notwendigerweise mehr und mehr
anzieht und über die ich wieder so viel schönes in diesem Buche fand, ist der
mondverbundene Hermes, Er spukte schon bisher da und dort durch die Joseph»
Bücher; aber im letzten Bande, der den Helden als Staats-Gcschäftsmann von
reichlicher Durchtriebenheit zeigt, wechselt dieser ans dcr ursprünglichen Tammuz-
Adonis-Rolle immer mehr in die eines Hermes hinüber. Seine Aktionen und
Transaktionen sind moralisch-ästhetisch nicht gut anders zu vertreten als im
Sinne des göttlichen Schelmenromans,"

Die Mythologie des Hermes, der noch in der Wiege so wunderbardreiste

Taten vollführt und sich als ein ahnungslos tuender, raffinierter
Schwindler entpuppt, weist Züge eines abgründigen Humors auf und
stimmt eben darin mit der Anlage Mann's überein. Wie ihm schon die

Jronie als ein Apollinisches von großer Wichtigkeit ist — „ein mir teurer
Begriff" —, so hat das eigentümlich Hermetisch-Humoristische in seinem
Werke eine ganz außergewöhnliche Bedeutung.

„Mit dem Humoristischen steht cs eigentümlich: ganz nnernst ist es zwar
nicht, will aber auch nicht streng beim Worte genommen sein, sondern ist eine
Art von Wahrheitsspaß, der sich wohl hören lassen kann, aber mit wirklicher
Wissenschast nicht konkurriert."

Auch die indische Legende „Die vertauschten Köpfe" ist „nichts
weiter als ein metaphysischer Scherz". Oft hat dieser Hermes auch einen

Zug von Pritschen-Grausamkeit, wie man dieses spaßhafte und niemand
eigentlichen Schaden zufügende Handeln nennen könnte, das den Untergrund

wirklicher Grausamkeit in harmlosen Schlägen doch noch deutlich
werden läßt. Denn Hermes ist eben durchaus eine Gestalt des Dazwischen-
Seins, der Verbindung zwischen der Welt der großen Götter und dem

Unterweltlichen, wie er ja auch der Einzige ist, der alle Wege zwischen
den oberen und unteren Reichen kennt und findet.

Wenn daher Kersnyi Mann's Joseph-Roman feiert: „Die Rückkehr
des europäischen Geistes zu den höchsten, den mythischen Realitäten

bedeutet Ihr Joseph-Roman", so nimmt Mann den Grundton Wohl
auf, differenziert aber, da ihn ein unwidersprechliches Unterscheidungsvermögen

eben gerade das ambivalent Gefährliche der göttlichen Gestalten
gewahr werden läßt:

„Um jene Rückkehr des europäischen Geistes zu dcn höchsten, den .mythi¬
schen Realitäten', von dcr Sie so eindrucksvoll sprechen, ist es wahrhaftig eine
geistcsgeschichtlich großc und gute Sache, und ich darf mich rühmen, in meinem
Werke gewissermaßen Teil daran zu haben. Abcr ich vertraue auf Ihr
Verständnis, wenn ich sage, daß mit der .irrationalen' Mode häufig ein
Hinopfern und bubenhaftes Überbord-Werfen von Errungenschaften und Prinzipien
verbunden ist. die nicht nur den Europäer zum Europäer, sondern sogar den

Menschen zum Menschen machen. Es handelt sich da um ein .zurück zur Natur'
von menschlich wesentlich unedlerer Art, als dasjenige, welches die französische
Revolution vorbereitete Genug! Sie verstehen mich auss Wort, Jch bin
ein Mensch des Gleichgewichtes, Jch lehne mich instinktiv nach links wenn der
Kahn nach rechts zu kentern droht, — und umgekehrt,"



Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit «IS

Und kurz vorher schrieb Mann als Gegner der geist- und intellektfeindlichen

Bewegung:

„Jch habe sie früh befürchtet und bekämpft, weil ich sie in allen ihren
brutalen — antihumanen Konsequenzen durchschaute, bevor diese manifestiert
wurden."

Das wurde 1934 geschrieben, und es zeigt der ganze Briefwechsel, daß

trotz des Fortschreitens des Brutal-Antihumanen von keinem der beiden
die Verbindung mit dem Mythologischen fallen gelassen wurde. Das weist
darauf hin, daß ein Thema echt und in sich machtvoll bleibt, auch wenn
es verunstaltet wird und eben das Hineinleben eines ganzen Volkes in
das Mythologische, in die Götternatur, von der gewissermaßen nur noch
die eine erdhaft dunkle, verschlingende Seite angebetet wird, zur
Weltgefahr wird und zur Selbstvernichtung hinabführt. Wie auf der absteigenden

Linie des Mythologischen immer furchtbarere Hekatomben von
Menschenopfern die niederste Wirklichkeit aufsuchen, wenden sich Kerenyi und
Mann ebenso entschieden der höheren Wirklichkeit zu.

Unvergeßlich in diesem Briefwechsel über die mythologischen Hintergründe

des ersten Bandes „Joseph" ist es, wie da mit würgender Faust
die Geschichte eingreift und alles Private vor dem schon geahnten, jetzt
ausbrechenden Grauen, dem Morden des 30, Juni, sich bäumt und wie
vor dem Schlangenhaupte der Gvrgo ergraust, Mann's Brief ist ein
getreuer Spiegel furchtbarster Erschütterung:

„Mein moralischkritisches Gemissen ist in einem beständigen Reizungszustande,

und immer unmöglicher wird es mir, dem, mag sein, sublimen Spiel
meiner Roman-Arbeit weiter nachzuhängen, bevor ich nicht Rede und Antwort
gestanden und mir vom Herz geschrieben, was darauf liegt an Sorge, Erkenntnis,
quälendem Erlebnis und auch an Haß und Verachtung,"

Und Kerenyi antwortet aus der unmittelbaren Erfahrung entsetzlicher
Wende, die er mit seinen eigenen Augen in Heidelberg in sich aufnehmen
mußte, als er die Jungmannschaft ausmarschieren sah:

„Diese Jugend — die ganze einer Stadt — in langen Scharen, unter
Fahnen und in Uniformen mit Todessymbolen ausziehen gesehen zu haben und
die ganze Nacht ihren Schlachtgesängen nnd Kampfspielen zuhören zu müssen:
das war vielleicht das traurigste Erlebnis meines Lebens, eben weil ich heroische
Jugend leidenschaftlich liebe."

IV.

Kerenyi setzt sich später eingehend auseinander mit dem Joseph-Roman,

zu dem ihm der Vergleich mit dem Faust sich einstellte:

„Nicht umsonst ist mir auch Faust II hier eingefallen: es ist ein hermetischer

Weg, der zu den Müttern, in die klassische Walpurgisnacht, in die Sphäre
der Lemuren, überall hin, wo es dort heidnisch und zugleich deutsch ist, in dev

— im nachheidnischen Europa sonst — unerreichten primären Weise des Mythos.
Zum .hermetischen Mythos' der Deutschen haben mir jetzt Ihren hermetischen

Roman."



614 H, A, Wyß

Im Romanwerke Mann's — diesem „hermetischen Roman" der Deutschen

— geht es oft zwischen den beiden Reichen des rein Mythischen und
des bloß Menschlichen auf scharfer Kante hin und her. „Reiz des

Göttlichen, Reiz des allzu Menschlichen und Reiz des Geistes, der die Wege
nach beiden Seiten hin öffnet", so kennzeichnet Kersnyi das Jneinander-
spielen der Welten.

Ja, dies scheint eben auch zu dem überaus originellen Charakter
des Mann'schen Humors zu gehören. Und in Hiuzufügung zum bloß menschlich,

oft allzu menschlich Hingemalten, wo der Stil sich spielerische
Vulgarisierungen erlaubt, um ja das Zwischenweltlich-Gaunerhafte recht zu
tönen nnd seinen Spaß daran zu haben, müßte ein weiteres Kapitel über
den komischen Eros anschließen, ja über das allgemeine Verhältnis
von Humor und Eros. All die Spielarten des Liebesgottes, der > wie
Hermes ein Mittlerer ist zwischen Göttern und Menschen, ein neckischer

Quäler, all das Amouröse quid vr« quo, die galanten Damentees und
die enroniaue soaimäleuss des Pharaonen-Hofes, Hier mischt sich mit
verschmitztem Lächeln die Psychologie in das Heer der Personen — eine m y -

thologische Psychologie, Mann bekennt denn auch aus Prince-
ton am 18, Februar 1941:

„Daß Sie sich wissenschastlich mit Jung zusammenfanden, die Mythologie

mit der Psychologie, ist ein sehr merkwürdiges, erfreuliches und für den
geistigen Augenblick hoch-charakteristisches Ereignis, ,Das göttliche Kind'
hat mich richtig erreicht. Es ist ein extrem-interessantes Buch, — Kein Wunder,
daß cs ein Wunder an Jnteressantheit gibt, wenn zwei Eingeweihte von diesen
Graden sich zusammentun. Es würde Sic amüsieren, zu sehen, mit wieviel
An- und Unterstreichungen die Seiten meines Exemplares bedeckt sind. Für
mein Teil habe ich mich gefreut zu sehen, wie eifrig und aufgeregt ich noch lesen
kann, wenn ich wirklich in meinem Elemente bin, — und was sollte mein Element
derzeit wohl sein als Mythos plus Psychologie."

Dies Schmunzeln auf den Stockzähnen und dies Vergnügen begleitet
Mann auch in das religiöse Gebiet, in dem das Menschliche auch ist. Kersnyi
schreibt darüber sehr feinsinnig in dem Aufsatze „Das Wesen des

Religiösen" (heute enthalten in dem Bande „Antike Religion"), worauf Mann
völlig mitgehend gerade diesen religiösen Begrisf sich im höchsten Maße
zu eigen macht und schreibt:

„Religion als Gegenteil der Nachlässigkeit und Vernachlässigung, als
acht geben, beachten, bedenken, Gewissenhaftigkeit, als ein behutsames
Verhalten, ja als metus und schließlich als sorgend achtsame Empfindlichkeit
gegenüber den Regungen des Wcltgeistes, was will ich mehr? Auf einmal
bin ich legitimiert, mich einen religiösen Menschen zu nennen — eine Selbsteinschätzung,

deren ich mich, eben aus .Vorsicht', sonst kaum getraute,"
Und mit diesem lächelnden Sichvorwagen spricht er auch aus, daß bei

ihm mit Kersnyis Formulierungen hauptsächlich

„eine gewisse Neigung zur Säkularisierung des religiösen Begriffes, zu
seiner psychologischen Überführung ins profan Sittliche und Seelische"

auf seine Kosten kommt.



Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit SIS

Für Kersnyi ist eben der Roman Mann's, ähnlich wie auch Faust II,
in seiner Neigung nach dem rem Mythischen und dem Menschlichen, in
diesem sast traumwandlerischen Schreiten zwischen den beiden Reichen des

Göttlichen und Menschlichen, ein durch die Kraft des Hermes gelungener
Fund: ein Hermaion: und er schreibt entzückt dazu:

„Ihre Aneignung dcs schmierigen und gesührlichen Stosses ist selbst schon
ein religionsgeschichtlicher Stoff, dcn ich neben dem homerischen Hermes-Hymnus
oder Sophokles .Spürhunde' nls primäres Zcngnis anzuführen wagte, lind
zwar nicht nur die angedeuteten Stellen, sondern immer dcn ganzen Roman,"

Ja auch für Kersnyi ist cs ein herrlicher Fund: bestätigt er doch seine These,
die er mit dem Beginn seiner wissenschaftlichen Tätigkeit über die
Entwicklung des griechischen Romans vertrat in der Ilmkehrung: Rückkehr
zum Urquell der Roman er zählung. War es bei den Griechen
die Abfolge: Mythos — Wundererzählung — bürgerliche
Geschichte, so ist die Reihenfolge „Buddenbrock" — „Zauberberg" —
„Joseph" das Umgekehrte, wobei man allerdings noch hinzufügen könnte,
daß Mann's Roman-Dichtung selbst in ihrer letzten Stufe noch eine
Vermischung von bürgerlicher Geschichte und mythischem Geschehen zuläßt.

V.

Solch einer Wundererzählung von dem ebenso behutsamen wie kühnen
Eröffnen der Götterbereiche des Irdischen eignet cin Sprach medium,
eine substantielle Sprachkunst, die Kerenyi in hingerissenen Worten nicht
müde wird als „Weltwirklichkeit" aufzuzeigen. Da sie sich als
solche ausspricht, vermag sie es auch zu sein. Der Mythologe schreibt
darüber:

„Die Sprache, in der Sic gestalten, bewegt sich eben auf einer tieferen Ebene
als das Bloß-Lautliche, ist sozusagen reine Durchsichtigkeit, die einfach Alles
zum Ausdruck bringt und dabei noch dcn Eindruck macht, daß sie dies Allcs
bloß zum Ausdruck gelangen läßt. Jn diesem Sinne glaubte ich auch in einem
Vortrag eines spanischen Cicerone in Mailand die Sprache an sich zu hören,
da mich kein unangenehmer, aber auch kein angenehmer Lautkomplex
daran hinderte, alles zu verstehen, obwohl — oder: sodaß — ich lange Zeit
gar nicht dessen bewußt war, welcher Sprache ich zuhöre. Diese Art der
Vollkommenheit der Sprache besteht darin, daß sie ganz verschwinden kann,
ohne zu verstummen, im Gegenteil: sie ist dabei so redselig wie nur möglich.
Eine Art ihrer Vollkommenheit ist, daß sie auch als Materie die sinnlich-angenehmste

Wirkung ausüben kann, wie oft das Italienische, Ihre Sprache ist aber
die durchsichtigste, die immateriellste Materie — und vielleicht dadurch sv gut
zu übersetzen. Denn es ist merkwürdig, wie viel mehr Sie, der Sie doch kein

Fachmann, sondern bloß ein Sprachbegabter sind und prinzipiell dabei bleiben
wollen, über das Ägyptische zu sagen wirklich vermögen, als die bloßen
Fachmänner! Das behaupte ich zwar nicht als Ägyptologe — der ich noch

weniger bin als Sie — sondern als einer, der gern etwas liest, das über das
rein Stoffliche hinaus das ägyptische Wesen, etwa in der Religion, spüren läßt.



eis H, A, Wyb

Was für eine .Sprache' ist das. muß ich nnn sragen / und Sie werden
mir die nicht beabsichtigte Abhandlung über das Thema Das Wesen der Sprache
Thomas Manns verzeihen / besonders, da es, wie Sie gleich sehen werden,
um etwas ganz Allgemeines, über die individuelle Erscheinung weit Hinaus-
reichendes handelt — eine Sprache, die gerade das Wesentliche, das komisch
Wahre, derart ungetrübt durchblicken läßt? Denn ich bin nicht geneigt, hier
Sprachbegabnng und Fähigkeit zur Wescnsschau oder Intuition voneinander
zu scheiden. Durch den derart Sprachbegabten spricht sich eben die Wcltwirklich-
kcit aus und je sprachbegabter er ist, desto Wirklicheres vermag cr anszusagen.
Die Entfaltung dieser Sprachbegabung, die nicht individuell ist, eben in d e m
Sinne, daß sie sich auf Generationen und Zeitalter erstreckt, ihrcr bedarf, bis
sie als vollkommene Entfaltung erreicht wird und dann Mieder zurückgeht, diese

Entfaltung der Sprachbcgabung ist mit dem Sich-Zeigen des Kosmos, der Welt-
Wirklichkeit wesentlich gleich."

VI.

Kerenyi und Mann wissen beide um die immanente Gefahr
der Götterwirklich keit, beide sind leidende Zeugen des Ungeheuren,

das über die Welt bricht, wenn ein ganzes Volk ihre Nachtseiten
verkörpert. Beide erkennen, daß eine Weltzeit voll losgelassener Dämonen
ihren Ausbruch feiert. Gibt es einen Aufstieg aus diesem Grauen, das auf
das engste mit der Freisetzung der Götter-Wirklichkeit verknüpft ist? Wäre
es nicht viel besser, die Finger von der Mythologie zu lassen, wenn sie

den Unverständigen, Seelenunkundigen, Machthungrigen zu diesen äußersten,

menschenunwürdigen Verirrungen und zum scheußlichsten Moloch-
Dienst verleitet? Aber nicht dazu hat sich die Götter-Nachtseite, die Wotans-
Welt auf das Entsetzlichste gezeigt, daß wir nun verzweifeln sollen: ebenso

scheußlich wie ihr Nachtgesicht, ebenso heilend uud dem Menschen die Kraft
verleihend, wahrhaft zu Wesen der Kultur zu werden, ist ihre Lichtseite,
Sie gilt es zugänglich zu machen, zu erobern und als festes Besitztum
von Dauer auszugestalten! Uno es ist vielleicht das Großartigste in diesem

Briefwechsel, daß Kerenyi und Mann sich völlig darin einig sind, den
Mythos „ins Humane umzufunktionieren". Jn dieser
bedeutend-schweren Formulierung deutet Mann knapp den Weg an:

„Längst bin ich cin lcideuschaftlichcr Freund dieser Combination: denn

tatsächlich ist Psychologie das Mittel, den Mythos dcn
faschistischen Dunkelmännern aus den Händen zu nehmen
und ihn ins Humane umzufunktionieren. Diese Verbindung repräsentiert mir
geradezu die Welt der Zukunst, ein Menschentum, das gesegnet ist oben vom
Geiste herab und aus der Tiefe, die unten liegt,"

(Zitat aus Josephs-Rede vor Amenhotep, wo das Mythologische folgendermaßen

von Joseph charakterisiert wird: „Das musterhaft Überlieferte
kommt aus der Tiefe, die unten liegt und ist, was uns bindet. Aber das

Jch ist von Gott und ist des Geistes, der ist frei. Dies aber ist gesittetes
Leben, daß sich das Bindend-Musterhafte des Grundes mit der Gottesfreiheit

des Jch erfülle, und ist keine Menschengesittung ohne das Eine und

ohne das Andere".)



Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit 617

Und noch in seinem letzten Brief aus Amerika nimmt er diese ihm
überaus wichtige Idee nochmals auf:

„Dies einander in die Hände arbeiten von Mythologie und Psychologie
ist eine höchst erfreuliche Erscheinung! Man muß den intellektuellen Faschisten
den Mythos wegnehmen nnd ihn ins Humane umfunktionieren, Jch tue längst
nichts anderes mehr,"

Das ist der Weg in die Welt der Zukunft, das Wiedererstehen des

Menschentums. Schließlich das Allerletzte, der Aufstieg der menschtümlich
gewordenen Menschheit zur Erlösung in Christus, auch er geht durch die

Welt der Götter, ihr vielgestuftes, Erlebnis.
Kerenyi und Mann aber tun wahrhaftig alles zu diesem Aufstieg ins

Menschentum, da der Roman wieder zurückkehrt in den Ursprung, wo er
Welt-Wirklichkeit ist, und die Wissenschast der Mythologie eine wieder die

Augen öffnende Kunst ist für die Urtatsachen, die Ursprünge, die Götter-
Wirklichkeit, durch deren nie geahntes Purgatorium die taumelnde Menschheit

hindurch muß, wie sie von den helfenden Siegesmächten des Lichtes,
den großen Göttern dcr Seele, erhoben und gezogen wird.

Nacht

i.

Wie schauernd einst
Am schwarzen Fels der Knabe unter dem Fall
Der Wasser stand und über dem Haupte ihm
Die heilige Wut entfaltete ihre Pracht,
Die stürzende immer neu und Furcht
Das Herz ihm traf —

So jetzt bei Nacht
Auf hoher Ode des Jura, wenn die Buchen

Jm Winde tönen und ferneher von jenseits
Der hellen Flut von Wolken mit kühlen Felsen
Die Alpen schimmern und unten der Rhein
Jm Norden glänzt,

Da steh ich, sieh,
Vor euch, ihr lautlos himmlischen Stürze von Sternen,
Und mitten am Nachtgewölbe fernewaltend,
Ein ruhend Gewitter, hängt das Feuer des Himmels,
Und flammend mit Zungen der Freude trifft's
Die Stirne mir


	Die Wiederkunft der mythischen Wirklichkeit

