
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Torquato Tasso : 11. März 1544-25. April 1595

Autor: Bezzola, Reto R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Rüstzeug eidgenössischer Selbstbehauptung 705

zu geben hat, oder als wahrhaftige spirituelle Gabe, Lebenskräfte, um dem

irdischen Schicksal einen menfchlichen Sinn abzuringen.
Eine andere wichtige Frage betrifft die Erziehung des jungen Menschen

zum selbständigen Mitarbeiter am sozialen Leben; denn nnr von
frei-verantwortungsbewußten Menschen kann die Gemeinschaft in die Zukunft
getragen werden. Den Anforderungen eines gesunden Soziallebens wird
deshalb weder ein staatsbürgerlicher Normalmensch, noch ein Wirtschaftstyp
gerecht. Es erhebt sich vielmehr die begründete Forderung, Schule und
Erziehungswesen immer mehr aus den Banden von Staat und Wirtschaft zu
lösen und auf sich selbst, in die reale Verantwortung ihrer Aufgabe zu
stellen. Verbindliche Maßstäbe der Erziehung lassen sich nur aus einem

umfassenden Menschenbilde gewinnen; haben wir den Mut zu einem freien
Ja zum Menschen! Er wird dem Sozialen aus innerstem Entschlüsse das

Höchste leisten. „Lasset uns Menschen werden, damit wir wieder Bürger,
damit wir wieder Staaten werden können" ruft uns Pestalozzi zu:
denn „der Segen der Welt ist gebildete Menschlichkeit,"

Mit diesem Ausblick sind unsere Betrachtungen beschlossen. Hoffen
wir, daß dem Buche eine segensvolle Wirklichkeit beschieden sei, indem sich

ihni warme Schweizerherzen auftun, um an ihm freiheitliche Gedanken

zu erringen nnd diese im herzhaften Entschlüsse in Taten zu wandeln. Dann
wird uns ein Rüstzeug eidgenössischer Selbstbehauptung erstehen, das ewig-
unbesieglich, weil in den tiefsten Wirkenskräften des menschheitlichen Seins
verankert ist.

Torquato Taffo.
lN. Mörz 1S44 ^ 25. ?lpril 1SHS).

Von Reto R. Sezzola.

Torquato Tasso, dessen vierhundertjährigen Geburtstag man sich zu
feiern anschickt, ist für die meisten Europäer nichtitalienischer Zunge heute
ein ziemlich vager Begriff. Für den Deutschsprachigen verschwindet er fast
gänzlich hinter der Goetheschen Figur, der er Vorbild war und Namen gab.
Jn anderen Ländern sieht auch die Großzahl der Gebildeten in ihm den

Verfasser des „Befreiten Jerusalems", ohne über Sinn und Inhalt dieses
seines Hauptwerkes viel mehr zu wissen, als was sich aus dem Titel
erschließen läßt und was etwa in Opern wie Glucks „Armida" übergegangen
ist. Über den dichterischen Wert dieses Werkes, das doch zweifellos zu den

zwei Dutzend größten Werken der europäischen Literatur aller Zeiten zählt,
dürften die wenigsten etwas Wesentliches oder gar Selbsterlebtes aussagen



70ö Reto R, Bezzola

können, gar nicht zu reden vom zweiten Kleinod Tassvscher Kunst, dem

Hirtendrama ^ruiuw. Die Gestalt Tassos lebt meist immer noch fort
in dem von der Romantik geschaffenen Bild des kranken, überspannten Hof«
dichters, den die Intriguen der Neidlinge und die brutale Gewalt des

Herzogs von Ferrara jahrelang als Irren gefangen halten, und den

Verfolgungswahn und Gewissensbisse über sein Werk langsam zu Tode martern.
— Und doch sind sowohl die (Zerusalemme als der ^miols, sozusagen in
alle Weltsprachen übersetzt. Aber wer liest sie noch? Auch in Jtalien scheint
Tasso heute außerhalb der Schule, wo die lZerusälsmme liberale zu den

obligatorischen Texten gehört, und außerhalb des Kreises der Literarhistoriker,

wo immer wieder wichtige Veröffentlichungen über ihn erscheinen,
nicht gerade aktuell zu sein. Dem war früher nicht so, erinnern wir uns
doch, daß ein Schuhputzer auf dem Platz in Florenz in der Lage war,
seinem Kunden, während seine Bürsten und Wollappen flink über dessen

Fuß hin- und herfuhren, ganze Gesänge der (Zgrusälsmine aufzusagen;
ist es doch gar nicht so lange her, daß Tassos Epos weit im Volk herum
bekannt war, bedeutend bekannter als Ariost, Dante, Petrarca oder Leo-

pardi; und heute noch, nach vierhundert Jahren, schmücken Kampfszenen
aus der Lerusalsmme die herrlich buntbemalten zweirädrigen Maultierkarren

der Sizilianerbauern.
Die Gründe dieser außerordentlichen jahrhuudertlangen Beliebtheit,

die Ursachen ihres heutigen, augenblicklichen Rückganges und diejenigen
der mit Leichtigkeit zu prophezeienden Popularität im Jtalien von

morgen sollten für jeden Kenner Tassos nicht schwer zu erraten sein,
Sie beschränken sich nicht, wie die meisten Literarhistoriker seit De
Sanctis betonen, auf die „neuartige und Phantasievolle Musikalität in
jenem zitternden lyrischen Raum, die Tusso zum ersten modernen Dichter
macht" (Flora), oder dann auf die psychologische Durchdringung der menschlichen

Gefühle und Leidenschaften, die ihren unübertrefflichen Ausdruck
findet in jenen zarten Figuren des ^miulä und in jenen gewaltigen
Gestalten der <?erusälsinins, die nicht mit festen Linien und reinen Farben
vor uns erstehen, sondern als immer bewegte, fliehende Erscheinungen sich

formen und sich auflösen in unerfaßlichen Farbennuancen (Momigliano),
Tassos Unsterblichkeit als Dichter, seine Fähigkeit, sowohl den kleinen Mann
des popolino und die einfache Bäuerin auf dem Lande als auch den

raffiniertesten literarischen Feinschmecker nicht nur in eine Welt wundersamer
Rhythmen und Töne einzusaugen, fondern ihn anch in seinem Innersten
zu erschüttern, beruht einerseits darauf, daß seine epische Wclt zum Ausdruck

eines Innenlebens wurde in einem Maße, wie dies seit Dante nicht
mehr der Fall gewesen war; andererseits ist sie dem Umstand zuzuschreiben,
daß die künstlerische Formung dieser Innenwelt des Dichters mit einer
unerhörten Gewalt die ganze Tragik des modernen Menschen überhaupt
enthüllt. Zwei Jahrhunderte vor Tasso, im ausgehenden Mittelalter, hatte
der europäische und vor allem der italienische Mensch sich scheinbar end-



Torquato Tasso 707

gültig aus dem Kosmos losgelöst, um, wie Burckhardt sagt, sich selber und
die Welt zu entdecken. Als außenstehender Entdecker in die Welt der

Erscheinungen eindringend, nicht mehr fähig, ihren tieseren, symbolischen Sinn
zu erfühlen, erfaßt von ihrem blendenden Glanz, hatte er die tiefe Trauer,
in welche ihn diese Lösung und „Befreiung" stürzen mußte, durch das

berauschende Gefühl der selbstherrlichen Gestaltung auf allen Gebieten des

Lebens und vornehmlich der Kunst eine Zeitlang zu verschleiern vermocht.
Aber nun kommt der Augenblick, wo ihm bewußt wird, wie doch alles nur
Menschenwerk ist, was er schafft, wie er doch in der vergänglichen Sinnenwelt

befangen, in der schwer lastenden Welt der Körper haften bleibt, in
der er einzig gestalten kann. Die beiden Namen, die diesen Augenblick
kennzeichnen, sind Michelangelo und Tusso, Jn ihrem Werk findet in
erschütternder Weise jene zweite Hälfte des 1ö. Jahrhunderts ihren
künstlerischen Ausdruck, die zu den dramatischsten und tragischsten Epochen
europäischer Geistesgeschichte gehört. Der Mensch, der in der Hochrenaissance
(zu der auch der junge Buouarotti noch gehört) dem Selbstherrlich-Göttlichen
in seiner Natur Gestalt zu geben vermochte, wird sich bewußt, doch nur
ein schwacher Mensch zu sein. Diese Feststellung erschüttert ihn umsomehr,

als dnrch die geistige Entwicklnng der vorhergehenden zweihundert
Jahre der Glaube an eine höhere Macht, die über dcn Erscheinungen steht,
in ihm verblaßt ist. Und er kann sich in der neuen Erkenntnis seines

bloßen Menschentums nicht fassen. Er windet und krümmt und regt sich,

um den prometheisch göttlichen Fuuken, den er in sich entdeckt hat, sich zu
erhalten. Aber immer weniger glaubt er au den eigenen Genius, und
unendlich mühsam, ja unmöglich ift der Weg zurück, der Weg hinauf zu Gott,
Dem alten Michelangelo gelingt es, nach titanischem Kampf mit der Materie,
aus dcr er sich zu lösen anstrengt, durch deu Glauben diesen Weg zu Gott
hinauf zu finden. Tassos Glauben reicht dazu nicht mehr aus. Und da

er sich nicht mehr aus eigener Kraft zu Gott erheben kann, zwingt er Gott
hinunter in sein menschliches Leiden.

Dantes Reise war eine Jenseitsreise, aus menschlicher Sündenvcr-
strickung heraus zur reinigenden Erkenntnis des Vergänglichen und zur
beseligenden, übermenschlichen Schau des Ewigen, einzig Seienden, Aus
Ariosts Welt scheint das Ewige, das Seiende verschwunden zu sein. Der
niedrigen Welt des Alltags, die er nichl zu meistern vermag, weil ihm ihr
Band zum Ewigen nicht mehr bewußt ist, setzt der Dichter die wundersame,
zeitlose Welt seiner selbstherrlichen Phantasie entgegen, die ihn in ein fernes
Traumland entrückt, von dem aus sein Blick nur mit mitleidigem Lächeln
auf alles Menschliche fallen kann. Tassos (Zerusälemme stellt das Band
zwischen Mensch und Gott wieder her. Aber es ist nicht mehr eine Reise

zu Gott. Tassos (Zsiusälsmme ist die mühevolle, immer wieder durch
menschliche Schwäche gehemmte und schließlich nach unendlichen Opfern
doch siegreiche Eroberung der Stadt, in welcher Gott als leidender

Mensch sich offenbarte. Der Dichter folgte einem richtigen Gefühl,



708 Reto R, Bezzola

als er später die Bezeichnung (ZsrusiTleWWe liberatä durch Oerusä-
Ismme «ouquistäts, ersetzte. Das Werk bringt ihm keine Befreiung,
und als cr seinen Gott erobern will und das Epos umarbeitet, alles
Allzumenschliche ausschaltet, gehen Dichter und Werk daran zu Grunde. Tassos
Drang, sich aus dem Menschlichen zu befreien, ist titanisch, aber seine
I,iberatä ist ein Programm, nicht eine Erfahrung. Mau hat zu wenig
beachtet, daß die göttliche Komödie das Leben widerspiegelt und
künstlerisch formt, das Dante gelebt hat, während Tasso die Lsrusäleming
liberäts, erschuf, als die große Krise im Leben erst bevorstand. Dantes
Werk ist Rückschau, Tassos Werk ist Vorausschau. Die Lerusälömm« —
wie schon das Jugendepos des Achtzehnjährigen, der Riuälü« — ist, trotz
des siegreichen Abschlusses, ganz erfüllt vom dunklen Vorgefühl jenes
schrecklichen Zusammenstoßes zwischen Traum nnd Leben, zwischen dem

Dichter und der Gesellschast, das seinem menschlichen Geschick, noch bevor
das Werk gedruckt war, jene tiefe Tragik gab, die Goethe zu seiner Tasso-
figur inspirierte, — des Zusammenbruchs einer menschlichen Seele. Ja,
wir möchten fast sagen: Die (ZerusäleinWe lidsralg, ist das Leben Tassos,
wie er es träumend erahnte und wie er es zu verwirklichen hoffte, in all
seinem dramatischen Geschehen, ein Geschehen von kolossalem Ausmaß, in
dem alle menschlichen Kräfte nnd Leidenschaften eingespannt iverden, nn
welchem alle kosmischen Kräfte mitwirken, die göttliche Macht des Guten
und die infernale Wut und Hinterlist des Bösen. Dieses Leben stellt sich

dar als ein Unternehmen voller Hindernisse, die alle geboren werden aus
der Objektivierung innerer Hemmungen: Schmeichelnde Stimmen eines

wollüstig-schmerzlichen Genießens (Oliuäo und Lvtroiiiu,), Sehnsucht nach

idyllischem Frieden jLrmjrn'g,), Fallstricke dialektischer Uberlegungen(^,1ste),
Ausbrüche titanischen Trotzes und gottcslasternder Auflehnung (8o1i-
Wäno), kalter Grausamkeit (^.lääino), verächtlichen Stolzes und roher
Gewalt (^i-Aävts): düstere Augenblicke der Erschlaffung, Erstarrung in
geblendetem Staunen vor irdischer Schönheit, gefolgt von tiefster Verzweiflung

im Angesicht ihres schicksalhaften Hinsterbens (^änerögi); letztes
Zweifeln vor einer schwankenden Wirklichkeit unter dem Einflnß
trügerischer Sinnentäuschungen und magischer Kräfte (^smsno, ^rmiclä, der
verzauberte Wald); verfängliche Schlingen und Aussichten auf eine

paradiesisch-wollüstig zeitlose Existenz, die den kochenden Ehrgeiz dämpfen (Iii-
og,I6o), welche dann aber vor dem inneren Seelenspiegel sich als eitel und
trügerisch erweisen (die glückseligen Inseln), wenn die Magie besiegt wird
und der leidende Mensch zum Vorschein kommt (^rmiciu); harte Kämpfe
gegen rauhe, feindliche Wirklichkeit (die Schlachten, die Zweikämpfe), die
aber den träumenden Dichter fesseln und bezaubern mit ihrer männlich
kraftvollen Schönheit söolimän«, ^.rAävte und vor allem Llorinää). Und
doch stellt am Schlüsse der erträumte und ersehnte Sieg fich ein, der Sieg
des gottgeführten, großen Menschen (Ootlrego). Der Traum der vertrauenden

und hart kämpfenden, alle Entbehrungen (symbolisiert in der Dürre)



Torquato Tasso 709

ertragenden Menschheit (das Christenheer), der Traum, für den die gott-
und kampfbegeisterte Jugend fällt (Lvenv), dem das Greisenalter seine

letzte Kraft opfert (Käimouäo), der Traum des Dichters hat das Leben

besiegt: Jerusalem ist erobert, erobert dank der erhabenen Größe des

Traums, die stärker ist als die Wirklichkeit und ihre Hindernisse. Was
bedeutet dieser Traum? Eroberung der erträumten transzendentalen
Wirklichkeit, Eroberung Christi in der faßbaren, gegenständlichen Form
seines Grabes, Könnte man sich eine größere Antithese zur Göttlichen
Komödie vorstellen? Gott lenkt Wunsch und Willen des Dichters in den

letzten verklärten, lichtdurchtränkten Terzinen der vivius, Lomineäiä, als
ihm höchste transzendentale Schau zuteil wurde:

^ 1'ältg, KutäSIä <zm Wäuod possa;
Ns, Ziü, volizsvs, il mi« äisio e il vslls,
si coms rotä ek'ijzuälmsnts s Wossä
I'ämor cke muovs il sols s Is ältrs stelle.

Die Schlußoktave der (Zerusälemms jedoch beherrscht der noch von
Blut und Leiden getränkte Sieger, und ein letzter Tagesschimmcr beleuchtet
seinen uud seiner Kampfgenossen Einzug in die Grabeskirche, wo sie, zur
Erfüllung ihres Gelübdes, an dem mit Blut und Leiden eroberten Grab
Christi im Gebet niedersinken:

lüosi viriös lZvlfreä«; eä g, lui taut«
äväu^g, uveor äe la äiurng, lue«,
ek'ä lä eittü, Ais, liberutä, äl sänto
ostsl äi lüristo i vioeitor oonäuee.

M pur äeposto il säuizuiuoso mänto,
viene g,1 tsmpi« eou Ali altri il somiu« äucs:
s yui 1'ärmi sospsoäs, s c>ui äsvot«

il Zrän sepoler« ääoru, e seioZIis il voto.

Dantes erhebender, in kürzester Spanne persönlichen Erlebens sich

erfüllender Jenseitsvision und Ariosts harmonisch in sich ruhender,
zeitloser Phantasiewelt stellt Tasso den epischen Ablauf der einmalig
stattgefundenen Ereignisse gegenüber, wo die Zeit eine Wirklichkeit ist und wie
in der Aeneis und, im Gegensatz zu Ariost, im großen Rhythmus der

Tage und der Nächte sich abwickelt, der die einzelnen Gesänge bestimmt.
Die Beschreibung der leuchtenden Morgen, der glühenden Mittagshitze, der
Abende und der hereinbrechenden Nacht gehören zum Schönsten, das Tasso
schuf; nicht minder jener 15. Gesang der Reise zu den „Glücklichen Inseln",
jene Fahrt durch das Mittelmeer, dem Sonnenuntergang entgegen, die

ganz erfüllt ist von der unendlichen Trauer, die den Dichter ergreift im
Anblick der Jahrhunderte, die Menschenwerk im Raum, ja den Raum selber
verschlingen:



710 Reto R, Bezzola

Roäi s türeta lovtäus in verso äi pol«
Mn sosrne, s pur Iunge ^frios se'o visus,

I^g, ^larmärioä raäe, e raäs il suolo
äovs einque eittääi ebbe iüirsns.

l)ui loloinitä, s poi con l'onäs ebets

sor^sr 8i mirs, il käbu.1«8« 1^« te.

s il espo äi iZiuäeccä iu äistr« rs8tä;
e lä foos äi NsAra iuäi trs,pä88ä.
^ripoli appur 8v1 liä«: s'u coutrs, s, csu«8tä

szisos Nältä, trä l'on äs «oeulta e dässä;
s poi riWän e«u I'ältrs Lirti ä tsr,z«,
^.I^srbe, giä äs' I^otolsizi älbsrA«.

il loeo «vs Lurtäizin fus.
lZiaes I'älts tüärtsZo; ä psns, i se^ui
äe I'älts rüius il liä« serbu.
iVIuoion« Ie eitta, muoiooo i regui;
coprs i lasti s Is ponips arsns eä erba;
e I'uom ä'ö88sr mortäl par ebe 3i säsgui:
ob i>«8trä luente eupiäa « 8uperbä!

— bis die beiden Helden Carlo und Ubalds zu den Glücklichen Inseln
gelangen, wo die Zeit still steht und der Raum ewig scheint. Aber die

stillstehende Zeit ist Illusion, Magie, die besiegt wird vom menschlichen Geist,
von den beiden Gesandten, die Fortuna leitet, als sie kommen, um Rinaldo
zu befreien aus jener Welt des falschen Scheins. Der Mensch kann der

Zeit und dem Raum nicht entfliehen; er muß wieder in sie hineintauchen,
schmerzlich sich loslösend von jener surs, ssn?ä temp« tiiitä, die für Dante
die Hölle bedeutete nnd für Tusso das Paradies gewesen wäre. Und in
dieser schmerzlichen Trennung erwacht der eigentliche Mensch in all seincr
Größe und in all seinem Elend.

Auch Ariost stellt dem vor Liebe zur sinnlichen Schönheit rasend
gewordenen Roland den besinnlichen Ruggero gegenüber, seinen Liebling,
gleich Tassos Rinaldo, Stammvater der Este, Wie Rinaldo von der
Zauberin Armida, so wurde auch Ruggero von der Magierin Alcina in eine

ferne glückhafte Insel entrückt. Auch ihm war plötzlich seine Verirrung
bewußt geworden: Melissas Zauberring zeigte ihm, daß Alcinas Schönheit

Sinnestäuschung sei, die zauberhafte Magierin enthüllte sich als
wüst und häßlich. Sobald der Zauber gebrochen war, löste sich Ruggero
ohne eigentlichen Schmerz noch Bedauern von den trügerischen Banden,

Ganz anders Rinaldo: Nicht Armida, sondern sich selber sieht er
im Spiegel, den ihm die beiden Gesandten Gofsredos vorhalten, und die



Torquato Tasso 71!

Trennung ist nicht angeekelte Abkehr von erstorbenem Anreiz, sie ist Einkehr

in sein erwachendes Jch. Nichts Dramatischeres, Tragischeres, Größeres

als jener IL. Gesang, in welchem Armida, die Zauberin, in all ihrer
unvergänglichen Schönheit besiegt wird vom erweckten Gewissen des

Mannes, der seit mehr als L0O Jahren nicht mehr sein wahres Spiegelbild

betrachtet hat. Der Zauber der schönen Erscheinung verblaßt und

fällt vor der Größe des Menschen, der sich selbst, der Gott gefunden hat.
Alcina verwandelte sich in ein Scheusal, als der Geliebte sie verließ, Armida
wird zur leidenden Frau, die zum ersten Mal uns bewegt, jetzt, da sie,

ihrer magischen Krast beraubt, dasteht im verblaßten Glanz ihrer schwachen

Menschlichkeit.
Man hat in Tassos Werk zu sehr die schmerzvoll gebrochene

Harmonie gesehen und nicht bemerkt, wie diese Harmonie vergänglich war
und vergänglich sein mnßte in ihrem ganz auf den Augenblick
konzentrierten Glücksgefühl. Hinter den blühenden Rosen Polizians, Lorenzos
und Ariosts lächelt bitter die Erkenntnis der Nichtigkeit allen irdischen
Seins, lauert das „Morgen" des Verwelkens. Tassos Rose (im oänt« äsl
väpgAäll«) ist am schönsten, wenn sic noch nicht blüht. Kaum entfaltet
sic sich, so ist sie schon nicht mehr die Rose, die der Wunschtraum
aufleuchten sah:

Oed mirs, sgli c«nt«, spuntär la, rosä
ääl veräs 8u« moäestä s verZinellä,
«Ks ms??« äpertä äneorä, s me?x« asoosä,

quänto si in « strg, insn, taut« e pinbel 1 ä.
Lee« poi vuä« il sen gig, däläuiMSä
äispiegä: seov poi läugue, s non par qusllä;
quellä von pär, cke äss'iätä iuävti
tu ää Wille äoaxslls s mill« äinänti,

iüosi träpässä si träpäS8är ä'uu gioru«
äe lä vitä mortäls il iiiors s il veräs;
vs, psreks Keeiä iu äietro äpril ritoruo,
si rinkorä sllä mäi. ns 3i riuvsräs.
0« Ali äin lä r«8ä in 8u'I Wättin« ääoio«
äi qusst« äi, «Ks tosto il ssreii per äs.

Auch die Wirklichkeit eines augenblicklichen Glücks ist Illusion. Man
kann die blühende Rose nicht pflücken, — da ist es schon zu spät. Was
bei Ariost einander folgte, Genuß und Schmerz, verschmilzt hier in eins.
Der Schmerz zerstört, bricht nicht die Harmonie, er dient nicht als Gegensatz,

als dunkler Hintergrund zum Genuß (wie Boccaccios Pest im De-
Oämsrvu), er verschmilzt mit ihm. Ohne Schmerz ist die Harmonie nur
Schein, ist der Genuß kein wahrer Genuß, das Leben kein Leben. Leben
ist Sterben, und im Sterben erreicht der Mensch das höchste Leben. Nie



712 Reto R, Bezzolo,

sind Tassos Helden so schön, so groß, nie leben sie intensiver als im Augenblick

des Todes, So Clorinda:

Nun muri Aiä; 0K6 sue virtuti äeeolsg
tutte iu quel puut«, ein AUäräiä 3,1 «or I« mise;
e, premsuäo il su« äkfävvo, ä äär' si volss
vitä eoll'äeciuä ä cki eol kerro ueoise.

D'un del pällvrs Ks, il biänco voll« äspers«,
eome ä' AiAÜ Läriäu miste vlole;

In quests kormä

pässä iä Kella, ävuuä, e pär eke äormä.

So der schreckliche Argante 1

jVIorivä ^rAänte, e täl moriä <zuäl visss;
miiiäeciävä morevö«, s nun läNAui'ä.
Lupsrbi, tormiääkili e leroei
Zli ultimi moti für, l'ultiine v«ei.

Nirgends wird die Verschmelzung von vivere — Aioirs — morirs in
dem Grade erreicht >vie in jenen Versen, die der blutjunge Olindv zur ge
liebten Sofrvnia spricht auf dem Scheiterhaufen, im Anblick des gemeinsamen

Todes, der ihr scheues jungfräuliches Herz in Liebe zu ihm hat
aufflammen sehen 1

OK tortunäti ruisi ävlei märtiri!
s'impetrer« cke Aiuut« sen« ä seo«
1'änimä mis, ne Is tuä Koeeä spiri:
e vensu6« tu mseo, ä un teinpv, inen«
in me fuor mänäi Ali ultiini sospiri.

Wir haben schon eingangs darauf hingewiesen, wie diese Verschmelzung

von Genuß und Schmerz, von Leben und Tod eiue Sprache und eiuen

Stil schafft, der die Konturen, die Plastische Gegenständlichkeit und die

reinen Farben aufgehen läßt in ewig bewegte, ineinanderfließende
Nuancen, Übergänge und Verwandlungen. Es ist der malerisch musikalische

Stil, wo die Tonfarbe den Sinn des Wortes verschleiert und abgründig
versteckte Werte des sprachlichen Ausdrucks zur Geltung bringt, die vor
Tusso nur Dantes und Petrarcas Genius erfühlt und gestaltet hatten uud
denen heute die jüngsten Dichter Italiens, sich auf Leopardi, Tassos großen
Schüler, berufend, mehr als je zuvor nachspüren, Tassos Stil ist der Stil
des Zeitgenossen Tizians und Tintorettos, es ist die Zeit, wo eine einzige
schmerzlich lustvolle, von tiefster Dramatik sast zerreißende Harmonie der
Töne das melodische Nacheinander eines Ariost ablöst. Und was die Verse

an bildlicher Klarheit verlieren, gewinnen sie an fließender Bewegung, —

Bewegung nicht nur im qualvollen Genuß, fondern auch in rascher, wir-



Torquato Tasso 713

belnder Tat. Tusso sst nicht nur der schmachtende, sich hingebende oder

in Gewissensbissen fich verzehrende Genußmensch, den so viele Kritiker in
ihm sehen und etwa aus der Erminia-, der Rinaldo-Armidaepisode oder

aus dem ^mintä erschließen. Er verleugnet weder das kräftig männliche
väterliche Erbteil seiner Bergamaskerherkunft noch das bewegliche, feurige
Temperament des Südens, das ihm von der Florentiner-Mutter, von
der Neapolitaner-Großmutter und von der herrlichen Kindheit in Sor-
rent her kommen mag. Tasso führte einen gefürchteten Degen, und seine

einzigartigen Zweikampfszenen in der (?eru«älsmms werden in den

Lehrbüchern der Fechtkunst als die Texte eines Kenners, einer Autorität zitiert.
Der dramatisch und zugleich tief tragische Charakter seiner Werke

beruht auf den ungeheuren Gegensätzen, die seine Persönlichkeit in sich schloß

und welche die an Widersprüchen so reiche Zeit ins Unermeßliche steigerte.
Tassos religiöse und ästhetische Skrupel, nicht ganz dem Dogma der Kirche
treu zu sein, nicht genau Aristoteles' Poetik befolgt zu haben, entstammen
dieser inneren Unruhe und Verwirrung. Sie sind aufrichtig, und ebenso

aufrichtig ist seine Anhänglichkeit an die Este, — er wollte in die

Gemeinschaft sich einordnen. Niemand hat so unter der Einsamkeit gelitten
wie der kranke Torquato im Ospedale di Sant'Anna. Wie ein Schmetterling

zum Lichte strebt, an dem er sich die Flügel verbrennt, so kehrt er
nach mehrfacher Flucht und Irrfahrt immer wieder an den glänzenden
Hof von Ferrara zurück; und wenn im Aminta, der Schäfer Tirsi das

einfache idyllische Leben auf dem Lande der von Intriguen, Bluttaten und

Pomp verseuchten Luft des Hofes vorzieht, so kann er doch ebensowenig
wie die lebens- und liebeserfahrene Dafne den gesellschaftlichen
Genußmenschen abstreifen, der in ihm steckt; er kann sich nicht einfühlen in die

schmerzlich und lustvolle Leidenschaft des unglücklichen Freundes Aminta.
Die Tragik Tassos liegt darin, daß Tirsi und Aminta, Sinne und Gefühl
in ihm sich nicht zu einer Einheit verschmelzen. Es ist die schmerzliche

Zweiheit, die sich wiederholt in der Frau, die er erträumt, die nicht gleichzeitig

die hohe, kalte Schönheit und die sinnlich leidenschaftliche oder weich

ergebene Geliebte sein kann, nicht zugleich Clarice und Floriana (im
Jugendepos Rmäläo), nicht Silvia und Dafne (im ^miuts). nicht Clorinda
und Armida oder Erminia (in der Oerusslömms). Jn Tassos Leben fehlt
denn auch die große Liebe. Da hat es keine Beatrice, keine Laura, nicht
einmal eine Fiammetta. Lucrezia Bendidio, Laura Peperara, Lucrezia
und — vielleicht Eleonora — d'Este und so viele andere mehr sind alle
nur flüchtige Augenblicke in einer vergeblichen, sich verzehrenden
Liebessehnsucht, die ihre Erfüllung nicht findet, ebensowenig wie der Traum im
Leben sich erfüllen konnte, den sich Tasso als seine Existenz ersehnte, —
aus dem abgrundtiefen, dunklen Gefühl heraus, daß alle Erfüllung,
Erlösung, alles wirkliche Sein dem Menschen verwehrt ist. Neuere Forscher
wie Donadoni und Previtera sehen denn auch mit Recht in ihm den reinen
Dichter, „il posta pur«".



714 Reto R, Bezzola: Torquato Tasso

In einem wundervollen Sonett hat Tusso diese tragische Unmöglichkeit

der Erfüllung ausgedrückt: Der Dichter nimmt selber die Form des

Meeres an, das der Nymphe all die Kostbarkeiten anbietet, die es den

Menschen in ihren Schiffbrüchen geraubt hat. Wie der Dichter die Natur
und die Kunst seiner Vorbilder nachahmend, ausweitend nnd vertiefend
gestaltet, so spült das Meer alle Schätze ans Ufer, zu Füßen der Schönen,
Mit kräuselnden Wellen küßt er ihren Fuß und erhebt seinen Gesang: Du
bist nicht geboren aus dem dunklen Grund, du kommst vom lichten Himmel,
Dn beruhigst mein Schicksal, wenn es ganz düster wird. Dir folge ich,

statt meinem fchönen Mond zu folgen. Fürchte dich nicht, wenn ich auch

näher komme und überschwemme. Dir lasse ich meine Gabe ^ und kehre

zurück in meine Tiefe:

I°6 SSIZU« iv vees 6i mis, väFä luv«,:
OeK, nov lvjZZir ss pur m'ävav?« s ivoncio,
eke läsoiv i äovi e turn« äi mi« protoväo.

Monte CaPno.
Von S. Super.

H^ährend man heute mit der dem Meer entlang führenden Oirettissims
vvn Nom aus Neapel in kurzen zwei Stunden erreicht, mußte man

noch vor kurzem zur Fahrt zwischen diesen beiden Städten den fast doppelt
so langen Umweg durch das Jnnere des Landes über Frosinone machen.

Ungefähr halbwegs war dann die brave Dampflokomotive jeweils genötigt,
im heute so viel erwähnten Cassino Halt zu machen, um Wasser zu schöpfen
und nach der langen Bahnfahrt benützte man die paar Minuten Aufenthalt

gerne zu ein paar Schritten auf dem Bahnsteig, Denn da erblickte

man die wie eine Gralsburg auf hohem Bergkegel tronende uralte Abtei
von Monte Cassino in nächster Nähe vor sich. Besonders derjenige, dem

die Geistesgeschichte des Mittelalters auch nur ein wenig vertraut war,
konnte da nicht anders als mit Ergriffenheit zu den altersgrauen Mauern
und Türmen dieser Klosterburg emporschaueu; stand doch hier das ehrwürdigste,

einst bedeutendste und älteste Kloster Europas! Von hier ans waren
Bildung, Kultur und Gesittung in einer damals noch vielsach anarchischen
Welt ausgebreitet worden und wenn heute Europa ein christlicher Erdteil
ist, so verdankt es dies zu einem großen Teil der zielbewußten Arbeit der
Benediktiner von Monte Cassino, Biele der erlauchtesten Namen dcs

Mittelalters sind auf irgend eine Weise mit diesem Kloster verknüpft; Benedict

von Nursia hat es gegründet, Paulus Diaconus hat hier seine
Geschichte der Langobarden geschrieben, Thomas von Aquino hat hier Theologie

studiert; große Päpste sind aus dem Kloster hervorgegangen und die


	Torquato Tasso : 11. März 1544-25. April 1595

