
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 9-10

Artikel: Abendländischer Individualismus

Autor: Damur, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S46

Menölänöischer Inöiviöualismus.
Von Earl damur.

(^jn dieser Stunde des Kampfes sieht das Abendland sein Wesen, seinen
"V) Bestand ungeheuer bedroht. Welches ist dies sein Wesen? Die
Kriegsparteien sind sich paradoxerweise darin eins — und sie können damit die

Einheit des Abendlandes nicht verleugnen — daß bei uns stets ein
Persönliches, Menschliches, Innerliches höchster, gültiger Wert war: das

Individuelle, Unzerteilbare, das dem Allgemeinen, den äußeren Mächten und
der äußerlichen Fvrm gegenübersteht oder ihnen doch Maß und Richtung
gibt; das Individuelle, in das jegliche Ganzheit sich gliedert.

Abendländischer Individualismus kennt Wohl Einheit, aber nicht
Einerleiheit: dies auch im Ablauf der Geschichte, darin kulturelle
Ganzheiten wie die griechische, die „faustische" Kultur ihren Ablauf, ihre Wesenheit

in sich selber tragen und doch übergreifend verbunden sind. Durch
diese Einheit geht als große Polarität die von Geist und Seele, Idee und
Person, Griechisches Denken erhob die Idee über das Einzelne und den

Einzelnen, und die Seele war Vermittlerin zwischen der ewig in sich ruhenden

Geisteswelt und der vergänglichen Materie, Griechische Form war
endlich-begrenzt und plastisch, Jn der Spätantike und im Christentum
bekam die Seele eigenes Recht und eigene Bedeutung, Alles zielte hin auf
den Kernsatz: Was hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewänne, und nähme Schaden an seiner Seele! Welterkenntnis und
Weltbejahung gab es nur vom Menschen her und auf den Menschen hin, Geist
und Idee sind eingegangen in den christlichen Körper, die Kirche, Der
Mensch, der innerlich sein Heil schafft, findet darin die Unendlichkeit und

gewinnt das geläuterte Auge, die Vielheit der Dinge zu schauen, zu
umgreifen, einzuordnen.

Aber welcher Weg war es von der Geborgenheit und Gebundenheit
der Seele im Raum der Kirche bis etwa zu dcr Leibnizschen Lehre von der
Seele als Monade ohne Fenster, als völlig in sich geschlossener „Welt",
Oder zur Lehre vom allgemeinsten Recht der Menschen, die wohl als
Folgerung aus dem Individualismus, zugleich auch als Verfall und Abfall
von seinem innerlichen Wesen erscheint, da sie (auf Grund des denkenden

Jch des Descartes, das sich allgemeine Begriffe und Gesetze schafft) das

Unteilbare als mechanistisches Atom auffaßt, deren Summe sich zum Ganzen
zusammensetze und somit gerade das gemeinte Individuelle in seinen Gegensatz,

das Allgemeine, umwandelt! Welcher Weg aber auch zum historischen
Bewußtsein bei Herder und Hegel, zum schaffenden und bildenden Wert
der Humanität bei Kant, Fichte, Schiller, Humboldt, Pestalozzi, zur Gott-
Weltschau bei Goethe und Hölderlin, zur späteren Romantik mit ihrer
Übertragung der Jndividualitätsbetrachtung auf überpersönliche Organismen,

Volk und Volksgeist!



Abendländischer Individualismus 547

Im Spätmittelalter war die Seele mehr als nur „Form" des Körpers.
Die kirchliche Stufenordnung von Natur und Ubernatur fiel auseinander;
das Selbständigwerden des seelischen Lebens zeigte sich im ungeheuren
Aufbruch des gotischen Zeitalters. Wie die schlanken Strebepfeiler der
Dome löste sich die Seele und hob sich empor in die unbegrenzte
Unendlichkeit; sie fand in sich Welt und Geist, sie fand in sich Gott. Was objektives
Glaubensgut war, mußte erst subjektiv und damit individuell prägend und

geprägt lebendig werden. Das ist „Mystik": das Ewige selbst ist unsagbar,
ist Geheimnis, kann nicht kreatürlich-bildlich verstanden werden; es steht
über der Welt der Zwecke und Begriffe. Die Gottheit selbst ist über „Gott"
als eine stille Wüste, eine letzte Einsamkeit, „sunder warumbe", wie Eckhart
sagt. Jn der Seele aber ist ein Ungeschaffenes, ein innerster Grund, eine

Gottverwandtschaft. Der Mensch ist „Gotte sippe". Nirgends ist so nahe
Einung. Das Walten der Gnade im Altarsakrament ist hier ganz real
genommen und zugleich ganz verinnerlicht, ganz verwandelt. Die Seele wird
überformt und Gott ihr eingeformt: so geschieht die Gottesgeburt in der

Seele, und um dieser innersten Geburt willen hat Gott die Welt erschaffen.
Da erkennt die Seele, die wahres Sein und Wesen geworden ist, alle Dinge
in Gott. Dies ist nach Eckhart und Augustin die Morgenschau, das Morgenlicht;

dagegen in der Abendschau erkennt man Gott aus den Kreaturen.
Über beiden steht der lichte Mittag, wo man Gott erkennt, wie er in sich

selber ist.

Hier ist die Geburtsstunde des abendländischen Individualismus, wo
der Mensch diese Gottgeburt, Gottverwandtschaft, Gottgebundenheit erfuhr.
Oder ist es die Stunde des reifen Erwachens und Bewußtwerdens nach

langer Zcit kindlicher Geborgenheit uud verheißungsvoller, doch umhegter
Erwartung? Jedenfalls: auf der Höhe des Mittelalters trat der Mensch,
im Morgenlicht stehend, den Weg an in die Freiheit, den Weg in die Welt.
Er schritt in der Kraft seiner Seele. Sein Schreiten aber war und ist
Entgegenschreiten dem Abend, da er dann inmitten der Dinge steht und sich

die Frage erhebt, ob er, der Mensch der Seele, Gott noch finde und behalte
in der Welt. Der abendländische Mensch ist Wanderer durch die Welt,
wie Grimmelshausen es in der Mitte dieses zeitlich-geschichtlichen Weges
war. Die Welt wurde sein, eben sein Schicksal, Er kann die Welt nicht
anders als mit seinen Augen sehen, Ihre Mannigfaltigkeit sieht er als
ein selber je und je Unzerteiltes, ihm überantwortet wie er als Geschöpf
dem Schöpfer.

Der große Nikolaus von Eues, die überragende Gestalt des 15,

Jahrhunderts, sah den Menschen als Treffpunkt von Endlich und Unendlich. Wie
im Dreieck durch Zusammenfallen die Seiten zu einer Linie werden, die
ins Unendliche weist, wie dasselbe durch den immer weiter gefaßten Kreis
geschieht: so ist das Endliche vom Unendlichen getrennt und doch ursprunghaft

von ihm gebildet. Das ist die neue Logik, die Weisheit der Einfältigen
fern von Schulwissen und platter Vernunft, die belehrte Unwissenheit; dies



548 Carl Damur

ist auch Hintergrund jener gewaltigen Bergänglichkeits- und Todesstimmung

— der Zeit der Totentänze — von welcher der Cusaner umgeben
war. Er aber verfällt nicht der Negativität, sondern das Unendliche wird
ihm, dem Denker, aktiv und schöpferisch. Das Dreieck ist in der Linie
eingefaltet als Möglichkeit des Werdens. Alles Endliche ist im Unendlichen
eingefaltet und faltet sich aus in der Fülle der Erscheinungen, Es strahlt
hinein in die Endlichkeit und strahlt daraus Wider, Da sind die Dinge
nicht abstrakt-vernünftig zu unterscheiden, sondern sind Ganzheiten,
erfaßt in der Einheitsschau. Auch Denken und Glauben sind nicht getrennt,
sondern eins; die Dreieinigkeitslehre wird vergeistigt: Gott der Bater
gebiert den Sohn, das ewige Wort im Menschen, und der Geist wird wirkende
Kraft im Menschen, „Lebendigsein heißt durchgeistet sein" (E, Hoffmann),
Jn der Individualität treffen Rationalität und Irrationalität zusammen
in einem höheren Dritten, in einer Synthese, darin der Verstand nicht
entwertet, aber eingeordnet wird der schöpferischen, nicht mehr rechnenden
Vernunft.

Jn der Reformation wurde es die Funktion des „Geistes", von der
äußerlich sichtbaren und sich verabsolutierenden Gestalt zum echten Wesen
und zur Sache zurückzurufen. Jm prophetischen Gesichtskreis sollte wahrer
Glaube nicht selbstsicherer Genuß, äußerliches Annehmen vvn Lehren oder

Unterwerfung unter eine Macht scin. Auf dieser Linie stehen Luther wie
Erasmus; die Aufklärung führte von hier aus weiter über die Besonderheit

der Kirchen hinaus, zu einem ethisch verstandenen überkonfessionellen
Kern des Christentums, zu einem diesseitig-weltlich, kulturell sichtbaren
Gottesreich. Allgemeines Menschentum mit Toleranz und Einheit in der

Vernunft erstand. Aber so unumgänglich sie ist, zeigt diese Linie doch nur
eine Teilentwicklung. Ihr Nährboden ist, so gut wie der Nährboden aller
formentleerenden Geistreligion (Spiritualismus), jene wesenhafte Einsamkeit

der Seele, die nach Luther nur hört und glaubt und somit Wort und
Geist nicht auseinanderreißt: in der sichtbaren Form ist ausgefaltet das
Ganz-Andere, das nicht von dieser Welt ist. Das Reich Gottes ist geistig,
darum kann der Glaube weltbejahend sein. Auch Luther hat die Sprache
der Mystik gesprochen und, mehr noch, ihre Substanz verwandelt bewahrt.
Denn wenn er sagt, daß im Menschen Christus wirkt, Gesetz und Sünde
wegnimmt, den Tod tötet, Frieden und Gerechtigkeit als neues Leben
schafft, daß es für den Glaubenden ein Einwohnen und „Jn mir Bleiben"
Christi gibt, also daß er ein Körper und „ein Küche" mit Christus wird:
dann ist dies die klassische Mitte des abendländischen Individualismus. Der
Mensch ist hier in sich selbst gegründet, irdisch und himmlisch, Gerechter
und Sünder zugleich, ein Herr im Glauben, ein Knecht im Dienst,
gebunden und frei, eins durch das andere sich erklärend. Klassische Mitte
bedeutet das Gehalten-Sein, das Walten innerer Macht in der Erscheinung
der Gestalten, Sinngebung, Sinnhaftigkeit, die über den Dingen, auch
den schwersten, steht und in der reinsten Weise unproblematisch, überlegen.



Abendländischer Individualismus 549

gesund ist. Der Mensch ist königlich frei, ohne daß seine Freiheit irgend
Willkür und Raub wäre. Er steht im „fröhlichen Tausch" mit Gott, denn

wie er gesinnt ist, so ist Gott. Glaubend gebunden ist er schöpferisch.

Nur bedingt ist auf dieser klassischen Höhe von Innerlichkeit und
Gefühl zu reden. Das Sentiment gehört einer späteren Zeit an, Jm
Jahrhundert des Barock zog sich die Seele in sich zurück, und fand, ja schuf

ihre eigene Innenwelt, Der vielgelesene Joh. Arnd schrieb um ILM vom
Aufstieg der Seele zur mystischen Vereinigung. „Diese haben alle ihre
Lebens- und Seelenkräfte in die Liebe gezogen und verwandelt, dieselbe

mit Gvtt vereinigt, daß sie vor Liebe nichts anderes gedenken, hören,
sehen, schmecken, empfinden, denn Gott in allen Dingen." Der neue

inwendige Mensch, das ist ein neues Herz, ein inwendiges Feuer, ein Sich-
Versenken in die grundlose göttliche Barmherzigkeit, ein Berührt- und
Gespeistwerden der Seele durch Gott. So wird die Seele „die schönste Kreatur",
aber auch die Geschöpfe der Welt weisen darauf hin: „Gott liebt in allen
Kreaturen den Menschen über alle Geschöpfe". Nicht immer und überall
bedeutete dies ein Haben und Genießen für sich selbst. Es konnte daraus
entstehen der Drang, der Welt von diesem inneren Feuer mitzuteilen, sic

zu bekehren. Es ergab sich die Freiheit der Kirche vom Staat um des

restlosen Individualismus willen. Es konnte sich ergeben das Ziel, die

Weltwirklichkeit mit christlichen Normen aktiv zu durchsetzen. Die Gedanken von
politischer Freiheit und wirtschaftlicher Gerechtigkeit waren hier verborgen:
Pietismus, Puritanismus, Jndependentismus waren Ausdruck eines alle
verbindenden Jndividualitätserlebeus,

Innerster Kern und geheimste Substanz des Individualismus, aber
auch seine Gefahr und Grenze offenbaren sich im Barvckjahrhundert da,
wo Jakob Böhme die Weltwerdung beschreibt, ja das Werden des Gottes,
der aus dem „Ungrund" hervortritt und „Etwas" wird. Aber alsbald
zeigt sich: Welt- und Gottwerdung sind nur von der Seele, vom Menschen
her zu verstehen, Sie geschehen um des Menschen willen. Er, der Mensch,
ist das letztlich Unteilbare, Die Seele muß sich in den Ungrund versenken,
da wird sie neugeboren und findet alles, Schöpfung und Erlösung:
zugleich, nicht mehr in zeitlicher Aufeinanderfolge. Alle Zeit versinkt in
der Ewigkeit, alles Vereinzelte im Ganzen: Wem Zeit ist wie Ewigkeit
und Ewigkeit wie Zeit, der ist befreit von allem Streit. Die Seele wird
wie Glas, das die Sonne durchleuchtet, das Haus Gottes, die „Sophia"
als wirkende Kraft der göttlichen Weisheit. Jm Abgrund der Seele wirkt
Gott von Ewigkeit her, nämlich Gott als Wille, nicht mehr als ruhendes
Sein. Dieser Wille zeigt sich in organischem Wachstum, der Rebe und dem

Weinstock gleich; der Mensch wird ins „l?iät", in das „Es werde" gefaßt.
Nichts ist ihm näher als Himmel und Hölle. Das Paradies ist in des

Menschen Gemüte.
Aber Böhme, der Mystiker und Kosmiker, zeigt auch in negativer

Funktion die Geist-Religion. Buchstabe und Geist, Figur und Wesen müssen



S5« Carl Damur

unterschieden werden. Das Historische ist Gleichnis des Ewigen. Der Mensch
soll ein Bild des ewigen, lebendigen Wortes sein, das an keine Stätte
gebunden ist, keinen Sieg auf Erden hat. Durch alle Zeit währt der Gegensatz

von Innerlichkeit und Äußerlichkeit. Diesen Dualismus hat Böhme in
der Vorrede zur „Morgenröte" beschrieben im Bild des Lebensbaumes mit
seinen Zweigen, von denen in der Verfallszeit der Kirchengeschichte der Fürst
der Finsternis als Kaufmann falsche Früchte verkaufte, worauf ein neuer
Zweig nahe der Wurzel hervorbrach, nach welchem wieder die Klugen und
Weisen lüstern wurden, sodaß nur ein kleines Häuslein übrig bleibt, die

Endzeit naht und die Entscheidung: Böhme betrachtete sich selbst als
Propheten, seine Prophetie als Wendepunkt. Seine Verkündigung wurde Deutung

der Geschichte, Richterin der Geschichte. Daß alles Geschichtliche nur
Maske und Spiel sei, daß der Mensch von seinem Alltag zur Feier des

ewigen „Sabbats" gelangen müsse, wo Figur und Form, Tempel uud
Zeremonie und Gesetz durch das innere Licht und Wort verworfen werde, das

hatten auch Spiritualisten wie Sebastian Franck, Denk, Paracelsus, Weigel
samt Erasmus ausgesprochen. Die Frage war, was dahinterstand: ob ein

mystischer oder ein rationaler Individualismus; ob ein von innen her
erfülltes Seelentum als Versenkung in die göttlichen Welten und Weiten,
oder ein Vernunftdenken, das nach außen strebte, zur Ethik, Moral, zum
„Ideal" der Demut, Armut, Gerechtigkeit bis hin zu radikalem Sozialismus

und Pazifismus, zur „Gesellschaftsordnung" uud Zivilisation.
Die Barockzeit bedeutete ein Wellental zwischen zwei klassischen Höhen.

Jn dieser Zeit war nicht Ausgeglichensein, sondern Disharmonie, Unruhe,
quälendes Hin- und Hergerissensein zwischen Diesseitsbejahung und
Jenseitssehnsucht. Kaum je wurde die Nichtigkeit der Dinge stärker durchlebt,
die innere Welt glühender ergriffen. Vergänglichkeit, Sterben, Tod, das

stetige unaufhaltsame Fallen aller Mächte, Seinsweisen, Haltungen,
Verkörperungen hin zum Tode: wer hat dcm mehr Ausdruck verliehen als
etwa der Schlesier Gryphius (z, B, in seinem in Zürich aufgeführten Drama
„Papinian")? Von diesen Allgewalten ist hier die Seele bewegt bis zur
Grenze des Krankhaften. Doch diese Menschen fanden auch, wie der andere

Schlesier, Daniel Czepko, „das Leben selbst aus dem inwendigen Grunde",
und den „unergründlichen Zirkel der in sich laufenden Ewigkeit", eine

Immanenz des Ewigen im Wandel und Wechsel. So fühlte die Individualität
sich bedroht und ergriff doch die rettende Planke — immer sich selbst und
das innere Reich, Da dichtet der dritte große Schlesier dieser Zeit, Angelus
Silesius:

„Jch selbst bin Ewigkeit, wenn ich die Zeit verlasse
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse."

Jm einen Punkt der Seele ist die ganze Unendlichkeit versammelt, das

Große im Kleinen verborgen, der Umkreis im Punkt, die Frucht im Samen,
Deshalb ist der Weg zum Himmel nicht weit; wir tragen den Himmel schon



Abendländischer Individualismus SSI

in uns. Gott tragen wir in uns, er blüht aus in der Seele; der Mensch ist
der Sonne gleich:

„Jch selbst muß Sonne sein, ich muß mit meinen Strahlen
Das farbenlose Meer der ganzen Gottheit malen,"

Wenn Silesius, scheinbar in der Nachfolge Eckharts, sagt, daß man über
Gott in eine stille Wüste ziehen müsse, darin Gelassenheit und Schöpfertum
sich auflösen, dann hat wohl Leibniz recht, der bemerkte, daß der schlesische

Dichter sich damit in Parallele zur damaligen quietistischen, insbesondere
spanischen Mystik befinde, wie sie besonders Molinos in seinem „Geistlichen
Seelenführer" (1li75)) vertrat. Die Seele geht hiernach einen Weg zur
völligen Beschaulichkeit, Erleuchtung, Seligkeit und Weltabgewandtheit, zu
einem Frieden, da sie von sich selber nichts mehr weiß und verloren ist in
Gott, Aber das lag in seiner Konsequenz abseits von den schöpferischen

Kräften des abendländischen, des faustifchen Wesens. Hier suchte der Mensch
seine Freiheit und Unendlichkeit; Gesetz, Maß und Ordnung bilden ihn
in Freiheit, als das Gesetz, „darnach cr angetreten". Als treibende Kraft
durchwaltet und gestaltet der Wille die Welt, nnd Vollendung ist nicht Ruhe,
Weun die Seele sich auf sich selbst zurückzieht uud ihr Fest feiert, dann
wird sie immer noch gedrängt zu Liebe und Lobpreis, Singen uud Sagen.
Wille und Trieb sind dann heiliger Wille, heiliger Trieb. Jn geistlichem
und weltlichem Gewand treibt der Eros scin Wert. Wenn das protestantische
Kirchenlied die Seele als Gottverlobte beschreibt, die sich schmückt, um sich

dem Geheimnis des heiligen Mahles zu nahen und die Seelenspeise zu
genießen, sich mit dem Bräutigam zu vereinigen, sich von ihm als der Lebenssonne

erleuchten zu lassen, dann dringt Irdisches in die reine Glaubenssphäre

eiu und zeigt, wie der Mensch auch in der Gottbezogenheit die
Gesamtheit seines Seins, seiner Wollungen und Strebungen verwirklichen
will und muß. Er, der Mensch, muß aus sich herausgehen. Das tut er
im Schöpfertum der Kunst, Sv singt PH. Nicolai im Morgenstern-Lied:

„Zwingt die Saiten in Cythara
und laßt die süße Musica
ganz freudenreich erschallen,"

In der Tat war der Musik in dieser Zeit das reinste Wort vorbehalten,
als der Kunst der Innerlichkeit, Unsichtbarkeit, aber auch der späten Reife.
Jm schwebenden Ton umschritt und umschrieb die Seele ihr inneres Reich,
Der Engelsgesang der Weihnacht und die Passion sind die größten Gegenstände

dieser Musik, wie sie die Gegenstände der Maler des 15. und 16.

Jahrhunderts gewesen. Nicht einmal des rein Kultischen bedurfte zuletzt
diese Musik; in Motette und Kantate, ja auch im Affekthaften des Chorals
und namentlich in der Arie löste sich der Ton vom Wort und wurde bei

I. S. Bach in seinen Werken für ein Streichinstrument allein ganz Gesang
der einsamen Seele, die in sich eine Welt trägt.



S52 Carl Damur

Von da an waren die innerlichen Ursprünge des Individualismus im
Abklingen und Erlahmen. Es war das Abklingen zur Sentimentalität, zu
Pietismus und Aufklärung, Man hatte mystische Theologie, aber nicht
Mystik. Je mehr man vom Individuellen sprach, desto weniger kannte man
sein Wesen. Eine sachliche Unsicherheit liegt in den gesteigerten Aufrufen
zu ernstem und echtem Leben, zu uninteressierter Liebe, wie etwa bei Fsns-
lon. Das Jahr 1700 war das Datum, da das innere Licht seine Leuchtkraft

verloren hatte; es war schon übergegangen in süßliche Spielerei und
Selbstbespiegelung, in hausbackene Moral, Aus Individualismus wurde
Subjektivismus, Die Größe von Gestalten dieser Zeit wie G. Arnold,
Poiret, Tersteegen, Zinzendorf, Stilling, Lavater braucht nicht übersehen

zu werden. Das echtere, verhaltenere Wort der Zeit sprachen die
Gegenspieler, die großen Aufklärer: Thomasius, Baumgarten, Lessing, schließlich

— Kant. Verstärkt durch die reformierten Lehren von Erwählung und

Heiligung drängten sich ethisches Gesetz und innere Erleuchtung im engen
Raume. Das natürliche System der Moral, die Rationalität des Handelns
besonders im wirtschaftlichen Leben traten hervor.

War nun nicht der Mensch den Dingen verfallen, die Individualität
dem Allgemeinen, der Sachlichkeit? Ein Blick auf ein anderes Kapitel des

abendländischen Individualismus zeigt: der Mcnsch dieses Raumes war
auch Gestalter der Welt, Er war aber zuerst Schauender; als der Einsame
im Unermeßlichen kannte er keine Grenzen seines Schauens und — seines

Forschens, Von Eckhart, dem Cusaner, geht ein Weg zu Paracelsus, Kepler,
Leibniz, zur „faustischen" Naturforschung, und auch Galilei und G. Bruno
haben daran Anteil. Wie ein Kern in einem Apfel von ihm seine Nahrung
bezieht, fo umgibt die Welt den Menschen und neigt ihm zu, sagt Paracelsus.
Die Welt ist offen und nie ganz erfahrbar, aber sie muß erwandert werden
und geschaut, soviel man schauen mag. Denn sie ist kein System, aber ein

Ganzes. Sie ist der große Kosmos, wie der Mensch der kleine, und der

Mensch trägt das Licht der Natur in sich. Er selbst ist in der Gottgeburt
immer neu eingeordnet und zurückgeführt zur kosmischen Totalität, So
sind bei Böhme Gottwerdung, Weltprozeß und Menschwerdung in der

Wiedergeburt untrennbar verflochten. Wenn dann Leibniz das Individuelle
ganz in die Welt stellte, brachte er die kosmische Betrachtung zu klassischer

Vollendung. Auch die Welt ist nicht abstrakt gesetzmäßig zu erfassen,
sondern sie gliedert sich in Unteilbarkeiten. Sie ist keine Summe. Jedes Wesen

ist ganz in sich. Ihm treten zur Seite die Verkünder der Geistleiblichkeit
und der Idee des Lebens, darnach in der sichtbaren Gestalt, aber auch in
dcr heiligen und irdischen Geschichte sich der göttliche Geist verkörpert und

ausprägt: Oetinger, Zinzendorf, Lavater, Hamann, Humboldt. Wiederum
ein Absinken von der Höhe ursprünglichen Welterfassens war der politische
Individualismus, der diesen Namen kaum mehr verdient, mit seinen gleich-
macherischen Menschenrechten.

Wir stehen hier dicht vor dem, was Eckhart die „Abendschau" nannte.



Abendländischer Individualismus SöS

Geist und Natur wurden durchscheinend, transparent. Beide wurden nochmals

zusammengefaßt, zusammengeschaut von den größten Geistern der

darauffolgenden unvergleichlichen Zeit. Die Kreaturen wurden nicht mehr
fremd und feindlich, sie waren Künder des Heiligen. Aber immer noch war
es der Mensch, der Unteilbare, Unauflösliche, der sich eine beseeltere Welt
erschuf und in der Welt die Einheit, die Einung im letzten Grunde von
Gott und Natur suchte: der Denker in den Schächten des Geistes, im
Walten der Idee durch die Geschichte, der Dichter wiederum, der wie
Hölderlin „mit entblößtem Haupte" unter Gottes Gelvittern stehend „des
Vaters Strahl" fassen wollte.

Von diesem Boden gibt es für uns kein Entrinnen. Wir sind den

Dingen preisgegeben, erschreckenden oder staunenden Auges. Aber wir
suchen und sehen nicht die Dinge, sondern uns selbst und — Gott, Würden
wir das nicht mehr tun, dann wären wir vom innersten Grunde gelöst und
angelangt bei der Zivilisation, beim Verfall. Unser Heil liegt innen, nicht
außen. Die Welt im Osten und Westen mag ein Anderes suchen, wollen,
anpreisen. Wir bleiben bei uns selbst. Das Unteilbare, nicht das Summenhafte,

Quantitative; das Geheimnis, nicht die Vernunft; die Seele, nicht
die Materie ist unser Ursprung, unser Wesen, unsere Heimat. Das
Geheimnis der Weihnacht; die Gottgeburt in der Seele.

Zrauenlprik.

die fluferstanöenen.

Wenn sie tot sind, meine Träume
wirklich tot im Winterland —
warum sind mir denn die Bäume
und ihr Blühen so verwandt?
Und als hätten sie die Farben
von den Hellen, die mir starben?

Warum wäre in das Klingen,
das die Vögel und die Winde
und die langen blauen Stunden
zu dem Lied der Ferne schlingen,
wie mein Eigenstes gewunden?

Sind sie heimlich auferstanden?
Gehen nun zur Ferne ein,
und die Bäume streift ein Schein
von den wehenden Gewanden?


	Abendländischer Individualismus

