
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 7

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


384 Politische Rundschau

heute zu widerstehen vermag. Käme gleichwohl eine weitere, vielleicht selbst die

„Zweite Front", so könnte sie nur der Beschleunigung des Ablaufes
dienen nnd wäre dann wohl im wesentlichen zu diesem Zwecke auch ausgestellt. Im
wesentlichen: sonst wohl noch zur Sicherung des Westens gegen russische

Praeponderanz.
So scheinen denn, angesichts der Gesamtsituation des Reiches — seine

kontinentalen Verbündeten können kanm der Form nach noch mitzählen —, nunmehr jene
Perspektiven vorzuliegen, die gebieterisch nach einer Lösung rufen wollen,
Welches aber wäre diese Lösung? Vermag das Reich, im Hinblick ans die Gegebenheit

der Umstände, heute noch die Alliierten zu trennen? Wir zweifeln sehr daran,
Ist cs richtig, daß im Frühjahr in Stockholm deutsch-russische Verhandlungen

stattgesunden haben, und daß diese an dem Problem „Ukraine"
scheiterten, so mag sich nun dieser oder jener darüber seine Gedanken machen — heute,
da die Russen den Dnjepr überschritten haben und weit in das westliche Gelände
stoßen. Allein cs erscheint unbestritten, daß ohne Trennung der
Alliierten sür das Reich eine Lösung nicht mehr besteht — es

sei denn, es erfolge rasch jener radikale Schritt, von dem die Welt
nicht zn sprechen, kaum zu flüstern wagt. Und doch liegt etwas in der
Lust,,,

Jm Felde, 24, Oktober 1943, Jann v, Sprecher,

Kulturelle Umfthau
öasler Stuöenten spielen griechische MaMer.

Immer wieder überraschen uns die Basler Studenten unter der verdienstvollen
nnd hingebenden Leitung von Dr, K, G, Kachler mit der Aufführung griechischer
Stücke, Zweimal kam dieses Jahr Euripides zu Wort: am 20, Juni im Amphitheater
von Äugst mit dem „Kyklops", dem einzigen ganz erhaltenen griechischen Satyrspiel,
und am 26, September im Kunstmuseum Basel mit der „Iphigenie bei den

Tauriern", der Tragödie, die unseren größten deutschen Dichter zu einem seiner
schönsten Werke anregte. Beide Male wurde in Masken gespielt und den Chören eine

rhythmische und musikalische Untermalung gegeben, um so etwas von der ursprünglichen

Gestalt antiken Theaters ahnen zu lassen. Besonders schön trat dies naturgemäß

bei der Aufführung in Äugst in Erscheinung, mobei bemerkt werden muß,
daß der „Kyklops" griechisch gesprochen wurde, was dem Ganzen einen speziellen
Reiz verlieh, während die „Iphigenie", in der Übersetzung von I, I, C, Donner,
mit zum Teil echter antiker Musik gegeben wurde.

Entließ einen das Satyrspiel mit dem Eindruck heiterer Lebenslust, obschon
auch hier das allbekannte Thema von der Blendung des Polyphem vom Dichter zu
einer Verherrlichung griechischer geistiger Überlegenheit gegenüber barbarischem
Unverstand gesteigert ist, so war es bei der taurischen Iphigenie, wo letzten Endes
ein ähnliches Motiv behandelt ist, besonders die meisterhafte technische Behandlung
des Stosses, die fesselte und den Zuhörer in Atem hielt: zweimaliger Botenbericht:
retardierende Momente bis zur Wiedererkennung: Täuschungsmanöver und wunderbare

Rettung der Helden; endlich der vielgeschmähte „äeus sx msekins". Ein
Vergleich beider Stücke hinsichtlich ihrer Wirkung ließ uns die Befreiung verstehen,
die ein solches Satyrspiel, heiter und schwerelos, nach der seelischen Erschütterung
einer tragischen Trilogie bedeutet. Das war der richtige Ausklang eines anstrengenden

Tages im großen Theater am Fuße der Akropolis.



Kulturelle Umschau 335

Wer den Satyrchor sah und seine Angst und schlußendliche Freude über die
Befreiung aus dem Dienste des Polyphem miterlebte, und daneben den Chor der
gefangenen Griechinnen seiner Sehnsucht nach der Heimat Ausdruck geben hörte,
der mnßte sich fragen, warum Chor und Maske, diese beiden so ungemein theater-
gemäßen Mittel, auf der modernen Bühne fast gar keinen Zugang gefunden haben.
Und was für ungeheure Möglichkeiten bieten sie doch! Maske nnd Chor sind Abstraktionen,

die das Theater noch mehr in die ihm eigene Sphäre des Überwirklichen
heben können, und sie erst lassen seinen kultischen Ursprung erahnen. Wie die Maske
wirkt, begleitet vom entsprechenden Gebärdenspiel, das zeigte erschütternd der
geblendete Polyphem, zeigten Iphigenie und Orest in ihrer großen Wiedererken-
nnngsszene. Der Chor aber, durch die Maske jeder Einzelindividualität beraubt,
erhält so scinc besondere Funktion als überindividuelles, reflektierendes oder
mitfühlendes Ausdrucksmittel dcs Dichters zugewiesen, das in seinen lyrischen Partien
oft nnr zur Erwcckung gedanklicher und stimmungsmäßiger Assoziationen dient,
Bergessen Ivir auch uicht, daß nur männliche Stimmen in Erscheinung treten, daß
die Bühnenausstattung mit cinem Minimum auskommt und dic Musik sich in
einfachen, nnr dienenden Bahnen bewegt — so ergibt sich eine Gesamtwirkuug, die
dnrch diese abstrahierenden Mittel den Gedanken an die Realität des Geschehens
nicht nnstommen läßt und uns unwillkürlich in mythische Regionen verseht. Was
bedeutet da noch alle Kritik an der Charaktersührung odcr an inneren und äußeren
Uiuvahrscheinlichkeiten der Handlung, wie sie sich immer wieder gegen die antiken
Tragiker erhebt. Wie selbstverständlich, ja geradezu notwendig ist dann anch das
Erscheinen dcs „cksus sx wsekins" am Schlüsse der „Iphigenie" in der Gestalt der
Göttin Athcnc; dadurch erst erhält das Stück scine letzte kultische Weihe und damit
sür antike Begriffe auch seine letzte Existenzberechtigung,

Gcrndc bei der Aufführung der „Iphigenie", die noch etwas die letzte
Ausarbeitung vermissen ließ, ivurde wieder der Wunsch wach, daß doch einmal eines
unserer Bernfstheater den Versuch unternähme, eine griechische Tragödie so

aufzuführen, wic cs uns dic Basler in bezug auf die Aufführungstechnik gezeigt haben;
denn selbstverständlich lassen Sprache und Geste bei diesen Liebhaberaufführungen,
die es letzten Endes eben sind, nnr ahnen, welche Wirkung erreicht werden könnte,
wenn dicsc beiden wesentlichen Elemente mit Meisterschaft gehandhabt würden,

Andrs Lambert,

Vas Schauspiel in Zürich.
Der Theaterbesucher tut gut daran, beim Beginn einer nenen Saison aus

seine Reaktion gegenüber der Bühnenwelt zn achten. Er ist des Theaters in gewissem
Sinn entwöhnt, hat sich neue Frische nnd neue Unbefangenheit erworben und wird
für vieles hellhöriger geworden sein, als er es am Ausklang des Theaterwinters
war. Wer hätte nicht schon die Erfahrung gemacht, daß ihm die Schauspieler auf
einmal zu laut, zu forsch, zu abgekartet sprachen? Daß die Kostüme auf einmal
zugleich zu nah und zu fern vom Leben schienen? Daß die Kulissen mit Zauupfahl-
wintcn die Wirklichkeit herbeibeordcrten? All diese Eindrücke schleifen sich bei
weiterer Thcatergewöhnung ab, man abstrahiert von offenbar notwendigen Übeln und
konzentriert sich mit wertender Gerechtigkeit auf das schlechthin Wesentliche, Aber
jenes erste Unbehagen bei der neu einsetzenden Theatersaison hat doch auch seine

Richtigkeit und sollte bei der Wahl der ersten Stücke berücksichtigt werden.
Gewöhnlich wird als Austakt ein Stück gespielt, das als kultivierte Visitenkarte dienen

mag: ein einigermaßen sicher wirkender Klassiker, der weder vom Theater noch
vom Publikum aus besonderes Wagnis bedeutet. Das mag wirtschaftlich gesehen

richtig sein, psychologisch trägt es aber der zu erwartenden Theaterferne des Publikums

zu wenig Rechnung, Was wir in diesem Augenblick am wenigsten vertragen,
ist der Kompromiß, Wir gingen mit bei einer scheinbar völlig absichtslosen rea-



386 Kulturelle Umschau

listischen Aussührung, die die Bühnenrampe vergessen ließe oder aber bei einer
strengen Stilaufführung, die uns nicht einen Augenblick lang erlaubte, hier dic
Maßstäbe des Lebens anzulegen. Jede mittlere Lösung aber wird in diesem Zeit-
«unkt besonders Mühe haben, uns ganz zu überzeugen.

Das Schauspielhaus leitete seine Saison durch „W allen st eins Lager"
und die „P i c c o l o m i n i" ein. Mit einem Zürcher Regisseur über eine
Inszenierung des „Lagers" zu rechten, ist eigentlich an sich ein Unding; solange Raum
und Statisterie fehlen, wird ein solches Stück immer mager und atomistisch
zerfallen wirken. Eine Diskussion ist erst über den zweiten und dritten Teil von
Schillers Trilogie möglich, Schiller hat seinen Wallenstein nach langem Zögern
in Versen geschrieben, in Knittelversen das „Lager", wozu ihn wohl die derb zügigen
Reimspiele der Kapuzinerpredigt leitmotivisch bestimmten, in Blankversen den Rest,

Jn einem Brief vom 20, November 17S7 schreibt der Dichter: „Es ist nun entschieden,
daß ich ihn in Jamben mache; ich begreife kaum, daß ich es je anders habe wollen
können; es ist unmöglich, ein Gedicht in Prosa zu schreiben," Gibt es das überhaupt:
einen großen Dramatiker, der sich in seiner Wahl von Prosa oder Vers vergriffen
hätte? Wir glauben kaum, Ist diese Wahl auch oft erst das Ergebnis langer Zweifel,
so ist sie doch letztlich ausschlaggebend sür den Stil eines Werks und muß es absolut
bleiben in seiner Aufführung, Die Sucht der Moderne, sich über den Vers hinwegzusetzen

und ihn den Ohren des Publikums möglichst zu ersparen, wird sicher einmal
als eine der schlimmsten Jnstinktverirrungen unserer Zeit gewertet werden. Der
Vers bedeutet immer Distanz, Erhebung über das „Gemeine", Kothurn, Das ist
klar für stark stilisierte Werke mie etwa die der Antike oder der sranzösischen Klassik,
schwieriger wird das Problem in der deutschen Klassik und gerade im „Wallenstein"
mit scincm Reichtum an Elementen naher Wirklichkeit, Hier wird die Versuchung für
Regisseur und Darsteller groß, den Vers überfluten zu lassen im Drang der Handlung,

Hier den Stil zu finden, in dem die Welt dieses Dramas mit ihrem ganzen
Reichtum leben dürste und der doch hinter allem das durchgängige Formgesetz
spürbar machte, das gehört znm Schwersten jeder Regiekunst, Und es erleichtert die

Aufgabe kaum, daß sowohl ein deklamierter „Wallenstein" wie ein realistisch
zerraufter noch genug Krast in sich hätte zu packen. Darin liegt nur eine Versuchung
mehr, jeden Stil, ja sogar deren mehrere in der selben Aufführung gelten zu lassen.
Die Zürcher Aufführung scheint dieser Versuchung nicht selten erlegen zu sein. Reich
an schönen Einzelleistungen, die die Hand des leitenden Regisseurs sehr wohl
verspüren lassen, zeigt sie doch keine durchgehende Stillinie, vor allem nicht eine,
die sich der Versverpflichtung bewußt wäre. Namentlich in den Max-Thekla
Szenen wird ein ganz unsentimentaler, modern verhaltener Ton angestrebt, was
vielleicht für Frau Rakys Thekla notwendig war, sicher aber nicht für den Max
des Herrn Freytag, der in mancher dicht empfundenen Stelle erraten ließ, daß er
auch einem echten Max die weitktingenden Töne des großen Gefühls zu geben
verstanden hätte, Jn der sprachlichen Gestaltung des „Lagers" vollends wirkt sich die

Mißachtung des Verses oft komisch aus: wie Knollen in einer Sauce schwimmen
die Reime daher, und man muß sich schon schadlos halten am rhetorischen Glanzstück

der Kapuzinerpredigt, mit der Herr Heinz seine Sprachkunst wieder einmal
erwahrt, — Heute allerdings, wo es möglich ist, die Schiller'sche Trilogie in
kurzen Abständen auf sich wirken zu lassen, empfindet man die Stilunsicherheit der

Aufführung weit weniger. Das ist nicht zuletzt dem Wallenstein des Herrn Horwitz
zu danken. Ihm gelingt es, ganz klassisch distanziert zu sprechen und zu gestalten
und doch eine Figur voll widersprüchlichen, drängenden Lebens hinzustellen. Schiller
ist ein unübertrefflicher Prüfstein der Wahrheit: versteht es ein Schauspieler, eine

Schiller'sche Sentenz, die über ein Jahrhundert hindurch in allen Wassern der Vul-
garität gewaschen worden ist, wieder erstehen zu lassen, als wäre sie eben geprägt
worden, dann kommt seine Leistung aus den wahren Brunnen des Geistes, Bei
Horwitz ist es so. Er braucht keine ungewohnten Akzentverlagerungen anzubringen.



Kulturelle Umschau 387

er hat es nicht nötig, allzu Bekanntes zu verschatten und Nebenpartien apart in
neues Schlaglicht zu tauchen, bei ihm sind es die einfachsten, alltäglichen Wörter,
die nenen Glanz bekommen. Wer könnte seine Klage vergessen: „Die Blume ist

hinweg aus meinem Leben ,,," Oder: „Das Schöne ist doch weg, das kommt nicht
wieder" — simpelste Worte, vielleicht eingebettet in prächtigere — Horwitz läßt die

Pracht nur präludierend erklingen und sammelt den Sinn in der nuauslotbaren
Tiefe dcr Elementarbegriffe, Plötzlich weist man dann wieder, dass es kein schöneres
Wort gibt als „schön", kcin besseres als „gut". Und diese Erfahrung ist die eigentlich

klassische. Es ist kein Znsall, daß wir bei den oben angeführten Stellen denken

mußten an Mallarmss berühmte Definition der Wort gewordenen Blnuie ober an
die maßvolle Klage von Racines rasender Hcrmione um den toten Geliebten: „uns
si belle vie". Dem Romantiker schlägt das „Nichts Nenes nnter der Sonne" in sclbst-
zcrstörerischen Zynismus oder müde Melancholie aus, dem Klassiker in einen
tapferen Glauben an das ewig Alte und darum ewig Junge, Aber in solchen

Dingen erschöpft sich die Leistung des Herrn Horwitz nicht. Zwar kommt seine
Darstellung meistens eher ans der Wurzel des Wortes als aus der des Gestus, aber da

das Dichterwort ein gcstaltzeugendcs ist, so muß die volle Erschließung dieses
Wortes auch einen solches vermögenden Künstler zur Gebärde führen, Horwitzens
Wallenstein ist gegenüber früher noch nuancenreicher geworden, innig vcrwebcn
sich das Grüblerische und das Tätige, das Ausgelieferte und das Schlaue, das Magische

und das Vernünftige, So enthüllt sich als die innerste Tragik dieses Walleu-
stcin, daß in ihm die zwei Pole der Menschheit zum zerstörenden Blitz zusammenschlagen,

nämlich das Denken und das Handeln, Daß der Denkende nicht handelt
und der Handelnde nicht denkt, sind die zwei Mühlsteine, die die Menschheit zwischcn
sich zermalmen. Daß aber im geistigen Helden das Zusammentreffen der beiden
Pole wieder nicht das Ganze des Lebens, sondern das Ganze der Zerstörung zeugt,
das ist Wallensteins Tragik, der halb bleibt in seiner Wirkung, Meil er aus das
Ganze hin angelegt ist, — Am schönsten vielleicht wnrde die Leistung des Herrn
Horwitz sekundiert vom Questenberg des Herrn Ginsberg, der seine Rolle ganz
gelöst hat vom Odinm des glatten Heuchlers und sie zu ihrem tieferen Sinn des

echten Diplomaten hingeführt hat. Eine Welt geschliffener Höfischkeit liegt in seiner
Figur, seine Komplimente finden die Einheit von Sein und Schein, seine llmwege
sind die Geraden der Kultur, Noch nie sahen wir die Melancholie des Zivilisierten
richtiger. Aus der stattlichen Zahl fesselnder Leistungen in dieser Aufführung können
wir leider nur noch den schlechthin fugenlosen Bntler des Herrn Heinz nennen und
dic interessante, wenn auch undankbare Leistung Herrn Langhoffs als Octavio, Jn
cincr Tragödie der Glückliche zu sein, bringt immer Unglück: Octavio hat es schwer
beim Publikum, Langhoff überzeugte durch kluge Halbtöne mehr als im vollen
Ausbruch des Gefühls, das liegt irgendwo im Sinn der Rolle, — Über die Striche sei

hier nicht gerechtet. Hoffentlich fielen sie den Streichenden am schwersten. Seien
wir dankbar, daß es möglich ist, wieder einmal einen Gesamteindrnck vom „Wallenstein"

zn bekommen.
Hohe Erwartungen durfte man nach dem „Guten Menschen oon Seznan"

Brechts „Galileo Galilei" entgegenbringen. Das Stück — vor dem

„Guten Menschen" geschrieben — ist cin Bekenntnis zur menschlichen Vernunft und
geht in seiner philosophischen Substanz, wenigstens soweit bewußt ausgewertet,
nicht übcr das 18, Jahrhundert hinaus. Was Brecht an Galilei anzog, war eben
dies Vernunstgläubige, war aber wohl auch das Unheldische, Dieser Dichter der
Masse mißtraut mit einigem Recht jedem Heldentum als einem Schlupfwinkel
literarischer Verlogenheit, Dem tragischen Aspekt seiner Figur, daß Galilei, vielleicht
wider seine menschliche Einsicht, getrieben von seinem Geist der Menschheit die

„schlechte Unendlichkeit" ösfnet, daß cr als ein Gläubiger der Unglciubigkeit den
Boden bereitet, diesem Aspekt geht Brecht nicht nach. Schon anläßlich von Brechts
letztem Stück schien es nns ungerechtfertigt, daß das Publikum sich so stark — positiv



388 Kulturelle Umschau

oder negativ — in den Ideen Brechts verhakte, da doch das Dichterische und
dramatisch Kühne an ihm soviel zukunstsweisender scheint. Hier im „Galilei" vollends
ist das Mißverhältnis zwischen dcm Dichter und dem Denker ein sehr aufschlußreiches.

Der Dichter übt Verrat an dem Denker, dcr Denker an dem Dichter, Eine
der schönsten Szenen in dem Stück zeigt uns, wie ein junger Priester Galilei
ausmalt, wie die Armen, Ungeistigen in die Leere fallen würden, wenn sie einmal
die Welt der unendlichen Bewegung begreifen mühten. Wahre, ergriffene, ergreifende
Worte, Sie versickern in dem Stück, bleiben ohne Antwort und Entwicklung,
Warum? Wcnn diese Seite des Problems keine Beachtung verdient, warum zeigt
sie uns Brecht? Oder das Verhältnis znr Kirche, Der Inquisitor und der alte
Kardinal des Stückes sollen nach des Dichters Willen fraglos Unrecht bekommen:
wnrnm legt cr ihnen dann so richtige, so dichterische Worte in den Mnnd? Man
sage nicht, es handle sich da um die hohle Poesie von gestern. Diese Worte sind
wesentlich und zeugen für sich selbst. Was beim „Guten Menschen" so erschütternd
wirkte unter anderem: das Ausbrechen aus dem Parteischema in dic unentwirrbare
Wclt des Ganzmenschlichen hinein, das kündigt sich derart schon im „Galilei"
an. Und diese Linie wird sich im künstigen Werk Brechts sicher noch weiter entwickeln.
Ein Dichter, der sich grandscigneurhast Knalleffekte wie den des „Und sie bewegt
sich doch" versagen kann, der den Widerruf nnr indirekt zeigt, der die letzte Szene
des „Galilei" geschrieben hat, dieses ganz unpathetische Selbstgericht eines znr
Halbheit Erniedrigten, ein solcher Dichter hat noch einen weiten Weg vor sich, —
Die Aufführung war der letzten Brecht-Premiere nicht gewachsen. Ob die scheinbare

Historienatmosphäre des Stücks als Falle gewirkt hat? Sicher ist der „Galilei"

viel verborgener modern als der „Gnte Mensch", aber ihn nnn in historischen
Kostümen, in illusionsschassendcr historischer Kulisse zu spielen, ist doch wohl eine
Fehllösnng, Anch der Ansager hatte nicht zu einer körperlosen Stimme verringert
iverden dürsen. Eine gewisse nackte Neutralität der äußeren Gestaltung hätte dem
Stück besser angestanden, sie hätte wohl den typisch Brecht'schen Zweiklang vou
Lehrhnftigkeit nnd Dämonie zum Klingen gebracht. Es ist selbstverständlich, daß

Herr Stecket in seinem Galilei eine runde, saftvolle Figur auf die Bühne stellte,
das volkstümlich Pädagogische, das bäuerlich Schlaue, das menschlich Bedingte
brachte cr überzeugend heraus. Weniger vielleicht das eigentlich Geistige, weniger
auch das Italienische der Gestalt, llnd wenn schon nicht Jtalien, so hätte doch

wenigstens nicht Berlin anklingen dürfen — so wenig wie in Galileis Jüngern
die schweizerischen Kehllaute, Aber all dies wagt man kaum anzumerken, wenn
aus einem Künstler die doppelte Verantwortung der Regie und der Hauptrolle liegt.

Welchen Einklang dcr Schauspieler die Regie Stöckels zu schassen vermag,
zeigt aber wieder einmal seine Inszenierung von Tolstois „Und das Licht
leuchtet in der Finsternis", Hatten wir beim bloßen Lesen die stärksten

Zweifel an der dichterischen Tragkraft dieses Stücks nicht besiegen können, so

geschah in der Aufführung das Unerwartete, daß wir gefesselt waren von Anfang an
und nns das Ende erschüttert entließ. Und das durch ein Stück, dessen letzter Att
fehlt, das lange Partien Philosophisch und theologisch unzulänglicher Erörterungen
enthält, das autobiographische Abreaktion, literarische Ersatzhandlung sür ungetanes
Leben ist in einem Grad, der selbst für unsere selbstbezogene Literatur ungewöhnlich

ist. Durch ein Stück, dessen Held und den vielen Ungereimtheiten seines Denkens
der Gegenspieler fehlt, Aber eine solche menschliche Dringlichkeit höchster Würde
steht hinter der philosophischen Unzulänglichkeit, daß wir diese zuletzt nur noch als
ein demütiges Eingeständnis menschlichen Unvermögens fassen, Tolstoi beschreibt sich

selbst, fast nnverwandelt, doch ist der Dichter in ihm so stark, daß er noch sich selbst

zur losgelösten Gestalt macht und seine Nebenfiguren nicht zu Schemen erniedrigt.
Die Zürcher Aufführung wußte diese realistisch gezeichnete Welt mit Treue
nachzubilden, wobei in dem vorzüglich gesammelten Ensemble auch weniger erfahrene
Leistungen auf die Einheit des Ganzen gerichtet waren, Zmei Darsteller seien



Kulturelle Umschau 389

besonders ermähnt durch ihre ans Gespenstische grenzende Lebendigkeit: Sarynzew-
Tolstoi nnd seine Frau in der Verkörperung durch Herrn Heinz und Frau Fries,
Diese Rolle ist der Höhepunkt von Frau Fries' bisheriger Zürcher Laufbahn,
Unüberwindliche Verschlossenheit für alles, was ihrer Welt gefährlich werden könnte,
vernagelte Sanftmut, weichherzige Borniertheit, liftige Unschuld — alle diese Seiten
der Figur kamen unübertrefflich zum Ausdruck, llnd daneben dcr Sarynzcw des

Herrn Heinz, Diese Leistung erzengt im Zuschauer jene sehr seltene Seelenlage,
wo dic Ergriffenheit sich mit dem hellhörigsten Interesse für technische Finessen paart
— Dinge, dic zumeist sich ausschließen, Sarynzew macht sich daran, sein Gut aus
seine Frau zu überschreiben, was er eben noch als unmöglich abgewiesen hatte. Man
hält den Atem an: Mird dcr Darsteller betont zögern? wird er in aussahrender
Gebärdc unterzeichnen? wird er — Er unterschreibt im Rhythmus des Alltags,
und nichts anderes scheint überhaupt möglich gewesen, Uberhaupt, wie weiß dieser
Mensch nachzugeben, wie akzentlos setzt er seine Niederlagen, Je tiefer er
enttäuscht >vird, desto stärker ergreift cr. Das Gebet am Ende: Sarynzew liegt auf
dcm .Kanapee, faltet dic Hände über dem Leib, so macht es mancher in der Ver-
dauungssicstn, hier ist cs dic nnpnthctische Gebärde der Ergebung in das Los dessen,
der Gott z» schlccht mar zum Märtyrer, Man geht aus dem Theater mit ähnlichen
Empfindungen Ivic von Michelangelos Sklaven, Hier mie dort hat das Schicksal
ein Kunstivert vollendet, indem es seine Bollendung verhinderte. Daß es Fragment
blieb, ist seine wahre Form,

Noel Cowads „Weekend" verdankt scinc Ausnahme' in dcn Spielplan
wohl dem Ersolg von ,,Ir> vvlriek ve ssrvs" dcs selben Künstlers, Der Name abcr
bindet hier allein, Coward hnt eincn langcn Wcg gemacht seit dem „Weckend",
Dieses ist cin leichtes, spritziges Stück, das entwicklungslos viel zu Meit ausgcsponncn
scheint, dcn Schauspielern aber die in Zürich wohl genutzte Gelegenheit gibt, ihren
Witz zn üben. Daß hier Therese Giehse einmal ihre komischen Möglichkeiten wieder
nuslcbcn dars, ersreut besonders, man sah sie iin letzten Jahr allzn wenig. Hier
in dcr Rolle einer ehemaligen Schauspielerin, die die ganze Wirklichkeit init Theater
verseucht und dauernd hin nnd her pendelt aus der Grenze, die Spiel nnd Leben
trennt, findet diese Künstlerin von großer Krast den nötigen Spielraum innerhalb

eines ihr würdigen Ensembles,
Es scheint uns ein wichtiges Ereignis nicht nur des deutschschweizerischen,

sondern auch des gesamtdeutschen Theatcrlebens, daß dic Zürcher Studenten, ermutigt
durch Professor Emil Staigcr nnd geführt von Otto Boßhart, es unternommen
habe», den „Papinian" von Andreas GrypHins aufzuführen. Damit ist
cin crstcr Schritt gemacht, diesen machtvollen Dichter, von dem nns auf der Schule
noch die klügsten Lehrer nur das Zerrbild lächerlichen Schwulstes entwarfen, dcm
Erlebnis unserer Zeit wiederznschentcn.

Braucht cs dazu Dilettanten? Emil Staigcr behauptete es in seiner
Einführung mit Überzeugung, Wir gehen mit ihm einig insofern, als eine finanziell
eingeengte Berufsbühne es kaum ohne größere materielle Einbußen wage,, dürfte,
Gryphius vor einem für solche Kunst völlig nngeschnltcn Publikum zu spielen. Der
„psychologische Kammerstil" ist nicht nur eine Marotte der Bcrussschanspicler,
erklärlich aus bequemer Routine und letzllichcm literarischem llngenügcn, er ist großenteils

eine Anpassung an den weithin herrschenden Zeitgeschmack, Völlig einig gehen
wir dann mit Professor Staigers einfühlsamen Worten darin, daß Gryphius
gespielt werden muß, daß wir es uns nicht leisten können, solche Wortkunst zum
Schweigen zu verdammen. Doch wünschten wir, man erlaubte Berufsschauspielern
— nnd gerade die besten in der Schmeiz mären gut genug dafür — eine Aufführung
dcs „Papinian" zu erarbeiten. Ohne Rücksicht ans den materiellen Erfolg, ohne

Zngeständnissc an den Mehrheitsgeschmack, ohne jene Hast und äußere Beengtheit,
die z,B, an unserem Schauspielhaus dic Fragen der äußeren Gestaltung meist zu
cincr Verlegenheitslösung gedeihen läßt. Man eröffne einer Gruppe erstklassiger



390 Kulturelle Umschau

Schauspieler einmal einen Gryphius-Kredit, man hole dann alle am strengen
Theaterstil Interessierten heran — das wäre ein epochemachendes Ereignis unseres
geistigen Lebens, dem andere gleichgeartete folgten und dies bald unter Mitwirkung
auch des großen Publikums, Solange aber dieser Versuch mit einer Berufsbühnc
nicht gemacht wäre, könnte wohl die Frage nicht eindeutig zugunsten der Liebhaber-
aussührung beantwortet werden.

Das Spiel inr Treppenhaus der Zürcher Universität bewegte sich zwischen
den erstaunlichsten Gegensätzen: schlechthin rührende Ungeschicklichkeit in Einzelheiten
der äußeren Gestaltung und daneben schlechthin erschütternde Talentproben der
jungen Darsteller (allen voran die Kaiserinmutter Julia), Der fast kindlich
leidenschaftliche Einsatz solcher Liebhaberaufführungen hat ja freilich immer etwas, was
dem Zuschauer ans Herz geht und ihn in eine Stimmung versetzt, die ihn sogar die

auf einer Berufsbühne schlimmsten Entgleisungen mit irgendwie berechtigter
Zärtlichkeit annehmen läßt. Wie menschlich bezaubernd (und wie deutschschweizerisch!) war
es z, B,, daß der Chor seine wahre Stimme jeweils erst fand, menn er im Dunkeln
sprechen durfte. Aber es muß doch gesagt werden, daß die Ausführung in weiten
Teilen nicht den Stil antithetischer Strenge, wie ihn Gryphius fast in jedem Vers
sordert, herausbildete, sondern meist weich und psychologisierend blieb. Von wenigen
Ausnahmen abgesehen spielten diese Jungen weniger aus bewußtem Stilwillen,
sondern aus Ungeschicklichkeit stilisiert. (Ist vielleicht die Psychologie doch weniger
tot, als gewünscht wird?) Die — übrigens individuell interessante — Leistung eines
Bassian blieb dem üblichen Bühnenstil durchaus verpflichtet. Merkwürdig menig
nutzte man anch die verlockend vorgebildete Symmetrie der Bühne ans. Auch hier
murde vielmehr im Sinn individualistischer Auslösung als strenger Antithetik
gearbeitet. Immerhin — dann und wann ergaben sich Augenblicke eindeutigen
Gelingens: menn die großartig sprechende Thenns oben an der Treppe vor dem

dnnkelgähnenden Fenster die Furien beschwört und der hallende Hof (welcher Helfer
dieser Kunst!) das Wort ins Endlose verlängert — wenn die Furien ihr Terzett
sprechen zu den Amboßschlägen — wenn die Stimme des Gewissens in Bassinn vom
Ehor in machtvoller Ausweitung übernommen wird. Letztes Stannen überkam dann
wohl jedcn Zuschauer, wenn er erleben mußte, daß es eincm jungen Mädchen
gelang, dic Szene glaubhaft zu machen, mo die Königin befiehlt, ihrem Feind das
Herz aus dcm lebendigen Leib zn reißen. Da lvnrde das scheinbar Unmögliche
möglich.

Wir danken den Zürcher Stndenten: wir wissen um einen großen deutschen
Dichter mehr, Elisabeth Brock-Sulzer,

Anmerkungen zu öem Plm „Pastor angelicus".
Neulich ivurde ein Film aus einem französischen Nonnenkloster gezeigt, dcn

die Presse ziemlich rühmte. Wir sahen ihn nicht? doch wollte uns dünken, daß das
innere Lcbcn eines Klosters nicht vvr prvfnne Augen gehört, Ist einmal die Klausur
für dic Neugierigen durchbrochen, wo bleibt dann noch cine grundsätzliche Grcuzc
gegen Sakralzcrcmonien auf Bali inmitten eines Ringes von Cook-Reiscgcsell-
schaften? Handle es sich aber nm Propaganda, so erscheint solche hier doppelt
unzulässig. Es gibt zuweilen echte unmittelbare Berufungen zu klösterlichem Lcbcn
— zu einem Wege, der äußerlich und innerlich so hart ist, daß er nur unter jener
eindeutigen Berufung ohne Beschädigung gegangen werden kann. Also wäre
Propaganda diesbetrcffs strengstens zu unterbinden; daß das nicht geschieht, ist nns
natürlich bekannt.

So gingen wir ohne gute Erwartung in den „Pastor angelicus" (diese
Bezeichnung erhält der jetzige Papst in der sogenannten Malachias-Weissagung), Jn
einer Hinsicht fanden wir uns angenehm enttäuscht: Es werden hier kaum Dinge
gefilmt, die nicht gefilmt werden können. Doch vermochten mir mit der Meinuug



Kulturelle Umschau 391

des Films nicht einig zu werden über den Wert der Dinge, die man am religiösen
Leben eben filmen kann. Was uns vorgeführt wird, ift wenig anderes als
Riesenarchitekturen, Kolossalstatuen, immer neue Durchblicke durch Fluchten von
Prunkräumen, Volksszenen, Massenaufzüge, Staatsakte, die äußere Zurüstung eines
diplomatisch betriebsamen Hofes, an dem jeder Atemzug an wartenden Würdenträgern,

an Reihen von klirrend präsentierenden Garden entlang geht, die
entscheidenden Dinge sich aber doch zwischen einigen sorgfältig abgestuften Händedrucken

lächelnd und lautlos abspielen. Zwischen den Mächtigen und der Menge
scheint dcr Einzelmensch mit seinem einmaligen Anliegen zn Boden zu fallen, und
was durch die Leere zwischen diesen beiden Eckpfeilern unhemmbar hindurchwandert,
ist nur der jämmerliche Aufmarsch der Erniedrigten und Beleidigten, der
Kriegskrüppel, welcher das Herz sich zusammenkrampfen — und jedes Mittel begrüßen
läßt, das ihnen einen Augenblick ihr Schicksal in Verklärung erscheinen läßt, nämlich

durch die geglaubte und damit wirkliche Segenskraft gutwilliger Mcnschen-
gebärde.

Der eindrückliche Charakter der gesamten Vorgänge beruht auch auf ihrer
Verwachsenheit mit ihrem Rahmen, Diese antikisch kühlen Renaissance- Banken, dieser
zeremonielle Barock mit seiner unaufhörlich werbenden Außcnwendung — wie
verdolmetscht sich das wechselseitig mit dein ganzen machtvollen, imposant in seiner
Überlieferung ruhenden Gebäude der kirchlichen Organisation, Der Petersdom ^dieser
Eindruck an Ort und Stelle bestätigte sich uns hier wieder) ist besonders in seinem
Inneren die steingewordene propägsnäs Lckes, in der alles sä Kominsm geplant
ist. Der Mensch wird dnrch Massen niedergewnchtct. Die absoluten Abmessungen
sind zn groß, nnd damit iverden die Proportionen ausgerenkt; denn an sich hat jede
Form ungefähr eine ihr zugeborene absolute Größe, Der Begleittext nennt diese

Kirche die „Zitadelle Gottes", das „Herz des Christentums", den „erhabensten
Tenipel dcs Universums", Aber immer wieder entdeckten wir in uns inmitten
dieser römischen Atmosphäre, in deren mächtiger Ganzheit das alte Rom keineswegs
nur den Kürzeren gezogen hat, die Sehnsucht nach dern unsinnigen, unhemmbaren
Aufschießen gotischer Pfeilerbündel, nach dem warm verklärten Licht einer Fensterrose,

wic sie in den großen Kathedralen des Nordens blühen. Und immer wieder
mit geradezu Gottfried-Arnold'schen Akzenten die Frage: Was hat dies alles mit
dein Ziminermannssohn von Nazareth zn schaffen?

Natürlich ist die Frage auf diese Weise falsch gestellt — weil zu einfach. Man
muß da dialektisch denken. Allerdings kann man auch zu dialektisch denken. Dann
kann man schlechthin alles rechtfertigen, Jm Kern aber ist es natürlich richtig, daß
das rein Innerliche weder an sich noch besonders für die Vielen allein genügt oder
auch nur möglich ift. Die Menschen wollen auch das Äußere, und dies Verlangen
ist nicht unberechtigt. Natürlich ergibt sich daraus notwendig viel Veräußerlichung,
Verflachung, Verfälschung, Aber so gewiß es sich bei diesem Film immer wieder
auch um ein „Theater der Zehntausend" handelt, bei dem Massenmesen Massen-
sensationen genießt, so gewiß drängt auch immer wieder ein Urgefühl hervor, das aus
tief menschlicher Verlassenheit heraus Schutz sucht und einen Augenblick da sindet.
wo kaum absehbare Dimensionen von Raum und Zeit in unerschütterlicher Selbst-
überzeugtheit stetig erfüllt werden. Es gibt hier Augenblicke, wo sich in Blick und
Gebärde an den Papst hin echte Menschlichkeit auslebt — sofort daneben auch
Allzumenschlichkeit, wie in dem grauenvollen Beifallklatschen nach religiösen
Handlungen, die der Papst vor der Masse vornimmt.

Doch selbst dies Allzumenschliche ist noch kein absolut stichhaltiger
Verurteilungsgrund, Denn große, sich des Wirklichen bemächtigende Gestaltung eines
Geistigen hat diesen Dunstkreis von Falschem, Geringem, Lügen Strafendem um
sich; und wer wollte wegen dieser Bedingtheit den Menschengeist das Gestalten
überhaupt aufgeben sehen? Es ist nur die Frage, ob hier auf der Leinwand in
dieser Sache eine große Entscheidung getroffen wird. Die gewaltigen Formen, in



392 Kulturelle Umschau

die da vor uns die Menschen sich betten, sind von Kirchenfürsten getürmt worden,
bei denen oft genug das Gewicht von Brutalität und Laster dem Gewicht ihrer
Gestaltungskraft recht nahe kam. Davon ist heute nicht mehr die Rede, Aber ist
dasür nicht dic Organisation zn eincm Apparat geworden, der das Negative darum
uicht mehr zn tragen vermag, weil auch jene positive Krast sehlt, die dic eigenen
Umschläge ins Gegcnteil beinahe rcchtscrtigt? Es drückt sich hierin eine licse Tragik
der Gegenwart aus, Abcr sollte man dann aus solcher kollektiven Begrenztheit des

Menschlichen — aus der Not eine Tilgend machen, und das Ouantiiative mit diesem
triumphal guten Gewissen bis zur Ermüdung nnd Erdrückung zeigen? Das Eigentliche

ist schließlich doch das Innerliche; nnd da cs sich nicht filmen läßt — so kommt
cs etwa zu dem Eindruck, die Größe eines frommen Papstes (nnd um einen solchen

handelt es sich hier) bestehe in dcm fast übermenschlichen Opfer, unaufhörlich und
in kleinster, beinahe nichtssagender Münze auszugeben, was keiner von Menschenmaß
in diesem Umsang zuvor einzunehmen vermag. Aber wie weit ist dieser Film von
solchcn Gedanken! Es wird uns das Fenster des Papstes vorgesührt, dessen Läden
vor allen andern aufgehen, nach allen andern sich schließen. Ein Zug, der aus den

Kleinbürger scinen Eindruck nicht vcrsehlen wird. Als läge das Mindeste daran,
wann dcr Papst aufsteht, wie lange er abends arbeitet — falls er nur ein guter,
kluger nnd starker Mcnsch ist.

Der Film ist rccht gnt gemacht; er bedient sich nicht ohne Virtuosität dcr heute
erreichten technischen Möglichkeiten, Dic Barockbauformen und -Bildwerke mit ihrer
heftigen, obcnhin gefrorenen Dramatik durch Wandernlafsen der Kamera in vicl-
sältiger Bewegung zu zeigen, wird ihrem Wesen nicht übel gerecht, Wcnigcr
angebracht ist cine ähnliche Methode bei größeren Gemälden, bei denen die Bemegnng
der Aufnahme-Maschine oft nur zu einer sinnlosen Zerreißung des ruhenden
Zusammenhangs führt, Entgleisungen sind nicht hänsig. Wir rechnen als leichtere
Fälle dahin, wenn eine Ausfahrt dcs Papstes im Auto mit einer heroisch
-monumentalen Orchestersuge bcglcitet wird — oder wcnn zu Gesang des sixtinischeu
Chores gezeigt wird, wie man sich in der Vatikanischen Pinakothek der modernsten
Techniken znr Wiederherslcllnng beschädigter Bilder bedient — oder gar wenn die
ernsten und würdigen Beschwörungen des Papstes au die Machthaber vor dcm
Kriegsausbruch hier mit naiv stolzer Vorsührung der blitzblanken Sendcapparatur
illustriert werden.

Ernster ist es, wenn bei einem Empfang von Klosterfrauen, bei dem jede dem
Papste einige persönliche Worte zusprechen darf, dic jungen und schönen Nonnen iu
Gcsichtsausschnitt vorgcführt werden — über diese Verwilderung der Propaganda-
Gesinnung braucht nichts gesagt zu werden, Daun der Hauptpunkt — übcr dcn zu
reden cs einen Entschluß braucht. Die katholische Messe verkörpert einen der größten
nnd crlöscndstcn Gedantcn, zn denen sich die Menschheit erhoben hnt: die objektive
und gewährleistete Gegeuwart Gottes sür die leeren, dürftigen, verlassenen
Menschen; nnd auch wer sich diese tröstliche Lehre nicht zn eigen zu inachen vermag,
tvird sich der Ehrfurcht davor nicht enthalten. Der Außenstehende sollte denken,
daß hier alles an wirkliche, nnübertrngbarc Gcgcuwärtigkeit geknüpft sei. Nun,
hier wird gefilmt, wie der Papst an dem ihm vorbehaltenen Altar in St, Peier
eine Messe zelebriert, und die Wandlung, das Allerheiligste, wird in Vergrößerung
gegeben. Hat cs einen Sinn, Päpstlicher zu sein als der Papst? Wenn man den
Gedanken wagt, daß alle wesentlichen Formen dcs Geistes in einem tiefen
Verhältnis zucinandcr stehen und damit cin Recht aneinander haben — dann ja. Neulich

erlebten wir in einer Wirtschaft in der Jnnerschweiz eine Radioübcrtragnng
dcr Messe, Die Bauern jaßten weiter, ohne mit der Wimper zu zucken,

Propaganda! Anch dic schlichteste „Verkündigung" ist Propaganda; aber wo
ist dic Grenze zu jener Propaganda, die alles falsch macht nnd an der die Gegen,-
wart krankt wic an einer Krankheit? Hier ivurde sie jedenfalls mehrfach
überschritten, Erich Brock,


	Kulturelle Umschau

