
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 6

Artikel: Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons

Autor: Arcis, Max d'

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zur Frage der Solidarität im Verkehrswesen 317

mus noch ein Etatismus, der hauptsächlich den Schutz des im öffentlichen
Verkehr investierten Kapitals verfolgt, können die richtige Lösung bringen.
Das eine Extrem, der absolute Verkehrsliberalismus, d. h. die Entstaatlichung

der Bahnen unter teilweisem oder vollständigem Rückzug der öffentlichen

Garantie für die Bahnanleihen, die Entschuldung der Bahnen
ausschließlich auf Kosten der Gläubiger, der Verzicht auf die Bahnsanierung
mit öffentlichen Mitteln, die volle Freiheit des gewerbsmäßigen
Privatverkehrs, die Aufhebung des Verbotes des gemischten Verkehrs etc,, steht

gar nicht zur Diskussion, Dagegen ist zu befürchten, daß eine auch den

Eigenverkehr umfassende Intervention des Staates weniger die gesunde

Weiterentwicklung und Verbesserung des Verkehrswesens bringt als die

Beseitigung drohender finanzieller Schwierigkeiten des öffentlichen
Verkehrs unter Anwendung von Mitteln, die mit den bisher geltenden
Auffassungen über individuelle Freiheit und wirtschaftliche Evolution im
Widerspruch stehen. Dic von 8ps«tutor aufgestellten Thesen müssen Praktisch

zn einer sehr gefährlichen Stagnierung des Verkehrswesens und einer
totalen Beherrschung des Verkehrs durch die öffentlichen Verkehrsbetriebe
führen, Solidarität ist ein viel zu schönes Wort für eine so unfruchtbare und
in ihrem ganzen Wesen unkonstruktive Politik,

Die Cröe unö öie Zeit in öer Philosophie
Gustave Thibons >.

Von Max ö'flrcis.

(^st es nicht ein Geschenk der Vorsehung, wenn man einem Menschen be-

gegnen dars, mit dem man sich auf den ersten Blick durch vollkommene
Gemeinschaft des Denkens verbunden fühlt?

Jch habe es nur zweimal erlebt; Gustave Thibon ist der zweite.
Um die Wahrheit zu gestehen, muß ich zugeben, daß ich die Begegnung

gesucht hatte. Beim Lesen des Philosophen war mir die Lust gekommen,
den Menschen kennen zu lernen. Aber die üblichen Zusammentreffen in
einem Salon am Ausgang eines Vortrages sind mir widerwärtig; alles ist
da gefälscht durch einen Hof schwärmerischer Bewunderer, die gewöhnlich
recht wenig von den Gedanken des Meisters, den sie umringen, verstehen.
Übrigens hatte ich mir sagen lassen, daß Thibon der letzte sei, dem man
sich bei solchen Gelegenheiten mit Vorteil nähere.

Aus diesem Grunde faßte ich den Entschluß, ihm an einem Tage, an
dem er in Genf weilte, ohne alle Umstände anzuläuten, um ihn zum Frühstück

zu mir zu bitten. Abgesehen davon, daß wir einen gemeinsamen Freund

Von den Werken Gustave Thibons erschien bisher in deutscher Sprache:
„Feste Erde", Aehren-Verlag, Zürich 1943,



318 Max d'Arcis

besaßen, wußte er nichts von mir. Trotzdem nahm er meine Einladung
mit einer Bereitwilligkeit und Einfachheit an, die mich entzückten.

Mit niemandem bisher habe ich mich so rasch auf dem Boden genau
gleicher geistiger Interessen getroffen. Daher ist es mir ganz besonders
lieb, Gustave Thibon hier einzuführen.

Jch habe mich über die Art und Weise, in welcher ich diesen Artikel
abfassen wolle, lange besonnen. Sollte ich den Versuch unternehmen, ein
Gesamtbild der Philosophie Thibons zu entwerfen? Das hätte mich zu einer
gewissen Seichtheit gezwungen. Nun eignet sich aber nichts weniger zu
oberflächlicher Betrachtung als das Gedankengut dieses Philosophen; es

liegt ganz in der Tiefe. Daher habe ich nach reiflicher Überlegung
beschlossen, meiner Studie deutliche Abgrenzungen zu setzen.

Jch lasse absichtlich alles, was bei Thibon spezifisch französisch ist,
beiseite — denn in den Zeiten, die wir heute durchleben, ist es schwer, nationale

Gegenstände unbefangen und ohne Parteilichkeit zu erörtern — und
betrachte hier einzig das Element der Menschlichkeit in seinem Denken,

Und auch da sehe ich mich gezwungen, eine Auswahl zu treffen. Darum
ist dieser Aufsatz im besonderen zwei wesentlichen Faktoren gewidmet, die

nach meinem Empfinden die ganze Thibousche Philosophie beherrschen: die
Erde und die Zeit.

Aber bevor wir uns ihnen zuwenden, ist es nötig, den Menschen
Gustave Thibon in seiner täglichen Umgebung zu sehen; bei ihm läßt sich

das Denken schwerer als bei anderen von seiner Person und seinem
Zustande abtrennen.

Der Mensch.

Forderte man mich auf, Gustave Thibon mit möglichst wenigen Worten
zu charakterisieren, so genügten mir drei: bäuerlich-christlich-meditativ.

Bauer ist er nach seiner Abstammung und nach seinem Herzen, Es

genügt ihm nicht, die Erde, über die er sich bückt, um ihrer selbst willen
zu lieben, ohne die tiefen Gründe dieser Anhänglichkeit recht zu kennen. Jm
Gegenteil treibt es ihn, diese Gründe aufzusuchen und ihnen nachzusinnen.
Die einsame Meditation beim Schneiden seiner Reben oder abends nach

strengem Tagewerk hat ihn dazu geführt, in seiner Erde die Quelle aller
stofflichen Wahrheit zu finden, wie er in Gott die Quelle aller geistigen
fand.

Denn die Erde spendet Thibon mehr als das tägliche Brot, Gewiß, er
liebt sein Bauernhandwerk, um nichts in der Welt gäbe er es auf. Die
braunen Schollen, die gradlinigen Furchen, die Reihen der Rebstöcke —
das ist sein Reich. Der Boden ist für ihn eine Wirklichkeit, ist sein Existenzmittel,

sein Hab und Gut, Aber darüber hinaus konnte er aus ihm das Beste

seines so vollen und weiten Denkens schöpfen. Die Erde ist für Thibon, was
der Sockel für das Bildwerk: der notwendige Stützpunkt, ohne den alles
zusammenstürzt und zu Staub und Nichtigkeit wird.



Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons 319

Den Bauern formt die rauhe Schule der Natur. Er ist in seiner
täglichen Arbeit der Erde nahe. Er ist auch dem Himmel nahe, dessen Zeichen
er beobachtet, an dem er den Fruchtbarkeit bringenden Regen sich sammeln
oder das verheerende Unwetter sich vorbereiten sieht. Zwischen Himmel
und Erde ist er dem Rhythmus der Jahreszeiten, den Zufälligkeiten der

Witterung unterworfen, der ewigen Erneuerung aller Wesen und Dinge —
ich möchte sogar sagen: einer blinden Schicksalsmacht.

Wollte er sich in einer Halbphilosophie versuchen, fo könnte ihn aus

all dem ein Gefühl der Schwäche, fast der Beängstigung ergreifen. Aber
im allgemeinen begnügt sich der Erdmensch mit seiner rauhen täglichen
Wirklichkeit. Dem Städter erscheint sein Denken kurz und langsam. Es

gewinnt jedoch an Tiefe, was es an Oberflächcnansdehnung entbehrt. Und

seine geduldige Unterwerfung unter die Ordnung der Schöpfung bereitet
auf ganz natürliche Weise den bäuerlichen Geist auf den Glauben vor. Der
Landmann ist zu eng mit der Natur verbunden, um ihre Hierarchie uicht
anzuerkennen und sich selber nicht als eine Stuse dieser Hierarchie zu fühlen,
dem Willen des Herrn der Welt Untertan, Man darf sich deshalb nicht
darüber wundern, daß der Glaube auf dein Lande fortdauert, während er in
der Stadt verlorengeht.

Nach langem, gründlichem Uberlegen all dieser Dinge hat Gustave
Thibon, durch seine Erziehung und die Neigung seines Herzens Katholik,
seinen Glauben mit dem Denken bekräftigt. Und was bei ihm vor allem
auffällt, das ist das wunderbare Gleichgewicht zwischen seinem leiblichen
Jch und seinem geistigen Ich, diese innerste Übereinstimmung zwischen Stoff
und Geist, die ihn zu dem tief menschlichen Denker der «Ks Iis äs
^ä«ob"2) und des „0s3tiu äs I'Homms^^) macht.

Aber nun werde ich mit einemmal gewahr, daß die drei Adjektive
„bäuerlich, christlich, meditativ" keineswegs genügen, die Persönlichkeit
Gustave Thibons zu umreißen. Ihre Weite und Frische fangen sie nicht
ein, und auch über die Willenskraft sagen sie gar nichts aus, mit der sein

Verstand sich an geistigen Übungen geschult hat, und durch welche er zu
eineni der bedeutendsten Philosophen unserer Zeit, mit durchsichtigem Stil
und gedrängten, lebendigen Bildern, geworden ist,

Thibon ist Autodidakt, Er besitzt keinen Universitätsgrad. Wie die

anderen Buben seines Dorfes hat er ein paar Jahre lang die Bänke der

Genieindeschule gedrückt; weiter sind seine Studien nicht gediehen. Wenn

man nun aber weiß, wieviele Geister die Primarschule unheilbar verdorben
hat, dann wundert man sich über so viel Kraft und so viel Reinheit in dem

seinigen. Aber für ihn bedeutete die Schule eben nur einen Durchgang und

nicht, wie für so viele andere, einen Abschluß. Schon die ersten annähernden

Begriffe, die er in ihr über das Wesen der Dinge erhielt, ließen ihn

y bei Lardanchet! Lyon 1942.
2) bei Desclee, de Broumer; Brügge 1941,



S2« Max d'Arcis

die Beschränkung unseres Wissens ahnen und zeigten seinem Gefühl, wie
viel Geheimnis es unangetastet bestehen läßt. Sein Geist lechzte danach,
mehr zu erfahren. Ohne sich von der Bodenarbeit abzukehren, lernte er
für sich allein Lateinisch, Griechisch, Deutsch und Mathematik, Er las die

Philosophen und die Dichter. Thomas von Aquino, Pascal, Nietzsche,

Johannes vom Kreuz waren seine Lehrer,
Aber Thibons Wunder — denn in ihm offenbart sich ein wesentlich

christliches Wunder — besteht darin, daß er sich von seinem Wissen nicht
berauschen läßt, daß er seinem Geiste nicht erlaubt, von einer Philosoph:-
schen Schimäre angelockt ins Uferlose zu schweifen.

Indem ich dieses schreibe, kann ich mir nicht versagen, Rousseau zum
Vergleiche heranzuziehen, der ebensalls Autodidakt war, dessen Denken
jedoch kein Glaube in Maß hielt.

Während Rousseau dem Menschen die „gute Natur" zubilligt, sieht ihn
Thibon zwar mit der Liebe, die alles verstehen hilft, aber durch keine

Verschönerungsbrille und ohne Nachsicht,
Wenn Rousseau den Menschen als ein Wesen an sich, ein höheres und

vervollkommnungsfähiges, betrachtet, so erblickt ihn Thibon in der
allgemeinen Ordnung der Schöpfung, und schwach, verführbar, in eine von
Gott gewollte hierarchische Abstufung hineingestellt,

Jch glaube mich nicht zu irren, wenn ich dieses wunderbare
Gleichgewicht, diese tiefe Gesundheit und den Scharfblick, die das Kennzeichen
der Thibonschen Philosophie sind, daraus erkläre, daß er als Christ die

Demut besitzt, welche vor den Fehlern der Überheblichkeit bewahrt, die

Liebe, welche die Quelle allen tiefen Verständnisses ist, und die Unterwerfung

unter den göttlichen Willen, die den Geist vor den Verirrungen eines
theoretisch unbegrenzten Denkens schützt.

Jn der Erde verwurzelt, aber mit seinem Geist den Himmel erfliegend,
so erscheint Gustave Thibon dem, der ihn kennt, dem, der ihn liest.

Die Erde.

Natürlich genügen diese Worte keineswegs, um den Menschen zu
beschreiben. Es wäre zu wünschen, daß eines Tages ein berufener Biograph
ihm eine eingehendere Studie widmete.

Natürlich wird auch dem Gedanken Thibons einschränkende Gewalt
angetan, wenn man nur die beiden Aspekte, die ich zum Titel dieser Studie
gemacht habe, berücksichtigt. Man müßte obendrein alles, was dieses Denken

an Menschlichem, an tief Religiösem birgt, zeigen, und alles, was es

außerdem an Wirklichkeitsnähe enthält. Aber dazu fühle ich mich auf dein

beschränkten Raum, der mir hier zur Verfügung steht, nicht fähig. Nicht
fähig besonders auch um all des Transzendenten willen, das dieses Denken
in sich schließt. Wurde ich vor den Werken Thibons nicht klein wie beim
Lesen der „Lumms" des heiligen Thomas?

Das ift der Grund, warum ich mich für die beiden Aspekte der Philo-



Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons 321

sophie Thibons entschieden habe, die mir alles übrige zu beherrschen scheinen
und die Quelle jenes innersten, das Fundament des Glaubens bildenden
Gleichgewichtes sind, eines Glaubens, der, aus der Erziehung hervorgegangen,

durch Meditation alles Konkretesten, Stofflichsten, das unser Leben

enthält, kräftig und groß wurde.

Und das erste Element, das mein Geist in der Ordnung des Stofflichen
wahrnimmt, ist die Erde,

Sie spielt im Denken Thibons eine Hauptrolle. Jn der regelmäßigen
Abwechslung der Jahreszeiten, im Wachstum der Pflanzen, im Gewitter,
das in einem Augenblick die Hoffnungen und Mühen einer ganzen Jahresarbeit

vernichten kann, in allen Kundgebungen einer Natur, mit welcher
er als Bauer eng verbunden geblieben ist, hat Thibon die Elemente eines

im Wahnsinn unserer mechanisierten Zivilisation verloren gegangenen
Lebensrhhthmus wiedergefunden.

Diesen Rhythmus erfahren Tausende, An ihm regeln sie ihr Dasein,
ohne sich dessen deutlich bewußt zu werden. Thibon lebt nicht ein ungewöhnliches

Leben; er lebt wie die Banern seines Dorfes, wie die Bauern so

vieler anderer Dörfer, Es ist daher auch denkbar, daß einer seinesgleichen,
wenn er ihn läse, sagte: „Natürlich hat er recht. Aber so leben wir ja doch."

Den andern Menschen allerdings, denen, welche das Tempo des Stadtlebens

mitfortreißt, erscheint alles das von köstlicher Frische und als große
Neuheit, Dünkt einen doch nichts so neu, wie eine Zeitlang vergessene
und unerwartet wiederentdeckte Wahrheiten,

Das soll selbstverständlich nicht als eine Herabwertung der Gedankenwelt

Thibons aufgefaßt werden. Daß er nichts Außergewöhnliches formuliert

hat, sagt er selber,

— Jm Grunde genommen sage ich nichts als Banalitäten,

versicherte er mir vollen Ernstes.
Aber sein ganzes Verdienst ist ja eben, diese Banalitäten zu sagen —

und wie lebendig sagt er sie. Sein Verdienst ist, die einfachen Dinge einfach

zu sehen, in einer Zeit, in welcher man alles kompliziert, und wo das Leben

aus einer Reihenfolge von Lügen besteht,

Jm engen und täglichen Kontakt mit der Erde, seiner Erde, findet cr
diese Einfachheit.

— Die Erde ist eben die Schule der Wahrheit — sagt

er; — sie bremst die Instinkte der Auflösung ab und
begünstigt zugleich die Gesundheit der Seele und der
Sitten; sie hilft dem Menschen sich selber sein, indem
sie ihn gegen ihn selber verteidigt^).

Und weiter:
— Jn der Berührung mit der Erde wird das Denken

<) „Feste Erde",



322 Max d'Arcis

zur Weisheit, denn Weisheit ist nichts anderes als die
Verkörperung des Gedankens

Der letztere Satz erklärt Thibons Weisheit aufs eindeutigste. Als
Beobachter der großen Kräfte der Natur, als ihnen preisgegeben, hat er von
der Natur selber die christlichen Tugenden der Geduld, der Ergebung, der

Unterwerfung gelernt. Und als Bauer muß er die Härte der Elemente
erfahren; manche plötzlich vernichtete Ernte mag ihm schon schwere

Enttäuschungen gebracht haben. Aber hat sie ihm nicht auch Belehrungen
geschenkt? Hat er daran nicht erkennen lernen, wie wenig es hilft, sich

aufzulehnen, und weiß nun, daß der Mensch nicht allmächtig ist, daß er einen
Meister hat, dessen Autorität zu leugnen ein recht vergebliches Bemühen
wäre?

— Wenn der Boden dem Menschen den Sinn für die
persönliche Anstrengung gibt, dann lehrt er ihn auch
die dazugehörige Tugend, die in unsern Tagen
vielleicht noch mehr in Vergessenheit geraten ist: die
Unterwerfung unter das Schicksal, die gesunde Geduld, den
heilsamen Verzicht"),

Und hier trifft der Erdmensch mit dem Christen zusammen; der an
den Boden gebundene Bauer erhebt seine Gedanken bis zum Himmel, bis
zu Gott empor.

Aus der Erde hat Thibon noch eine andere Kraft geschöpft, seinen
Realismus.

— ,,,Weisheit ist nichts anderes als die ins Leben
umgesetzte Idee,

Thibon läßt sich nicht von trügerischen Spekulationen verführen. Jn
seinen Schriften überwiegen die konkreten Beispiele. Und scheint er fernen
Gipfeln des Metaphysischen zuzueilen, da führt er uns durch ein Bild schon

wieder unvermittelt auf die Erde zurück. Denn nach seiner Auffassung hat
die Meditation nur dann einen Sinn, wenn sie eine Lebensrichtung angibt.

Dieser Realismus seiner Gedankenwelt begegnet uns auch in dem

folgenden Ausspruch:
— Der beschränkteste Bauer mißtraut instinktiv

allen Träumen von Reichtum und Glück, denen nicht
angespannte und ausdauernde Arbeit zugrunde läge').

Man könnte die realistische Orientierung des Thibonschen Denkens
noch mit vielen anderen seiner Aussprüche belegen; jede Seite seines Werkes

enthält welche.
Aber Thibon begnügt sich nicht mit solchen Feststellungen. Er begrenzt

sein Denken nicht auf Aphorismen, die nur für den Erdmenschen Geltung
haben. Die harten Wahrheiten, die er gewissermaßen dem Boden abge-

S) „Feste Erde"
°) Ebenda,
') „Feste Erde"



Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons 323

rungen hat, liefern ihm die Erklärung für die Unordnung und den Mangel
an Stabilität des modernen Lebens. Er sieht, daß der Angestellte und der
Arbeiter darunter leiden, sich mit ihrer Funktion nicht identifizieren zu
können, den lebendigen Kontakt mit den Dingen verloren zu haben, den

Geboten der natürlichen Ordnung nicht unterworfen zu sein. Und er gibt
folgendem Gedanken Ausdruck:

— DerNiedergang des Verantwortungsgefühls ist
die notwendige Folge der immer stärker in Erscheinung

tretenden Fugenlösung zwischen dem Individuum
und seiner sozialen Funktion«),

Hier liegt die tiefe Ursache des latenten oder manifesten Auflehnungszustandes,

in dem unsere Welt lebt, und der uns immer wieder in die

schlimmsten Verwirrungen geraten läßt.
Der Mensch in der Fabrik oder im Biiro hat den Sinn für das nötige

Gleichgewicht, auf das sich sein Leben gründen sollte, verloren.
Der Ackers mann verwirklicht von selber in sich das

schwierige Gleichgewicht zwischen den beiden
gegensätzlichen Polen der menschlichen Pflicht: dem Gebrauch
der Freiheit (mit all dem, was er an Initiative uud
Arbeit iu sich schließt) und dem SichfUgen in die
Notwendigkeit; er ist zugleich ein Wollender und ein
Gewährender. Die Erde vermag nichts ohne ihn, und er
kann nichts ohne die Erde°).

Die Zeit.
Noch cin anderes Gefühl hat Thibon aus dem Kontakt mit der Natur

geschöpft, dasjenige für Dauer, welches eng mit der Unterwerfung unter
ihren Rhythmus verbunden ist. Die Zeit ist als die zweite Kraftlinie in
Thibons Denken der ersten, die die Erde ist, untergeordnet.

Diesen Sinn für die Dauer erhält er auch durch den direkten Einfluß
des Christentums. Ruft nicht die ganze Lehre Jesu zur Geduld auf, in der

Erwartung eines Jenseits voll Versprechungen? Ist die Resignation nicht
eine Form des Wartenkönnens, einer heilsamen Abwesenheit aller Hast?
Und lassen sich die Beweise, daß die Kirche auf diesem Wege noch heute

vorwärtsgeht, nicht nach Belieben mehren?
Thibon drückt das auf packende Art in seinem ^Osstin äs I'H«Wms"

aus; ich kann dcr Versuchung nicht widerstehen, die betreffende Stelle hier
wiederzugeben:

„Dic Kirchc allcin hat den Sinn für Zweckmäßigkeit: sie allein versteht
es, dcm in der Zeit verlorenen Menschen — diesem kraftlos flatternden, angstlich

schreienden Vogel — den seinen Bedürfnissen angepaßten Schnabel voll
Ewigkeit zu reichen. Sie verwirklicht dieses Wunder unfehlbar, aber mit einer

«) „l>isjz,w«ric»", üb. äe öleäicis; Paris l!Z42,
«) „Feste Erde",



324 Max d'Arcis

leichten und überraschenden Verspätung, in der ihrc ganze Klugheit nnd ihre
ganze Licbc zusauimenslicßen, Sie läht dcn Menschen einen Augenblick
hungern; sic nimnit sich die Zeit, an der Beschaffenheit, an der Beharrlichkeit
seines Hungers die Echtheit und die Tiefe seiner Bedürfnisse zn messen; des
Menschen Hunger, der die harmonische Verarbeitung und die vollkommene
Assimilation vorbereiten soll, gehört selber zu ihrem mütterlichen Plan, Der
Mensch empfindet den Hunger zu seinem Heile, zum Vorteil seines Wachstums,
nie bis zur Blutverarmung, nie bis zur Vergiftung, nie bis zur Selbstver-
zehrnng,"

Das Gefühl für die Dauer ist übrigens allen Landmenschen eigen;
denn ohne die Zeit sind sie machtlos. Der Bauer, der sein Feld angesät
hat, muß warten, daß das Korn keime, die Pflanze wachse, die Frucht
reife, bevor er den Lohn seiner Bemühungen einstecken darf. Und der von
der Weinlese zurückgekehrte Rebenbesitzer muß dem Safte die Zeit lassen,
im friedlichen Schatten seines Fasses langsam zu gären, bevor die Käufer
ihre Börsen öffnen. Noch auffallender ist das übrigens beim Förster, der
mehrere Jahrzehnte warten muß, bevor er im Holz, das er aufgeforstet
hat, den ersten Schlag tun kann.

Dieses Sichsügen unter die Dauer aller Dinge, unter den aufgezwungenen

Abstand zwischen Mühe und Belohnung, tritt uns nus der bäuerlichen

Persönlichkeit als darin vorherrschender Faktor entgegen. Der
Grundeigentümer, der danach begierig ist, sein Land abzurunden, füllt jahrelang
seinen Strumpf mit Geldstücken an und paßt hernach ebensolange auf die

Gelegenheit, seine Hand auf die begehrte Parzelle zu legen; und während
der ganzen geduldigen Wartezeit nährt er seinen Wunsch mit häufigen
Besuchen beim Gegenstand seiner Träume,

Jn einer Ordnung von Tatsachen geringerer Bedeutung habe ich bei
meinen Bauernfreunden öfters im Augenblicke eines Abschiednehmens ihre
Gleichgültigkeit gegenüber der Abfahrtszeit des Eisenbahnzuges beobachtet,
dessen baldige Ankunft das Läutwerk der Nachbarstation bereits angezeigt
hatte,

Gefühl für Dauer bei dem Landmann —, beim Christen wird es zum
Gefühl für die Ewigkeit.

Als Christ und als Landmann besitzt Thibon dieses Gefühl mehr als
ein anderer, und er hat über seinen tiefen Sinn lange meditiert. Daher ist
es nicht zu verwundern, wenn der Anblick des Wirbels von Hast, der den

modernen Menschen in seine atemraubenden Kreise hineinzieht, ihn
beängstigt.

Man begnügt sich nicht mehr mit dem eiligen Tempo in der Luft, auf
den Straßen und entlang den Schienensträngen, Man sucht auch den raschen

Verdienst, und selbst die Vergnügungen überstürzen sich auf durchaus
ungesunde Weise.

Der Arbeiter muß nach einem Rhythmus, der seine Kräfte erschöpft
und an seiner Substanz zehrt, schneller, immer schneller produzieren. Der
von täglichen Dringlichkeiten überlastete Geschäftsmann nimmt zur Pflege



Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons 325

sogenannter Ruhe hastig ein paar Tage Urlaub, während welcher er sich

ermüdendem Körpertraining hingibt, das ihm keine Zeit zu einem Halt
am Rande der Schicksalsstraße mehr läßt, keine Muße zu ordnendem
Rückblick.

Thibon sieht in dieser jagenden Eile eine der hauptsächlichsten Ursachen
der Entwürdigung des Menschen,

— Ein Schriftsteller nimmt sich vor lauter
Ehrgeiz, rasch zu publizieren, nicht einmal mehr die Zeit,
anständig zu schreiben. Liebende besitzen sich f ast
bevor sie sich kennen usw. Diese Unrast ist das
Anzeichen einer tiefen Erschöpfung der Charaktere; die
innere Kraft und das innere Gleichgewicht eines
Menschen können an der Spannung, welche dieser
Mensch zwischen seiner Arbeit oder seiner Liebe einerseits

und ihren: Lohne anderseits zu ertragen
vermag, gemessen werden. An der Grenze willigt er ein,
auf Bezahlung überhaupt zu v e r z i ch t e n >°),

Und indem er die Analyse noch weiterführt, stellt er in derselben Arbeit
fest, daß man die Schätze, welche die Lebensquellen des
sozialen Körpers aus dunkelsten Tiefen hervorsprudeln,

z u g u n st e n eines Augenblickserfolges, der
Euphorie eines Sterbenden gleich, verschleudere.

Während ich dies schreibe, höre ich ihn noch im singenden Tonfall des

Südfranzosen und mit der Herbe gesunder Geister sagen:

Am Morgen lernen Sie eine Frau kennen; am Abend
schlafen Sie schon bei ihr. Wie kann so etwas dauern?
Und auf einem anderen Gebiete: Sie sehen, wie
Eroberer in vier Jahren ein Reich aufbauen. Auch das
hat keinen Bestand.

Durch sein ganzes Werk hindurch beurteilt Thibon den Menschen mit
Liebe, aber ohne die geringste Schwäche noch falsches Wohlwollen. Und der

Schluß, zu dem er gelangt, ist ernst genug, um zur Nachdenklichkeit zu
zwingen — eine feierliche Warnung an unsere im Chaos versinkende Welt.
Jch zitiere aus seinem Werke „I/LeKsll« cke ^g,e«b" die in ihrer
Einfachheit großen Worte:

— Fortschritt? — Die Welt entwickelt sich seit einem
Jahrhundert mit ungeheurer Schnelligkeit, Alles rennt;
der Wind des Fortschritts schneidet uns ins Gesicht,
Bittere Erkenntnis: die gleichmäßige Beschleunigung
ist das Merkmal der fallenden Körper, viel seltener
der steigenden.

!°) „OiäFno8ties"



326 Max d'Arcis

Hier schließe ich diese Betrachtung ab. Jch bin mir der Unzulänglichkeit
meiner Darstellung vollkommen bewußt. Trotz meiner mangelhasten
Interpretation trage ich mich indessen mit der Hoffnung, in einigen Lesern den

Wunsch erweckt zu haben, in die Gedankenwelt Gustave Thibons, des
Weinbauern und Philosophen, tiefer einzudringen.

Vor allem aber möchten diese Zeilen so wie sie in ihrer Unbeholsenheit
dastehen, dem dauernden Werke eines der größten Denker aller Zeiten
huldigen — eines der größten sicherlich nnserer Zeit.

Politische Rundschau
Zufolge erneuter Einberufung des Verfassers zum Militärdienst mutz die

Politische Rundschau für diesmal ausfallen.

Kulturelle Umsthau
Die Kunstpflege öes öunöes seit 18SZ.

Ausstellung im Kunstmuseum Luzern <Z. Juli — Z. Oktober 1943).

Eine interessante, ersrenliche und nachdenkliche Veranstaltung, eine Art Rechen«
schaftsablegung der eidgenössischen Kunstkoinmission an Wort und Bild, denn der
von Dr. Paul Hilber verfaßte geschichtliche Uberblick über die Kunstpflege des
Bundes im Katalog ist ein wesentlicher Bestandteil des Ganzen und ein bemerkens-
wertes Dokument, aus dem man anch in die mannigfaltigen Schwierigkeiten
persönlicher nnd prinzipieller Natur Einblick bekommt. Sehr nett ist auch die Einleitung
des langjährigen Präsidenten der Kunstkommission Baud-Bovy mit dem
Briefwechsel, der seine Gründe gegen die Ernennung eines eidgenössischen Kunstdirektors
enthält, wosür Bundesrat Ador ihn seinerzeit selbst vorgeschlagen hatte.

Die eidgenössische Kunstpflege beruht auf einem Bundesbeschluß vom 22,
Dezember 1887, Die Initiative dazu war vom Maler Frank Buchser ausgegangen,
wie auch die Gesellschaft Schweizerischer Maler, Bildhauer und Architekten
(GSMBA) diesem weitgereisten und energischen Mann ihre Gründung verdankt.
Die Abhaltung nationaler Kunstausstellungen wurde beschlossen, des „Salon", der
erst in neuester Zeit einer etwas anderen Ausstellungsform Platz gemacht hat. Viel
zu reden gab von Anfang an die Frage, ob nur Künstler oder auch Laien, das
heißt knnstsachverständige Nicht-Künstler, zur Beurteilung von Kunstwerken
zuständig sein sollen, wobei die Künstler in der Regel einen einseitig gewerkschastlichen
Standpunkt einnahmen, ausgehend von der irrigen Meinung, der Produzent
verstehe allein seine Produktion zu beurteilen. Diese Schwierigkeiten spielten auch im
Verhältnis der organisierten Künstlerschast zum Schweizerischen Kunstverein eine
große Rolle, Weitere Kontroversen drehten sich um die Praxis der Ankäufe, um
einzelne Wettbewerbe, von denen die Leidensgeschichte der Hodlerfresken im Landesmuseum

anhand von Protokollauszügen dargestellt wird. Die Mittel der direkten


	Die Erde und die Zeit in der Philosophie Gustave Thibons

