
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 2

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politische Rundschau 127

bestens so maßgebend ist Mie alle anderen, die auf den deutschen

Gegner, auf seine militärische Rüstung, auf seinen Atlantikwall Bezug haben. Und
wenn wir nun vielleicht glauben, der Krieg in Europa wolle sich seinem Ends
nähern, so wäre damit nichts gesagt über die möglichen Entwicklungen,

die er noch zu bringen vermag,

Zürich, den 24, Mai 1943,

Jann v, Sprecher,

Kulturelle Umschau
Ein Druckheft unö zwei Ausstellungen.

Die Sektion Zürich der Gesellschaft schweizerischer Maler, Bildhauer und
Architekten versendet ein gut bebildertes Druckhest: „Kunst ins Haus". Dieser
„Aufruf" verdient als merkwürdige Zeiterscheinung eine Anzeige. Er hat den
Zweck, anzuregen, die Künstler mehr durch Aufträge zu beschäftigen und ihnen
mehr zu verdienen zu geben — sicherlich außerdem auch denjenigen, das Leben
mehr mit guter Kunst zu durchdringen. Eine Reihe von Beiträgen aus Künstlerkreisen

greift das Thema von den verschiedensten Gesichtspunkten her an. Es ist
wohl kaum ein sinnvoller Beweisgrund unverwcrtet, kaum ein Bereich, der mit
Kunst geschmückt werden könnte, unerwähnt geblieben. Es ist kennzeichnend, wie
häusig Name und Begriff des Schmückens vorkommt; und das kann bei dem
vorgesetzten Zweck natürlich nicht anders sein. Aber die Strebung zum „Schmücken"
bricht sich hier auch in Bezirken Bahn, die jenseits des Verdachts einer bloß
interessierten Abzweckung liegen, Alexander Soldenhosfs Aussatz ist ein elementarer
Ausbruch gegen die „bloße" Sachlichkeit, wie sie die Kunst um 1930 weithin
beherrschte — wie das ja auch seiner Malerei durchaus entspricht. Er wendet sich

mit großer Heftigkeit gegen „gegenständliche Kontrolle" und „ergebene" statt
„beherrschende" Haltung der „freien Natur" gegenüber, Charles Hug fordert graphisch
geschmückte Druckwerke, Theaterprogrammc usw, in einem Stil, der allein schon
ein Programm ist. „Himmelstüren öffnen sich mit dem Jubilieren der Posaunen,
gleiten mit zartem, schmeichelndem Saitenspiel in die weitgeöffneten Augen und
aufmerksamen Ohren der festlichen Gäste. Romeo und Julia, Figaro, Carmen und
Troubadour, Tempelbilder und Paläste, Krieger und Priester, Könige und Bettler,
Bauernfeste und bunt erfülltes Melodieren, kredenzt von schwebendem Ballett, lassen
uns Alle, wie Anno dazumal, in die Zeit der großen Maler, Watteau und Frago-
nard, zu Pastellfarbenen Dichtungen hinüberschweben." Und Paul Bodmer führt
seinen leidenschaftlichen Stoß gegen einen Eckpfeiler der feindlichen Front, gegen
die reformierte Bild- und Schmuckfeindlichkeit, welche ja in der Schweiz zweifellos
günstigen Nährboden für die Gesinnung des „neuen bauens" abgab, „Statt die
Sache" (Innengestaltung der Kirchen) „in die Hand des Architekten und
Raumschöpfers zu legen, liefert man sie den Theologen aus und landet damit bei den
Sprüchen, die eine Gestaltung unmöglich machen. Also fort mit den Sprüchen und
her mit der bildnerischen Gestaltung! Das Gegenständliche der Darstellung ist
weniger von Bedeutung. Jeder Gegenstand ist recht, und je einfacher, desto besser.
Nicht religiöse Bilder um jeden Preis, Entscheidend ist, ob die menschliche Haltung
echt und voller Empfindung ist. Die Familie, die Mutter, das Kind, die tägliche
Arbeit, die vielfältigen Beziehungen untereinander. Das Haus, die Landschaft,
der Garten, der Acker, Geburt, Jugend, Brautstand, Hochzeit, Vergänglichkeit,



128 Kulturelle Umschau

Tod," Solche Worte würden Theologen der heute herrschenden Richtung, deren
Grundsatzfestigkeit von Bodmer bei weitem unterschätzt wird, die Haare zu Berge
stehen lassen. Trotzdem wird er in der allgemeinen Richtung den überwiegenden
Teil des Publikums mit sich haben.

Es tritt hier nicht allein ein Sieg des Publikums zu Tage — ein zwiesacher.
Es wünscht nicht weltanschaulich grundsatzklare Kahlheit, sondern Schmuck, und
setzt dies zunächst auf wirtschaftlichem Wege durch. Es wünscht außerdem nicht
einfach zu lausen, was ihm aus freier Inspiration vorgesetzt wird, sondern es wünscht
als Austraggeber zuvor die persönliche Beziehung des Kunstwerks zu ihm zu be«

stimmen. Beiden Wünschen kommen, wie wir sahen, heute die Künstler aus halbem
Wege entgegen. Denn auch in der Bejahung des Auftraggebertums seitens dieser
scheint neben wirtschaftlichen Gründen immer wieder die Einsicht durch, daß der
kunstsinnige Käufer ein Recht habe, auch inhaltliche und sonstige Bezogenheit des
Werkes auf seinen Lebensraum zu wünschen — ja daß diese sogar dem Künstler
ausweislich aller großen Zeiten Wesentliches gibt, vor allem Halt vor allzu
souveränem Schalten mit dem Gegenständlichen irgendwelchen abstrakten Ismen
zuliebe. Der gänzlich ungebundene Virtuoso des Barock, unterstützt weiterhin von
dem wenigstens theoretischen Genickult des Bourgeois, hat hier viele gesunde
Wegrisse verrückt, deren maßvolle Znrechtrückung begrüßenswert ist. Aber die
Notwendigkeit des Grundsätzlichen bei einer Umstellung findet sich hier unterschätzt.
Soll diese geschehen, so ist es unmöglich, die Häuser nach dem Grunddogma der
Selbstgenügsamkeit des materiellen Zwecks weiterzubauen, selbst wenn nicht ohne
Scham einige kubisch entsündigte Gitterornamente eingelassen werden — und trotzdem

zu verlangen, man solle solche Bauten mit Wandmalereien nnd Bildwerken
schmücken. Jn diesem Falle behalten solche immer etwas Angeklebtes, Angebrachtes;
man sieht, man hat irgendwo eine aus sozialen Gründen ausgeworfene Position
des Kostenansatzes unterbringen müssen. Und die Plastiken bekommen jenes peinlich

Abstandslose vom platten Alltag, ähnlich wie etwa die Jünglinge vor dem

Zürcher Kunstgewerbemuseum, Es muß vielmehr osfen und ehrlich der Form ihr
Recht über den bloßen Zweck hinaus zugegeben werden, Oder anders gesagt, es

muß der Zweck auch als geistiger aufgefaßt werden. Nur damit wird die Bettung
gewonnen, in welcher der Schmuck durch Einzelknnstwerke wieder sinnvoll und ohne
schlechtes Gewissen erwachsen kann. Wenn es sich dabei herausstellt, daß unsere
Zeit nicht elementar form-schöpferisch ist, so dürfen wir nicht aus der Not ein
Prunken machen und müssen mit Anstand hier den offenen Verzicht ans Ursprüng-
lichleit vollziehen.

Allerdings müssen wir auf der anderen Seite auch jede Uberanstrengung dieser
also nicht elementaren Kraft vermeiden und in der Form- und Schmuckgebung
knapp bleiben. Ganz zweifellos hat das „neue b»uen" als relative Wirkkraft, wo
wie beim Wohnhaus das Publikum auch mitzureden hatte und mit seinen berechtigten

Gemütsbedürfnissen die radikale „Wohnmaschine" zum Erliegen brachte, die

wünschenswerteste Wirkung im Sinne jener Verknappung hervergebracht. Es muß
also nun zweitens auch die grundsätzliche Abgrenzung gegen erneute falsche Formund

Schmuckwucherung vorgenommen werden. Wo das Publikum einen neuen
Blümchenstil wünscht, hat der Künstler sich zu versagen, sei die Verdienstmöglichkeit
dadurch noch so lockend. Wenn im vorliegenden Heft nun gleich auf die über und
über bemalte Holbein-Fassade in Luzern als Vorbild hingewiesen wird, so wird
uns allerdings etwas blümerant zu Mute,

Wie in der Politik, so hat auch in der Kunst das Volk zuweilen in elementarer
Weise recht gegen seine geaichten Führer und Vertreter: Vox povuli vor äei. Aber
wann? Man muß da behutsam urteilen. Jedenfalls hat Vertrauen und Mißtrauen
in diesem Sinne wenig mit sozialer Klassenstufung zu tun, und wenn hier die
Industrie-Unternehmer ersucht werden, mit „dekorativem Schmuck" „in Wohl-
fahrtshäusern und Kantinen die Belegschaft, oder gar die Herren Verwaltungs-



Kulturelle Umschau 129

rate im Sitzungszimmer zu erfreuen durch ein bedeutsames Wandbild", so sollte
doch die Kunst nicht in dem Maße nach Brot gehen, um in einem demokratischen
Gemeinwesen zu solchen Formulierungen zu gelangen.

Wie ganz anders wird das Kunstgewerbe von der Zeit getragen als die

Kunst — sowohl im Schaffen wie im Genießen! Daß jenes blühte, als diefe ihre
Höhe verloren hatte, ist schon im Hellenismus dagewesen. Es ist derselbe Gegensatz

wie zwischen Geschmack und Schöpfertum, die auch nicht zusammen aufzutreten
brauchen. Von der Kunst ist zuletzt doch immer verlangt, daß sie zu einer irgendwie
allseitigen und objektiven Durchbildung ihres Gegenstandes gelange; alles andere
sind Sonderfälle, deren Berechtigung jeweils zu erweisen bleibt. Der kunstgewerblichen

Graphik z.B. dagegen ist eine Tendenz, eine offen einseitige Stilisierung,
das unverhohlene Ausgehen auf eine Fiktion, eine radikale Vereinfachung als Letztes
in jedem Sinne erlaubt und geboten. So ist für sie möglich, das frei Strömende
und Spielende des künstlerischen Elements leichter und fragloser der Wirklichkeit
zu entlösen, Sie braucht dazu diese nicht am innersten Punkte zu verflüssigen, und
gleich mit der Auflage, sie dann wieder zur Gestalt nicht geringerer Würde wieder
zusammenzusetzen, Sie wird nicht von dem Krampf bedroht, das Absolute konkret
machen zu können, Sie rückt das Gegebene in seiner unendlichen Vieldeutigkeit
fort, legt es knrzhin auf eine Bedeutung fest und übersteigert diese zum primitiv
Schlagkräftigen, Ironischen oder Grotesken, was, wenn es mit Geist geschieht,
unter dem herrschenden Zweck der Werbung, des begrenzten Hinweises usw, immer
verstanden und gern aufgenommen wird,

Jn der umfangreichen Ausstellung der Zürcher Graphiker im
Kunstgewerbemuseum sieht man immerhin, daß die Ergebnisse desto reicher und
gespannter sind, je reicher der Ausgangsentwurf war, der dann dieser Vereinfachung
sa Koroiuem unterliegt. Wir bemerken da Studien, die genug zu selbständigen
Kunstwerken in sich hätten, während bei anderen die Vereinfachung schon aus einer
Dürftigkeit der ursprünglichen Schau kommt und dann spannungslos wirkt. Das gilt
fast absolut von denjenigen Graphikern, die stark mit Lichtbildern arbeiten, deren
Zusammenarbeitung mit stilisierten Elementen immer sich als unkünstlerisch erweist.
Natürlich spielt auch hier stellenweise das fast weltanschauliche Bekenntnis zu einem
dürren Stil des reinen Zweckes seine Rolle, der alle freiere Bewegung der Form
verbannt. Die Verdrängung dieser Bewegung rächt sich dann auf seltsame Weise,
Die „Sachlichkeit" aus Dürre greift jetzt mit Vorliebe zum Stil der letzten
verdünntesten Ausläufer des Klassizismus um 1860, wo sich in einem mageren, aber
unhemmbaren Geschnörkel die unbegrenzt quellfähige Fäulnissubstanz der „Renaissance"

von 1880 ankündigt. Dieser Rückgriff auf die Mode des Zweiten Kaiserreichs
ist geradezu die große Mode der schweizerischen kunstgewerblichen und illustrativen
Graphik und wird von gewissen Zeitschristen bewußt propagiert. Es ist eine pretiöse
und ungesunde, doch aufschlußreiche Strömung. — Jm ganzen ist die Ausstellung
von wirklich schönem Niveau.

Die Kunst Halle Basel zeigt Malerei des 19. Jahrhunderts
aus Basler Privatbesitz, Hier wird wieder zur Überzeugung, daß die letzte Periode
dieser Kunst, welche in überindividuellem Sinne stilsichere Gestaltungen von innerer
Notwendigkeit hervorbrachte, im wesentlichen um 1909 abgeschlossen vorlag.
Besonders an den Franzosen wird das klar, zumal wenn wir hier diese mit relativ
gleichen Qualitäten der Deutschen und Schweizer vergleichen. Die Deutschen sind
weder nach Zahl noch nach Beschaffenheit stark vertreten. Wir erwähnen zwei
koloristisch fesselnde Landschaften von Blechen, eine ebensolche angeblich von Rottmann



130 Kulturelle Umschau

und eine Rötelzeichnung von strömender Meisterschaft, zwei Reiter darstellend, von
Mores; andere mit seinen unermüdlichen Versuchen, mythische Gruppen zusammen«
zustellen, sallen dagegen ab. Die Schweizer sind wie so oft mit hohem Durchschnitt
und mäßigen Spitzen anwesend. Zu letzteren zählen wir das „Stilleben mit Sauser"
von Anker, ein delikates Stück in fahlen braunen Tönen, die groß hingestrichene
„Berglandschaft" von Koller, das erstaunliche Meerstück von Ulrich, und etwa noch
einige sensible Landschaften von Menn, Eine überaus umfangreiche Kollektion von
Hodler zeigt in unvorteilhafter Weise das Schematische in dieser großen Könner«
schaft. Ein sparsam, doch nicht abstrakt gemalter „Bergsee" (Montana) ergrisf uns
immerhin näher. Nun zu dcn Franzosen, bei denen alle Haupt- und viele Neben-
Namen meist reich vertreten sind. Auch hier wandert man nicht selten an
Gleichgültigem hin, aber das Wichtigste ist kaum vergeßlich. Unter dies seien eingereiht
zwei Degas-Zeichnungen von machtvollem Linienfluß, zwei Aquarelle von Cszanne,
die seine Technik der Modellierung durch leichte blau-grün-fahle Tönung zur Höhe
gediehen zeigen, eine großartige, in den Farben eher gedämpfte „Verspottung
Christi" von Delacroix, eine winzige, mit unsäglicher Fühlsamkeit hingehauchte
Baumlandschaft Corots, ein „Waldinneres" von Monticelli mit der von ihm
beherrschten fast beängstigenden Schwellkraft der erdigen Töne und schließlich ein
Frauen- nnd ein Männerbildnis von Toulouse-Lautrec, ganz unkarikaturistisch,
von denen besonders das letztere farbig und nach Charakterisierung hinreißend ist.
Solche Bilder bestätigen wieder einmal, daß in der französischen Malerei des 19,

Jahrhunderts cine Erscheinung von fundamentaler Schöpferkraft vorliegt, deren
Weltschau in ihrer Gültigkeit inzwischen aus diesem Kunstgebictc nicht überboten
noch gleichwertig abgelöst worden ist, ErichBrock.

Zürcher Staöttheater.
i.

Der verbannte Wagner.

Nicht von jenem Wagner sei hier die Rede, der wegen seiner sozialpolitischen
Rede im „Vaterlandsverein", seinen Kunst und Gesellschaft umstürzen wollenden
Schriften und seinem Hineingerissenwerden in die Revolution von 1848 steckbrieflich
verfolgt mit falschem Paß in die Schweiz flüchtete und hier als Verbannter lebte
und wirkte. Nein, nur an den Schöpfer jener weltberühmten, unvergleichlichen
Werke sei erinnert, die unser gutes Stadttheater verbannt und abgesetzt hatte. Erst
Ende Januar kam Wagner endlich zu Wort und zwar mit „Lohengrin", der
dann gleich mehrmals aufgesührt wurde und auch Ende März wieder erschien, immer
mit vollem Erfolg, Wir hoffen bloß, daß heimtückische Statistiker nicht wieder
„beweisen", Wagner sei gar nicht mehr beliebt, „denn" weder „Ring" noch „Tristan"
seien besucht worden,.,

„Lohengrin" mußte mit Gästen gegeben werden, Jn den großen
Besetzungsschwierigkeiten liegt der naheliegende, leicht verständliche Grund für die gewiß
ungewollte Verbannung Wagners aus dem Spielplan, Und doch konnte da und
dort die Vermutung auftauchen, sie sei ein vielleicht unbewußtes Symptom für
eine instinktive politische Abwehr, Gilt doch vielen Wagner oder doch das heutige
Bayreuth als Sinnbild deutscher Geltungsansprüche, die über rein künstlerisches
Gebiet hinausreichen. Es wäre eine Art Reaktion überneutral — und damit wohl
nicht mehr neutral — empfindender Kreise gegen eine seine künstlerische Bedeutung
überschreitende Wertung Wagners im heutigen Deutschland denkbar. Etwa so, wie
einst Bernhard Diebold sich in einer Schrift gegen den „schwarzweißroten Wagner"
der Hmdenburgzeit gewandt hatte, Jm Grunde ist es eben nur ein Kennzeichen des
Genies, wenn seine überreichen Werke viele Deutungen zulassen und „jedem etwas
geben". Uns freut es, wenn Sozialdemokraten wie Nationalsozialisten etwa den



Kulturelle Umschau 131

„Ring" für sich beanspruchen, wenn Hakenkreuz und Sichel sich um seine Probleme
streiten, H. St. Chamberlain und Shaw ihn auslegen.

Vielleicht war es doch nicht nur Zufall, wenn der in den von Karl Schmid»
Bloß geleiteten „Blättern des Stadttheaters" erschienene Aufsatz über „Lohen»
grin" trotz sehr eingehender und ernster Einführung in das Werk einen Teil seiner
Handlung — und zwar jenen, der dem Direktor Schmid-Bloß als Leiter der
Inszenierung Gelegenheit zur Herausarbeitung dramatisch auffälliger Züge bot —

gar nicht erwähnt. Neben der mystischen enthält „Lohengrin" nämlich
merkwürdigerweise auch eine reichs- und religionsgeschichtliche Fabel; die pessimistische
Tragödie des nicht verstandenen Gralsritters ist in eine durchaus bejahende politische
Geschichte eingebettet, etwa wie in Goethes „Egmont" die Klärchentragödie in das
geschichtliche Drama. Es ist sehr sonderbar, daß Wagner gerade in seinem ersten
mystischen Gralsdrama, das in idealsten Sphären beginnt und endet, auch nationale
Töne findet. Wenige Jahre vor seiner Verbannung legt er seinem König Heinrich
Worte in den Mund, die beinahe an die Entfaltung großdeutschen Reichs- und
Wehrwillens um 187g oder auch 1934 erinnern: „Was deutsches Land heißt, stelle
Kampfesscharen, dann schmäht wohl niemand mehr das Deutsche Reich!" Schon
die freilich durch dcn Lohengrin-Mythos gegebene Wahl König Heinrichs des Voglers
fällt auf, da ja Wagner sonst in richtiger Erkenntnis der Erfordernisse seines
mythischen Musikdranias ans politisch-geschichtliche Gestalten und Stosse verzichtete
— nach „Rienzi" — und z, B. den Entwurf „Die Sarazenin" mit dem Hohenstaufer
Friedrich II. aufgab. König Heinrich aber, dessen 1000. Todestag Deutschland 1936

feierte, hatte als Erster die deutschen Stämme einheitlich zusammenzufassen
versucht; er baute Städte und Wälle, schuf eine gepanzerte Reiterei mit Schußwaffen
und besiegte die aus Osteuropa anstürmenden — Ungarn (die ja auch das Kloster
St. Gallen kennen lernte!). Er kommt nach Brabant, um den dortigen Heerbann
für den Kampf im Osten aufzubieten; im Gegensatz zu seinen ihn begleitenden
Sachsen müssen die Brabanter noch für den Krieg für das Reich (jetzt würde es

heißen „für Europa") gegen die — Slaven gewonnen werden. Die vier bravcmtischen
Edlen, die Anhänger Telramunds, erscheinen deutlich als welfische Separatisten,
die ein Reichsaufgebot gegen einen fernen Feind ablehnen. Das namentlich von
französischen Schriftstellern und stets von allen mehr rationalistisch als romantisch
eingestellten Zuhörern früher oft als kindisch belächelte Erscheinen des jungen
Gottfrieds am Schluß erwies sich bei einer so sorgfältigen Herausarbeitung aller, auch
der geschichtlichen Motive, wie sie Bayreuth 1936 unternahm, als bedeutungsvoll:
der entzauberte Bruder Elsas gibt den Brabantern anstelle Lohengrins den „Führer",

vernichtet zugleich aber auch die sich in Ortrud aufbäumende alte Religion
„Wodans und Freias",

Diese dürftigen Andeutungen möchten an dreierlei erinnern: erstens an die
Genialität des Dichters Wagner, der Mitte dcr 184«cr Jahre, als es ein Deutsches
Reich längst und noch auf lange nicht mehr gab, politischen Gedanken — wie sie

ja auch den Deutschen schließlich erlaubt sein mußten — derart deutlichen, sei es

mittelalterlich-staufisch oder auch modern anmutenden Ausdruck verlieh. Dann liegt
hier wohl mit ein Grund dafür, daß Bayreuth den seit 1909 nie mehr gespielten
„Lohengrin" 1936 ganz besonders glanzvoll wieder aufnahm. Drittens scheint uns
bemerkenswert, daß diese Seite des Dramas jetzt in Zürich nicht erwähnt wurde,
ebenso aber, daß sie bei der lebendigen Aufführung nicht verhinderte, daß stets volle
Häuser dem herrlichen Werk zujubelten.

Als Zugang zu einem genialen Meister ziehen wir Versenken in seine Werke
auch dem geschicktesten Roman seines Lebens weit vor. Es ist fraglich, ob z. B. die

Dame, die Herkunft, Namen, Art und sogar Geschlecht wohl aus andern Gründen
als der Gralsritter verschwieg, bezw, unter „Sir Galahad" verbarg, zu rechter
Würdigung Wagners soviel beitrug, als auch nur eine der guten Aufführungen
unseres Stadttheaters,



1S2 Kulturelle Umschau

II,
Parsifal.

„Weißt du, was du sahst?"

Wenn so am Schluß des 1, Aktes Gurnemanz den Parsifal mißmutig frägt,
schüttelt der reine Tor den Kopf und faßt sich krampfhast ans Herz, Das Mystische
der Handlung, die Aufgabe der Gralsritter, wer oder was der Gral selbst sei, hat
er nicht verstanden; aber ihm war weit mehr beschieden als Gurnemanz ahnt: er
fühlt das Leiden des wunden Königs mit. Er wird beim Kuß Kundrys nicht nur
Wunden und Weh des Amfortas hellsichtig erkennen, nein! auch die Erbschuld der

ganzen unfreien, immer wieder in gleiche Knechtschaft fallenden Menschheit,
Unter den etwa viertausend Besuchern der vier — es sei gleich betont sehr

guten — österlichen Aufführungen des „Parsifal" gibt es Oberflächliche, die sich

zwar schöner Musikstellen freuten und der vielen für sie äußerlich theatralischen
Geschehnisse, „Es war ganz bäumig", hörten wir Damen beim Fortgehen sagen,
„aber sehr lang und manchmal unverständlich; auch ist es schade, daß im letzten
Akt keine Frau mehr vorkommt, nur noch so eine stumme Nonne, ,," Weitaus
zahlreicher schienen zum Glück die ergrissenen Hörer, die ehrlich bemüht sind, die

Dichtung zu verstehen; sie ahnen die verborgenen Tiefen und fühlen, daß die

Musik sie ausfüllt und enthüllt. Noch Eifrigere sehnen sich darnach, das Werk
wieder und wieder zu hören; sie vergleichen Dichtung und Klavierauszug, spielen
alle Leitmotive, lesen, was Wagner selbst und andere von Parsifal sagten, suchen

von den „Feen" bis zum Alterswerk seinen Gedanken zu folgen, ja sie studieren
die Prosaschriften Wagners, um seinen Erlösungs- und Regenerationslehren
nahezukommen. Aber es gibt auch eine vierte Art von Besuchern: einfache, weder
literarisch noch musikalisch vorgebildete Leute; sie haben die Namen Schopenhauer,
Buddhismus, Wiedergeburt nie gehört und ahnen gar nicht, daß es Moll- und
Durtonarten gibt. Aber mit brennenden Augen und offenen Sinnen folgen sie

dem Geschehen, hören sie die gewaltigen oder lieblichen Töne und wenn Amfortas
klagt und Parsifal an fein Herz fährt, können sie kaum heiße Tränen
zurückhalten, — Diese Ungebildeten, Naiven, aber zutiefst Ergriffenen wären Wagner
die liebsten Zuhörer gewesen, s i e würde er vor allem Freunde genannt haben.

Kann der Schöpser eines Mysteriums Besseres verlangen? Und sind wir
andern, die vermeintlich Gebildeten, Erfahrenen, Nichtnaiven, sondern Blasierten,
die alle Werke Wagners öfter hören durften als wir nachzuzählen vermögen, sind
wir Begünstigten besser daran? Könnten mir es wagen, die Tiesen zu ermessen,
die Fragen mit Ja und Nein zu beantworten, die Probleme mit dem Verstand
zu erklären? Gibt es eindeutige Lösungen? Alle ganz großen Werke der
Weltdichtung sind vieldeutig, unausschöpsbar *), Der Jlias, Orestie, der Göttlichen
Komödie, dem Hamlet, Don Quixote, Calderons Leben ein Traum, dem Faust,
der Braut von Messina, dem Goldenen Vließ, der Penthesilea, den Passionen Bachs
und den Symphonien Beethovens, dem „Ring" und „Parsifal" werden, je mehr
man sich in sie vertieft, immer neue Fragen und Erkenntnisse abgewonnen,
geschweige, daß sie im Sinn moderner Stilkritik im entferntesten ausgeschöpft wären.
Von vornherein trifft die begriffliche Unausdeutbarkeit für alle Kunstwerke zu,
die in religiöses Gebiet hinübergreifen, wo nicht Wissen, sondern nur Glauben
beruhigt. Solcher nie begrifflich zu beantwortender Fragen gibt es im Weihefestspiel

viele.

Wer dürfte sich z.B, anmaßen, die Geheimnisse des „KarfreitagszauberS"
„verstanden" zu haben? — Innig hebt sich über Klagelauten das unendlich be-

*) Wohl auch ein Grund, weshalb wir für Kino und Kleinkunst, die uns als
keine Kunst gilt, nicht Zeit finden und die liebe Mitarbeiterin bedauern, die sich

ihrer Besprechung widmen muß.



Kulturelle Umschau 133

sänftigende Thema der Blumenaue, das fühlen läßt, „was all' da blüht und bald
erstirbt, da die entsündigte Natur heut' ihren Unschuldstag erwirbt". Philosophisch
hatte Schiller von Blumen, bemoosten Steinen und Vogelgezwitscher gemeint!
„Sie sind, was wir waren; sie sind, was wir wieder werden sollen. Wir waren
Natur wie sie, und unsere Kultur soll uns, auf dem Wege der Vernunft und der
Freiheit, zur Natur zurückführen," Doch noch tiefer hatte schon Paulus den Zwie»
spalt der Natur empfunden, Jm Römerbrief heißt es: „Der Vergänglichkeit ist
die Kreatur unterworfen nicht freiwillig, sondern um dessen, der sie auf Hoff»
nung hin unterjochte; aber auch die Natur wird von der Knechtschaft des Ver»
derbens befreit werden zur Freiheit der Kinder Gottes", Das sind tiefe Erkenntnisse,
die wohl den meisten unter uns nur halbverstandene Worte blieben, bis sie uns
beseelt im mystisch-musikalischen Drama entgegentreten. Hier erleben wir Sehnen
wie Entsündigung der Kreatur, Wir fürchten, daß theologisch und philosophisch
solche tiefste Fragen immer auf eine Unlösbarkeit, auf eine Antinomie führen.
Wie kann Erschaffenes frei sein? Tragen die ungleichen Kinder Evä gleiche Ber»
antwortung? Ist der Tiger schuld daran, daß er ein Raubtier ist? —

Was denken sich die Hörer — oder dächten sie sich nichts? — wenn Gurnemanz
von Titurel erzählt, der „starb, ein Mensch wie alle". Worauf Parsifal, vor
Schmerz sich aufbäumend, ruft: „Und ich, ich bin's, der all' dies Elend schuf!
Ha! welcher Sünden, welches Frevels Schuld muß dieses Toren Haupt seit Ewig»
keit belasten!" Uns erinnert das an Tristans Schrei aus seinem Schmerzenslager.'
Verflucht sei, furchtbarer Trank! Jch selbst, ich hab' ihn gebraut!

Tiefste Geheimnisse, wie Erbsünde und Erlösung, sind im Mysterium „Parsi»
fal" dargestellt, Gedanken, wie sie Wagner schon in seinem Wortdrama „Jesus
von Nazareth" einst in Mariafeld-Meilen zum Befremden Frau Eliza Willes aus»
gesprochen hatte, liegen dem „Parsifal" zugrunde. Daß hier Christus selbst nicht
mehr erscheint, erhöht nur den Eindruck des Weihespiels, Denn für die unzugäng»
liche Idealität der göttlichen Gestalt würde wohl auch höchste Ausdruckskunst auf
der Bühne als unebenbürtig erscheinen. Wir wären abgestoßen, wenn der Gott nur
menschlich spräche, ertragen es aber gern, wenn Ritter und Gral sich fast über»
menschlich äußern. Wenn Frau Wille sich gegen die Chriftusdarstellung auf dem,
ach! so unheiligen Theater empörte, würde sie doch „Parsifal" nicht nur ertragen,
sondern sogar bewundert haben. Gegen das Liebesmahl der Gralsritter Pflegen
auch kirchlich getreue Katholiken oder Evangelische nichts einzuwenden, so sehr sie

an der Kommunion der Maria Stuart sonst Anstoß nehmen; dank der Musik ist
bei Wagner die Abendmahlszene in höhere Sphäre entrückt, Jm Gegensatz zu
Passionsspielen und eben auch zum Prosadrama Wagners wird die Wirkung im
„Parsifal" umso ergreifender, wenn das Bild der die Füße ihres Erlösers mit den
Haaren trocknenden Büßerin Kundry Symbolkraft gewinnt und an ein heiliges
Bild vor zwei Jahrtausenden gemahnt. Ein tiefes, wenig bekanntes Wort Wagners
zu Hans von Wolzogen würde Frau Wille und alle religiösen Naturen über
vermeintliche Gleichsetzung des Gralskönigs mit Jesus beruhigt haben: „Alle andern
bedürfen des Heilands, Er ist der Heiland,"

Vor einem Jahr zeigten wir an dieser Stelle, wie es der metaphysischen
Musiksprache im „Parsifal" gelingt, die ganze Natur zur Mitfühlenden und
Mitwirkenden zu machen. Doch die auftauchenden Fragen wären unerschöpflich, Wider»
sprüche unvermeidlich. Wie anders würden ja Schopenhauer oder aber Nietzsche
das Werk beurteilen, in dem Mitleiden zum dramatischen Ansporn wird. Während
der erste Denker das Mitleiden zur Grundlage der Moral erhebt, ist es für den
zweiten nichts als Kennzeichen der Dekadenz, Vor Jahren konnten wir in einem
Bayreuther „Parsifal" aus nächster Nähe jene Führer beobachten, die nach ver»
breiteter Weltmeinung Anlaß zum Krieg geworden wären. Was mußten sie denken
bei der Entrüstung von Gurnemanz, wenn der törige Knabe einen Schwan „mordet"!
So streng wird Parsifal ermahnt, kein Tier zu töten, daß er seinen Bogen zer»



134 Kulturelle Umschau

bricht und wegwirft. Was müßte anderseits Wagner leiden, wenn er heute die
Millionen verstümmelter und getöteter Menschen sähe, er, dem es mit der Schonung
jedes Tieres so ties ernst war! Zweifellos hat mindestens einer jener Männer, der
Vielgenannte, jene Szene mit hoher Aufmerksamkeit verfolgt und Wagner richtig
verstanden. Doch Wahn und Wirkung sind zweierlei. Sogar der Schöpfer eines
so edlen Werkes vermag kaum im Alltagsleben die erschaute Höhe zu erklimmen
und Goethes Forderung zu erfüllen: Lasset Lied und Bild verhallen, doch im Innern
sei's getan!

Eine würdige Aufführung des „Parsifal" stellt höchste Anforderungen,
Jmmer wird man eine gewisse Scheu spüren, ihm im Chaos eines gewöhnlichen
Spielplans zu begegnen. Umso gerührter anerkennen wir jetzt, drei Jahrzehnte
nach seiner ersten Zürcher Wiedergabe vom 13, April 1913, daß unser Stadttheater
ihm stets ein edles Heim gewährt. Schon äußerlich wird viel sür eine Sonderstellung

des Mysteriums getan: Beschränkung auf die Osterzeit, festspielartiger
Rahmen; Fanfaren künden je mit einem Leitmotiv dic Akte an. Mit allen
Darstellern (drei der Hauptrollen waren ausgezeichneten Gästen anvertraut) kann man
gut, ja sehr gut zufrieden sein, völlig sogar mit dem vortrefflichen und von Robert
F, Denzler meisterhaft geleiteten Orchester, Die Regie überraschte durch vorzügliche

Herausarbeitung des Dramas, Die szenischen Bilder sind befriedigend — sie

können es ja selbst in Bayreuth nie allen recht machen. Das Fehlen der beiden
Wandeldckorationen freilich nimmt auch der Verwandlungsmusik viel von ihrem
Zauber, Wenn je, so wäre im „Parsifal" der mystische Abgrund des verdeckten
Orchesters gerechtfertigt. Ein solches nahm Wagner bei der Instrumentierung seiner
letzten Partitur bestimmt in Aussicht, und es mag darin wohl auch einer seiner
Gründe liegen, weshalb er „Parsifal" Bayreuth vorbehalten wollte. Doch diese
Einwände wollen den erhebenden Gcsamteindruck dieses Zürcher Festspiels keineswegs

schmälern. Während in Bayreuth das sonst im Weihespiel so verpönte
Beifallsklatschen in den letzten Jahren, bei einer vom Krieg bedingten Zuhörerschaft,
auch eingerissen war, benahm sich unser Zürcher Publikum musterhaft und
bayreuthischer als die Bayreuther, Trotz dieses ergrisfenen Schweigens können alle
Mitwirkenden versichert sein, daß ihre Leistungen dankbar anerkannt werden.

Gelehrte streiten sich, ob die Gralsburg Monsalvat der Monserrat in
Katalonien sei oder nicht eher der Moni Segur bei Carcassonne, wohin das Hcilsgefäß
von der Glaubensgemeinschaft der Katharer im fürchterlichen, greuelvollsten Albi-
genserkrieg gerettet worden sei. Heute wütet entsetzlicher Krieg überall, Liebe,
Hoffnung und Glauben scheinen ganz verschwunden; nur in fernstem Land,
unnahbar Euren Schritten, lebt noch das Ideal, Seinen Abglanz im weihevollen
Werk Wagners schenkte uns das Stadttheater, Wollen wir hosfen, die wie
Amfortas leidende Welt erfahre nach wilder Schmerzensnacht nochmals Waldesmorgenpracht?

—

III,
Der heimgekehrte Wagner.

Hatten wir im März die Verbannung Wagners beklagt, so dankten wir im
April Direktor Schmid-Bloß warm dafür, daß er sie aufhob und den Heimgekehrten

so gastlich empfing. Jm Mai wurde wiederum „Lohengrin" mit dem so
beliebt gewordenen Gast Horst Taubmann gegeben, Herr Schmid-Bloß führte ferner
in eine vom Theaterverein veranstaltete Vorlesung des „Fliegenden
Holländers" ein, Frau Kammersängerin Prof, Emmy Krüger, einst eine
Zierde unseres Stadttheaters, ja Bayreuths, trug die Dichtung vor; einzelne
Stellen begleitete am Flügel Prof, Daubner aus München. Das Unterfangen war
kühn, und es ist fraglich, ob auf diese Weise der Eindruck eines Bühnenwerks
heraufzubeschwören ist. Jenen, die es noch nicht kennen, kann Musik und Bild nicht
ersetzt werden; die andern aber sehnen sich auch bei bestgesprochenen Worten z.B,



Kulturelle Umschau 135

Sentas nach dem Tonfall des Gesanges, dessen Meisterin sie in Frau Krüger nie
vergessen. Erreicht wurde jedenfalls das Nahebringen dichterischer Schönheiten,
geweckt die Sehnsucht nach dem ganzen Werk,

Die Beschränkung des Theaters auf die beiden Gralsdramen hatre
zweifellos ihr Gutes, denn sie erlaubt dem Orchester und den in diesen Werken
weit wichtiger als sonst bei Wagner auftretenden Chören vollkommenes Sichein»
arbeiten, den Zuhörern ideale Vertiefung in Stil und Gehalt, Wohl ist zu bedauern,
wenn manche Jahrgänge junger Menschen keine Möglichkeit erhalten, auch den

Wagner des „Tristan" und der „Meistersinger" und vor allem des „Rings" kennen

zu lernen. Es liehe sich denken, das Theater wolle — in einem Anfall der Selbst»
befinnung auf seine Bedeutung als „moralische Anstalt" im Sinne Schillers —
den Blick von der streitdurchtobten, friedlosen Welt auf die ferne, ideale des Grales
richten, Jm Gesamtschaffen Wagners freilich sind die verschiedensten Welten inner»
lich eng verbunden; es ist bezeichnend, daß er im Alter zu den Eltern seiner ju»
gcndlichen Helden zurückkehrt: viel später als Siegfrieds Tod sieht er seine Jugend
und dann erst wendet er sich zu Siegmund und Sieglinde, So schafft er Titurel,
erzählt von Gamuret und Herzeleide, dichtet Parsifal, den Vater Lohengrins lange
nach seinem ersten Gralsdrama, aus dem die ergreifenden „Schwan-Harmonien"
ins Alterswerk hinübertönen. Der wunde Amfortas bedeutet ihm eine unendliche
Steigerung der Gestalt Tristans; ja, in Klingsors Zaubergarten sollten noch
einmal Senta, Venus, Elsa, Isolde blühen und welken, Schon in seiner Abhandlung

aus dem Revolutionsjahr 1848 „Die Wibelungen, Weltgeschichte aus der Sage"
verband Wagner mehr kühn als geschichtlich den Nibelungenhort mit dem Gral:
das ideale Streben nach dem Gral erwuchs nach dem Untergang dcr Hohenstaufer
aus deni zur Besitz- und Machtgier entarteten Ringen um den Hort. Wagner
träumte 1848 davon, äußerliche Umwälzungen vermöchten den Völkern Frieden,
Glück und gemeinsamen Besitz zu bringen, Minne und Mitleid würden erlösend
an Stelle von Gier und Gold treten, über verfallendem Kareol und brennender
Walhall erhöbe sich ewig, hehr und rein die Gralsburg, —

Wagner ist für sehr viele politische, kulturelle, religiöse Bewegungen als
Kronzeuge in Anspruch genommen worden, manchmal so, daß er sich bitter empören
oder hellauf lachen würde. Wird ein kommendes Jahrhundert vielleicht seine tiefsten
und hartnäckigsten Träume erfüllen?

Karl Alfons Meyer,

Schauspiel in Zürich.
Es ist eine Freude, zu berichten, daß die diesjährige Saison nicht zu Ende

gehen muß, ohne dem Publikum das Werk eines Schweizer Autors zu vermitteln,
welches sich getrost neben die meisten anderen Erstausführungen stellen darf und
mehr als provinziellem Anspruch genügt. Weniger Freude bereitet es zu berichten,
daß zwar die Leute, die sich das Stück ansehen gingen, mit nicht abreißender
Teilnahme der Handlung folgten, daß aber das weithin verbreitete Mißtrauen gegenüber
der schweizerischen Bühnendichtung nicht jene Zahl anzulocken vermochte, die das
Werk verdient hätte, Kurt Guggenheims „Sterbender Schwan"
erfüllt die erste Forderung eines Dramas: einen wesentlichen Stoff gefunden zu
haben. Das ist nicht so selbstverständlich, wie es scheinen mag. Die Figur des
Admirals der russischen zweiten Eskader aus dem russisch-japanischen Krieg, der um
des größeren Heldentums willen auf den Heldentod verzichtet und den Vorwurf
der Feigheit, das Kriegsgericht und die Verachtung durch den geliebten Sohn auf
sich nimmt, damit er zeugen könne gegen die verderbliche Wirkung einer verrotteten
Bürokratie — dieser Konflikt ist des großen Dramas würdig und von letztem Interesse,

immer und heute besonders. Wenige Dinge aber belegen so klar die dichterische



136 Kulturelle Umschau

Potenz Guggenheims, der sich als Romancier ja schon einen ehrenvollen Platz er»

rungen hat, als daß er der offenen Aktualität seines Vorwurfs des bestimmtesten
aus dem Weg geht. Kein Seitenblick, und wäre er auch noch so erfolgsversprechend,
fällt auf heutiges Geschehen, und doch spürt man in der Spannung des Werks auf
Schritt und Tritt, daß nur ein das Heutige tätig miterlebender Schweizer und
Europäer diese Szenen ans einer weit abliegenden Zeit geschrieben haben kann.
Guggenheim ist aktuell auf eine verborgene, innerliche Weise — auf die einzig
poetische Weise, will uns scheinen, Ergrisfen vom Heute, gelingt ihm die gestalthafte

Schau der Vergangenheit, Und so ist es kein Zufall, daß gerade unsere Zeit,
in der soviel Tapferkeit den schweren Weg der Unscheinbarkeit gehen muß, in der
soviel Kraft und Selbstaufgabe es auf sich nimmt, das scheinbar Nutzlose zu tun,
daß gerade unsere Zeit nach einer Deutung für die Figur eines Rojestvensky sucht
und sie auch überzeugend findet.

Aber Guggenheim, der sich doch sein dramatisches Handwerk erst ausbildet,
ist auch die technische Durchführung seines Themas in beachtlichem Maße gelungen.
Noch ist darin eine gewisse Schüchternheit spürbar, ein Mißtrauen, ob der Stoff
auch trage — die episodischen Figuren sind noch nicht so straff mit der Hauptfigur
verbunden, wie diese es vertrüge und forderte — aber leere Stellen weist das
Drama nicht auf, die Empfindung versickert nirgends. Nicht umsonst ist der letzte
Akt der spannendste, auf den hin alles zwangsläufig komponiert erscheint. Es ist
dem Werk zu wünschen, daß es noch an mancher Bühne sich verkörpere. Nicht zu»
letzt auch darum, weil die Zürcher Aufführung bis fast in alle Einzelheiten hinein
ein so hohes Niveau innehielt, daß allfällige Mängel des Stücks denkbar menig
heraustreten konnten. Fraglich erscheint uns vor allem, ob dic Vcrquickung mit
der Pawlowa-Figur auch in einer mittelmäßigen Ausdeutung noch überzeugen wird.
Wir sahen Hortense Raky noch nie so poetisch, so geistig — was war daran Verdienst
der Rolle, was des Regisseurs, was der Jnterpretin? Diese Frage erhebt sich nicht
in den beiden Hauptsiguren des Stücks: dem Admiral und seinem Widersacher
Klado, Das sind an sich lebendig prosilierte Gestalten, die allerdings zwei Ge»

stalter fanden, denen die herbe, ausdrucksscheue Linie ganz besondern liegen mußte
und die sicher im Sinne des Autors die Sparsamkeit der äußeren Mittel der Ent»
ladung des Schlusses zugute kommen ließen.

Wie zu erwarten war, wurde Schillers „Kabale und Liebe" zu
einem großen Erfolg, Es gibt Werke höchsten Ranges, die durch eine unzulängliche
Aufführung völlig zerstört werden, und es gibt solche nur hohen Ranges, die dnrch
keine noch so mittelmäßige Darstellung umzubringen sind, ja die sogar im
Zuschauer augenblicksweise das perverse Verlangen erwecken können, diese Probe aufs
Exempel vorgesetzt zu bekommen, „Kabale und Liebe" gehört zu diesen letzteren.
Das Werk hat diese elementare Kraft in sich. Man vergißt es auf Jahre hin (während

Stücke der ersten Art die Seele, die sie einmal erlebt hat, nie mehr verlassen),
und wenn man es dann wieder sieht, ist man wieder gefangen wie je von seinem
fraglosen Schwung, seinem ganz instinktiven Theaterraffinement, feiner derb-innigen
Jugend Für Experimente der Darstellung, wie sie bei den „Räubern" gewagt
wurden, ist da kein Raum, und mit Sinnensülle braucht man ihm auch nicht auf
die Beine zu helfen wie etwa dem „Fiesco". Rund ist das Stück, in sich prall und
dicht selbst in seinen UnWahrscheinlichkeiten.

Umso erstaunlicher ist cs da, daß das Schauspielhaus unter teilweiser
Verwendung der selben Künstler in den selben Rollen nicht eine Wiederholung der
schönen letztmaligen Aufführung bot. Abgesehen von den Strichen — die freilich
hauptsächlich auf Rechnung von uns kurzatmigen Zuschauern zu setzen sind — war
es eine sehr werkgetreue Aufführung, und doch war sie sehr anders als jene frühere.
Und das Seltsame ist, daß diese Verschiedenheit viel weniger von den neu besetzten
Rollen als von den altbewährten herrührt: dem Präsidenten des Herrn Horwitz
und dem Sekretarius des Herrn Ginsberg, Man möchte sagen, beide hätten ihre



Kulturelle Umschau 137

neuen Deutungen aus einem stärkeren Vertrauen in ihre Rolle geschöpft. Sie
gingen aus von der menschlichen Wahrscheinlichkeit ihrer Figuren. So entstand ein
Präsident von irgendwo jovialer Brutalität, ein Parvenu, dessen Menschlichkeit
und Unmenschlichkeit dem selben Quell entspringt, der rein instinktiven Liebe zum
Sohn, dessen Härte also im selben Maße überzeugen muß wie seine Weichheit,
Daß Horwitz ein Meister des Abgesangs ist, hat er schon oft bewiesen. Wie sehr
dies aber eine Sache nicht der noch so schönen Rhetorik, sondern der ganzhcitlichen
Durchführung einer Rolle ist, der von Anfang an geplanten Architektur, das wird
wieder einmal in diesem Präsidenten und seinen letzten Worten klar. Aus dem

selben Vertrauen in die menschliche Tragkraft seiner Rolle heraus schuf Ginsberg
den Sekretarius Wurm: nicht einen überlegen zerstörenden Dämon, sondern einen
von Natur aus Erniedrigten und Beleidigten, einen Zukurzgekommenen, der seine

Überlegenheiten nur vertrauenslos und mit schlechtem Gewissen ausspielt, Eincn
bösen armen Teufel. Und doch böse, böser sogar als jener hektische Teufel, als den
der Wurm gerne dargestellt wird. Die Klippe von Ginsbergs neuer Auffassung wäre,
daß seine Figur sentimental rührte, Sie tut es nicht, sondern bewegt im selben
unser Mitleid, wie sie unsere verdammende Gerechtigkeit schärft. Verstehen wird
nicht zum verschwommenen Verzeihen, Ginsberg erschien in früheren Jahren immer
als ein Könner der fast impressionistisch reichen Psychologie, Die Fülle seiner
Nuancen war von nervösem Raffinement, jeder Augenblick jagte nach seinem Optimum
an Intensität, Man genoß das, folgte den reich gebrochenen Linien der Darstellung
angeregt, aufgereizt. Dann und wann bekam man es mit der Angst vor der
lauernden Manier, man fragte sich, wie lange der Künstler diese schillernde Farbigkeit
der Darstellung von innen heraus immer nen speisen könne, Jn der letzten Zeit
aber macht Ginsberg alle diese erst für die Zukunft angemerkten Bedenken zunichte,
Jmmer mehr neigt er sich der großen Linie zu, immer häufiger leistet er sich das
überlegene Vergnügen, den Einzeleffekt zu dämpfen um des Ganzen willen, Jmmer
sicherer komponiert er. Und mit einer sparsam entworfenen Gebärde erregt er heute
tiefer als je. Neben diesen beiden Figuren ist noch der Miller des Herrn Greller
zu nennen, eine Leistung, die aus einem schönen, naturhasten Einklang von Mensch
und Rolle zu kommen scheint, gut sekundiert wird von der Millerin Therese Giehses
und nur einigen Abtrag erfährt durch diesen fehlenden Einklang in der Darstellung
der Luise. Restlos entzückt auch der Hofmarschall von Lukas Ammann. Auch hier
geschieht die Deutung aus einem menschlichen Ernstnehmen dcr Figur heraus. Ohne
groteske Betonung, ohne Lächerlichkeit, nur aus alltäglichen Zügen zusammengesetzt,

entsteht eine Gestalt von unwiderstehlicher, grausiger Komik, eine Mumie,
ein getünchtes Grab, Neben so meisterlichen Leistungen hatte es der Darsteller des

Ferdinand schwer, sich durchzusetzen. Zwar bringt er durchaus die elementare
Eindeutigkeit für eine solche Rolle mit. Das ist seltener, als man denkt. Um dieser
Gabe willen müßte der junge Künstler das Menschenmögliche tun, seine Sprache
auf die Höhe seiner Absichten zu bringen. Wenig innere Notwendigkeit spricht für
die Besetzung der Lady Milford durch Margarete Fries und vor allem der Luise
durch Annemarie Blanc. Es war kein Zufall, daß ihr gemeinsames Auftreten am
wenigsten zu überzeugen wußte und die psychologische Fadenscheinigkeit dieser Szene
peinlich aufwies. Frau Fries' Haltung ist zu echt, um sich gern zerbrechen zu lassen,
und Annemarie Blanc hat gerade in so urdeutschen Rollen etwas unverwechselbar
Französisches. Man sollte angesichts von Schillers Luise nicht immer wieder denken

müssen, wie gern man die Darstellerin in einer Musset-Komödie sähe. Und doch

— trotz aller Ausstellungen geht man heim im Gefühl, einen glanzvollen Theaterabend

erlebt zu haben. Darin liegt eben das Geheimnis dieses sich hier ganz
erfüllenden jungen Schiller.

Elisabeth Brock-Sulzer.


	Kulturelle Umschau

