
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 7

Artikel: England und die Philosophie

Autor: Börlin, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zeit der Entscheidungen 439

Wir stehen heute in der Zeit der Entscheidungen. Bereits sind die

Leidenschaften hüben und drüben stark im Spiele. Eine allseits tragfähige
Lösung ist nirgends zu sehen. Werden die verantwortlichen Männer der

europäischen Großmächte trotzdem über die Leidenschaften hinweg kühl
rechnend einen Ausweg finden, einen Ausweg, der sicher wirkliche und

vermeintliche Opfer in erheblichem Ausmaße und von allen Seiten fordern
wird? Das ist heute die Schicksalsfrage, wie fie es schon einmal im Sep-
tember 1938 war. Die Großmächte müssen diese Frage entscheiden. Viel-
leicht bietet die gegenwärtige Atempause vor dem Einsetzen wirklich schwerer

Kämpfe im Westen noch einmal, ja zum letzten Male Gelegenheit dazu!
Die Kleinen aber können froh sein, wenn sie dabei bescheiden bei Seite

stehen können. Verständnis für das Lebensrecht und den Lebenswillen der

Träger dieses Streites und guten Willen sür das Aufspüren eines gerechten

Weges aus dieser Wirrnis kann von ihnen verlangt werden, mehr nicht!
Sie haben ja die großen Entscheidungen nicht in den Händen, ja sie haben
nicht einmal Einfluß darauf; sie müssen aber wissen, daß ihr Schicksal mit
entschieden wird.

25. IX. 39.

England und die Philosophie.
Von Eugen Sörlin.

l^^ie allgemeine Vorstellung von der englischen Philosophie verknüpft
diese meist mit der englischen Sonderart überhaupt und weist auf die

praktische Veranlagung und auf die stark konservative Gesinnung hin, auf
die größere Vorliebe für praktisch-soziale und politische als für theoretische

Fragen, schließlich noch auf die bedeutende Hervorhebung des Individuums

und seine feste religiöse Grundlage. Soweit englische Philosophie
in das europäische Bildungsgut eingegangen ist, wird darin die Bedeutung

der Erfahrung als Ausgangspunkt des Philosophierens und der Sinn
für Tatsachen und Wirklichkeit als vor allem für englische Denker
bemerkenswert unterstrichen, ja als Abneigung gegen alle sogenannte metaphysische

Schwärmerei hingestellt. Zu diesen Vorurteilen gesellt sich noch ein
anderes, das mit einer Art von Geringschätzung den philosophischen
„Dilettantismus" der Engländer treffen mill. Gemeint ist die Tatsache, daß dort
die Philosophie nicht allein auf Akademien und Universitäten beschränkt ist,
nicht allein von Professoren gelehrt und veröffentlicht wird, sondern viel
weitere Kreise beschäftigt hat, daß dort bedeutende Anregungen auch von
Nichtakademikern ausgegangen sind. Man weiß dort also schon längst, was
bei uns erst heute geahnt wird: das Heil kommt nicht von den Universitäten
allein! Es versteht sich weiter, daß die üblichen Urteile über englische

Philosophie von der Kenntnis der klassischen Epoche herrühren, die an



440 Eugen Börlin

die Namen Hobbes, Locke, Berkeley und Hume geknüpft ist. Zu jener Zeit
aber hatte die Philosophie noch allgemeine europäische Bedeutung, ganz im
Gegensatz zu heute, wo nationale Schranken die gegenseitige Vermittlung
hindern, sodaß in den einzelnen Ländern nunmehr die Philosophie sich

eigens national entwickelt hat, ohne daß ein solcher Vorgang andere Länder
tiefer beschäftigte. Wie unbekannt ist doch in den deutschsprechenden Ländern

die englische philosophische Entwicklung der letzten hundert Jahre
geblieben! Jene allgemeinen Sätze und Vorurteile sind heute noch in allen
Lehrbüchern zu finden, jedoch zeigt ein Kennenlernen der philosophischen
Bewegung in England das Gegenteil, und jene Vorstellungen treffen
überhaupt nicht mehr zu.

Es läßt sich nicht behaupten, daß die Philosophie in der Schweiz ein
ernster Bildungsbestandteil sei. Die Meinung, daß Philosophie als
theoretisches Spekulieren gegenüber ernsteren praktischen Fragen des Daseins
eine Angelegenheit der Muße, ja des Luxus sei, ist hier vorherrschend.
Der Schluß liegt nahe, daß diese Stellung und Beurteilung der Philosophie
bei dem praktischen Wirklichkeitssinn, der angeblichen Bevorzugung von
Tatsachen und der Berufung auf den Common Sense in Enland die gleiche

sei. Aber das Gegenteil ist der Fall! Wohl in keinem andern Lande Europas
ist die Philosophie ein solch echter Bildungsfaktor wie in England, Dies
bezeugt nicht nur der Anteil größerer Schichten an philosophischen Werken
und dic Stellung der Philosophen in England, sondern auch die Einrichtungen

für philosophische Forschung und Verkündigung, Man würde sich

durch den Schein blenden lassen, wenn man gleiches als Tatsache auch in
deutschsprechenden Ländern hinstellen wollte. Es war dies hier nicht
einmal zu jener Zeit der Fall, als die philosophische Bewegung einen Höhepunkt

erreichte, zur Zeit Kants und Hegels. Genügt doch die Erinnerung
an die Beschreibung jener Zeit in Hegels Vorrede zur großen Logik>
die das „sonderbare Schauspiel" erwähnt, „ein gebildetes Volk ohne Metaphysik

zu sehen". Wie schon gesagt, fallen in England viele Beschränkungen
der Philosophie weg, so die ausschließliche Bindung der Philosophie an
eine akademische Zunft, ihre Degradation zu einem Prüfungsfach und nicht
zuletzt das offene Geheimnis, wie hinderlich das alles der echten Philosophie

gewesen ist. Wollte doch z. B, Max Scheler zuletzt nicht mehr
Studenten Philosophie vortragen, sondern — Soldaten der Reichswehr, was
er dann auch getan hat, Jn den britischen Ländern sind die Verhältnisse
anders. Das Vorhandensein von staatlichen Stellen, welche Gelegenheit
zu philosophischer Forschung ohne jede Unterrichtsverpflichtung bieten,
gewährleisten so eine große Unabhängigkeit zu philosophischen Untersuchungen.
Oder wir erinnern an solche Plätze, die sowohl den Philosophen Gelegenheit

geben, zu Wort zu kommen als auch den philosophisch Gebildeten die

Entgegennahme philosophischer Spekulation gewähren, etwa die Gifford-
Lectures, eine Stiftung und Dotierung Lord Adam Giffords für die
schottischen Universitäten, Die Mehrzahl der modernen Philosophen ist hier zu



England und die Philosophie 441

Wort gekommen, und die Verbreitung ihrer Lehren nahm von hier ihren
Ausgang, Das häufige Vorkommen philosophisch gebildeter und sich

schriftstellerisch darin betätigender Staatsmänner in England ist bekannt, etwa:
Richard Burdon, Lord Haldane, Lord Balfour, General Smuts. So gilt,
was Hegel sagte, heute wie ehedem: in England wird der Name der

Philosophie geehrt, sie ist dort kein Spitzname.
Eine besondere Wendung erhielt um die Wende des vorigen

Jahrhunderts die traditionelle englische Erfahrungsphilosophie durch Jeremy
Bentha in, dessen ethische Zielsetzung vom größtmöglichen Glück der

größtmöglichen Anzahl von Menschen Schlagwort wurde. In seiner Lehre
feierte eine auf das Lustprinzip eingeschränkte Ethik und ein durchgängiger

Militarismus Triumphe. Jn Fortentwicklung dieses Standpunktes
entstand die weit über die Grenzen bekannt gewordene emviristische Logik
John Stuart Mills. Sein Vater James Mill, ein Jünger, Freund und
Bundesgenosse Benthams, ging förmlich in dieser utilitaristisch-empiristi-
schen Denkweise auf und gestattete sich das Experiment, seinen Sohn John
Stuart rein nach Benthamschen Prinzipien zu erziehen. Der beabsichtigte
Erfolg, nämlich eine Inkarnation der Philosophie B:nthams, blieb zwar
aus, nicht aber eine schwere geistige Erschütterung I, St, Mills, als dieser

nämlich im Alter von W Jahren nach dieser geistigen Dürre Plötzlich die

Bekanntschaft einer ander» Welt als jener des abstrakten Verstandes machte.

Durch die Kunst und die Dichtung ivurde er sclbstständig. Den Anlaß gaben
William Wordsworth, Samuel Taylor Coleridge und Thomas Earlyle
einerseits, die deutsche Klassik, vor allem Goethe, andererseits. Die
Bekanntschaft mit dieser Welt schärfte seinen Blick für die philosophischen
Oberflächlichkeiten der Philosophie Benthams, Aber der deutschen Philosophie

von Kant bis Hegel gegenüber verharrte er in inselhafter
Verschlossenheit, er lehnte sie ohne ihre Kenntnis zu haben ab, um sich

ausschließlich an die einl>eimische Tradition zu halten. Dieser Horror vor
der deutschen Philosophie blieb lange Zeit in England ein sest eingewurzeltes

Vorurteil, Zur Zeit der Auseinandersetzung Schöllings mit der

Hegelschen Schule goß die „Times" ihren Spott über die deutsche Schwärmerei

aus und meinte, der ganze Unterschied zwischen Hegel und Schölling
sei dahingehend zusammenzufassen, daß der erste sehr dunkel und der zweite
noch dunkler sei.

Ein englischer Denker, dessen Name Weltruf gewann, war Herbert
Spencer. Sein Wirk ist mit dem Begriff der Entwicklung, wie er besonders

durch Darwin in Mode kam, aufs engste verknüpft. Spencer war so

recht ein Denker jener Epoche des Imperialismus und Liberalismus, des

Weltverkehrs und der Technik, deren blinder Fortschrittstaumel im
Weltkriege endigte. Nach einer dürftigen Schulbildung wurde Spencer Hilfslehrer

an einer Volksschule, dann Eisenbahningenieur, später Journalist
und beschloß seinen Bildungsgang als freier Schriftsteller, um in 36-

jähriger zäher Arbeit sein zehnbändiges Werk: System der synthetisch?«



442 Eugen Börlin

Philosophie zu schreiben. Übrigens hat sich Spencer gegen ein Universitätsstudium

heftig gesträubt. Er trat nun mit dem Anspruch auf, alle Rätsel
der Welt und alle Probleme der Philosophie zu besitzen und lösen zu können,

ja er hatte sogar gemeint, eine allgemeingültige Weltformel aufgestellt
zu haben. Mit Hilfe der Begriffe Materie und Bewegung, dem Gedanken
der Entwicklung türmte er fein Riesengebäude nach mechanischen Gesetzen

auf. Philosophisch sind alle Versuche dieser Art unhaltbar und muten heute
wie vertrocknete Veilchen an. Bemerkenswert bei Spencer ist noch, daß seit
Hobbes wieder zum ersten Male die englische Tradition durchbrochen ist,
indem hier ein System dargeboten wird. War doch der Drang und Wille
nach Systemen sehr selten. Mit vielen englischen Denkern teilte Spencer
ein Verhalten, das sich als ein Abschließen gegen die übrige philosophische
Umwelt, gegen philosophische Überlieferung und Geschichte kennzeichnet.
So wußte Spencer nichts von der griechischen und der deutschen
Philosophie. Er kümmerte sich überhaupt nicht darum. Bekannt ist sein Versuch,
sich mit Kant, dem damals größten neuzeitlichen Denker, zu befassen: nach
den ersten Seiten legte er die Kritik der reinen Vernunft beiseite,

Empirismus, Positivismus und Evolutionismus, also alle jene
Versuche, die nach dem Tode Hegels die europäischen Gemüter bewegten, die so

häufig in Naturalismus, Materialismus und Atheismus endigten, zwar
nicht in England allgemein, da die Traditionsgebundenheit und konservative

Gesinnung ein solches Abgleiten verhinderten, konnten sich noch im
Rahmen der herkömmlichen Vorstellung vom englischen Denken bewegen.
Die Flachheit jener Weltbilder wurde zwar hier und da angegriffen, besonders

durch Coleridge und Carlyle, aber das Ungenügende war zunächst

mehr empfunden als erkannt. Und vor allem das religiöse Gemüt fand
an diesen Weltbildern keine Befriedigung. Spencer hatte noch vor dem

Absoluten halt gemacht, aber in seiner Umgebung und Nachfolge kam es

schließlich zu einer Deifizierung der Wissenschaft, eben jener formal-mechanischen

Entwicklungslehre, So ruft z. B. Karl Pearson, Professor an der

Universität London, aus: „Mein Denkgesetz ist eine größere Wahrheit und
eine höhere Notwendigkeit für mein Wesen als der Gott des Theologen.
Ich stelle meinen Geist über seinen Gott." Man würde fehlgehen, dies nur
als Gelehrteneitelkeit anzusehen, es ist mehr noch Zeichen einer anderen

Haltung des Engländers, die gegenüber jenen Vorstellungen von
Tatsachensinn, Wirklichkeit und Erfahrung nie berücksichtigt wird, nämlich die

Selbständigkeit und Entschlossenheit zur Selbstentscheidung des Menschen.
Diese letzte Möglichkeit menschlichen Seins hat nun gerade im englischen
Denken und Wissen seine rechte Stelle, und eben hieraus wird diejenige
Umwälzung englischen Denkens verständlich, die nunmehr im letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts anhebt und alle bisherigen populären Vorstellungen,
Vorurteile und Meinungen über englische Philosophie über den Hausen
wirft. Dieser Vorgang vollzog sich, ohne in den kontinentalen Ländern
Aussehen zu erregen, am allerwenigsten in jenem Land, das den Denker her-



England und die Philosophie 443

vorgebracht hat, der den Anstoß zu der englischen Bewegung gab, nämlich
in Deutschland. Es handelte sich in England um die Aneignung der

Philosophie Hegels, also um die Erhebung zum Gedanken,
Es ist gesagt worden, daß dadurch der Empirismus durch einen

„Idealismus" abgelöst worden, und daß die Jetztzeit wieder bei einem „Realismus"

angelangt sei. Aber das ist alles zu vage ausgedrückt und trifft auch

nicht einmal genau zu. Solche Namen wie Idealismus und Realismus
besagen zudem nicht viel, besonders wenn sie in einem unphilosophischen
Sinne, d.h. erkenntnistheoretisch ausgelegt werden; denn dann wird das

Verständnis der englischen Bewegungen verfehlt. Weiter wird von einem

„Neuhegelianismus in England" gesprochen, um so jene Bewegung mit
dem Neukantianismus in Deutschland in Verbindung zu bringen, wenn
auch nur als Vergleich, Nichts ist aber irriger! Jn Deutschland war ja der

Neukantianismus im Grunde nichts Neues, sondern etwas Altes, ein Zurück

zu Kant, obendrein noch ein Mißverständnis Kants, der als reiner
Erkenntnistheoretiker gesehen wurde, welche Blickrichtung aber einen Abfall

von der Philosophie bedeutet. Für England hingegen war Hegel absolut
neu, seine geistige Gestalt wurde zum ersten Male sichtbar. Erwägt man
ferner, daß die Erkenntnistheorie eine englische Erfindung und zwar von
John Locke war, so ist die Erschütterung des englischen Geistes durch Hegel
auch dahingehend zu verstehen, daß jetzt einmal wieder wirkliche Philosophie
offenbar wurde und es zu einem Vorstoß zum eigentlichen Philosophischen
Gedanken kommt. Es ist kein Zufall, daß gleichzeitig mit dieser Hegel-
Bewegung zum ersten Male das englische Denken bewußte Antriebe durch
die griechische Philosophie erfahren mußte, Wohl wurde der humanistische
Geist, auch griechische Philosophie, in Oxford und Cambridge gepflegt,
aber mehr in einem historisch-philologischen Sinne, ohne daß es aber zu
einem tieferen und aufnahmefähigeren Verständnis des Philosophischen
Gehaltes gekommen wäre. Erst durch das Wirken von Benjamin Jowett
(1817—1893) in Oxford wurde die Philosophie der Griechen fruchtbar und
antreibend, Jowett sah die Verwandtschaft der griechischen Philosophie mit
dem deutschen Idealismus. Er besuchte auch gelegentlich einer Deutschlandreise

den Hegelschüler Joh. Eduard Erdmann. Voller Begeisterung für
Hegel kehrte er nach Oxford zurück und ließ nicht nach, hier zum
Hegelstudium zu ermuntern.

Der Wegbereiter Englands und der Altmeister der Bewegung war
James Hutchison Stirling (1820—1909). Sein Werk The Secret of

Hegel erschien 1865. Jn der Tat, ein Geheimnis mußte Hegels Riesengeist
zunächst diesen Denkern sein und bleiben. War doch auch die Philosophische

Entwicklung von Kant bis Hegel den Engländern fremd gewesen. Zwar
war ihnen Kant durch Sir William Hamilton einmal näher gebracht worden,

jedoch durch die harte Kritik I. St. Mills an Hamilton in Vergessen«

heit geraten. Nun wird das Werk Hegels in England bekannt. Die
Aneignung des Gehaltes und das begriffliche Verständnis der Leistung er-



444 Eugen Börlin

streckte sich über Jahrzehnte. Aber was Stirling beginnt, ist nicht eine

gelehrte Ansammlung von Thesen oder eine nur historische Kenntnisnahme,
sondern Kampf und leidenschaftliches Ringen um diese Gedankenwelt.

Stirling geht mit dem Wagemute eines Entdeckers an seine Arbeit, er
spricht mit leidenschaftlicher Ergriffenheit vom Rausche eines Menschen, der
in der Entdeckung und Aufschließung neuer Gebiete eine hohe Mission zu
erfüllen hat, der mit magischem Schauer vor etwas Geheimnisvollem und

Gewaltigem steht. „Man tritt zum erstenmal an Hegel heran, als ob man
sich einem verzauberten Palast der arabischen Märchen annäherte. Werde
ich imstande sein, euch durch jenes gewaltige, kyklopische Gebäude, jenes

ungeheure Gefüge, jenen riesenhaften Stapel, jene unermeßliche Masse

hindurchzuführen, die nichts von allem, was bisher in Frankreich oder

England oder der Welt hervorgetreten ist, ähnlich ist? Es ist wie einer

jener gewaltigen Paläste in einem orientalischen Traum, riesenhaft, endlos,
Hof auf Hof, Gemach an Gemach, Terrasse über Terrasse, erbaut aus Mate-
rialien aus dem Osten und Westen, Norden und Süden — aus Marmor
und Gold und Jaspis und Amethyst und Rubin — alte Propheten schlafend

mit Siegelringen — bewacht von beschwingten und unbeschwingten
Ungeheuern — dort draußen in der einsamen Wüste, getrennt von der Welt
der Menschen durch endlose Tage und Nächte — verlassen, geheimnisvoll,
unerklärlich, ein riesiges Traumland, aber noch barbarisch, unzusammenhängend,

unfruchtbar!" So llberschwänglich wird Stirling manchmal. Aber
dann wieder scheint Stirlings Fassungskraft zu erlahmen, Hegels Gestalt
zu entschwinden, „Tatsache ist, es ist alles faselhaftes Geschwätz, aber mit
der kühnsten Anmaßung eines herrischen Redens über Geheimnisse, die

Geheimnisse bleiben müssen," Aber gleich wieder sieht er in Hegel den

größten Denker, „der die moderne Welt zum Abschluß bringt, wie
Aristoteles die alte." Das Geheimnis Hegels will Stirling mit Hilfe Kants
aufhellen, der Philosophie dieser „guten, ehrlichen, aufrichtigen, gemäßigten

und bescheidenen Seele. Wie Aristoteles mit beträchtlicher Hülfe von
Platon des abstrakte Universale, das implizite in Sokrates lag, explizite
zum Ausdruck brachte, so hat Hegel mit weniger beträchtlicher Hülfe von
Fichte und Schelling das konkrete Universale, das implizite in Kant lag,
explizite zum Ausdruck gebracht,"

Stirlings Hegelbuch war berufen, eine völlige Umwälzung im
englischen Denken hervorzurufen und der Anlaß einer großen geistigen
Bewegung zu sein. Stirling war Arzt, ließ sich jedoch nach längeren Reisen
durch Frankreich und Deutschland in seiner schottischen Heimat als freier
Schriftsteller nieder. Er starb 19O9 in Edinburg. Ein akademisches Amt
bekleidete er nie.

Stirling hatte nun den Grund gelegt. Mit Thomas Hill Green
(1836—1912), Dozent in Oxford, trat der deutsche Idealismus in ganz
England seine Mission an. Der breiten Öffentlichkeit wurde die Bewegung
erst 1883 durch ein gemeinsames Manifest bekannt. Es war dem Andenken



England und die Philosophie 44S

Greens gewidmet, und im Vorworte, von Eduard Caird verfaßt,
heißt es: „Die Verfasser stimmen in dem Glauben überein, daß der Weg
der Forschung, den die Philosophie verfolgen muß und auf den sie hoffen
kann, für das geistige Leben des Menschen am meisten beizutragen, der
ist, der von Kant eröffnet wurde und für dessen erfolgreiche Weiterführung
keiner mehr getan hat als Hegel."

Die tiefste und wirklich selbständige Denker, nach der Borbereitungszeit,

war Francis Herbert Bradley (1846—1924). Mit ihm beginnt eine

systematische Inangriffnahme der Metaphysik. Neben Bradley ist die große
philosophische Leistung von Bernhard Bosanquet (1848—1923) zu
nennen. Eine starke Beachtung fand Harald H. Joachim (1868—1938).
Eine Gestalt von bemerkenswerter Eigenart und Urwüchsigkeit ist John
Mc Taggart (1866—1925).

Was diese Denker nun im Gegensatz zu der empiristischen Zeit
auszeichnet, das ist eine echt philosophische Fragestellung. Eben auf dem Boden
des Empirismus war es durch eine vorherrschend analytische Methode zur
Verzettelung der philosophischen Frage nach dem Prinzip des «a! nS?
gekommen. Statt der Philosophie herrschte eine Zersplitterung in viele
philosophische Einzeldiszipline wie Logik, Erkenntnistheorie, Ethik, Soziologie

und dergleichen mehr vor, sodaß es wohl hier und da zu einem
philosophischen Einzelproblem kam, aber nie zu der Frage nach dem Seienden

im ganzen. Dies ist auch nicht möglich durch den so beliebten Ausgang
von einer der Wissenschaften Physik, Biologie, Mathematik u. a,; denn

nur von der Philosophie her kann das abkünftige Wissen aller dieser Zweige
aufgedeckt werden. Nun hebt aber mit Bradley das philosophische Fragen
wieder an. Er ging in seiner Terminologie, vom Gedanken der Totalität,
der Wirklichkeit im ganzen oder wie er es nennt: dem Absoluten aus und
stellte die Beziehung dieser All-Einheit zum endlichen Denken her. Er
zeigte weiter, daß Logik und Ethik ihre Wurzeln in dieser Totalität haben.
Bemerkenswert ist sein Bestreben, von dein so fragwürdigen Begriff des

Bewußtseins loszukommen. So zeigte er, daß die Analyse der Vorstellungen

bei den Empiristen zu höchst abstrakten Gebilden geführt hatte, zu
einer Auflösung der Wirklichkeit in ein „unheimliches Ballett blutleerer
Kategorien". Die Frage nach dem Absoluten und dem Sein des Ganzen
hielt auch das Denken Bosanquets, Joachims und Mc Taggarts in Atem.
Mc Taggarts Philosophie wird als der kühnste und imposanteste Versuch
in England bezeichnet, die Welt als Ganzes zu denken.

Diesen Denkern des Absoluten schien Wohl das Selbstbewußtsein des

Menschen die höchste Seinsweise zu sein, jedoch wurde ihnen bald der

Vorwurf gemacht, daß ihre Fassung des Absoluten alle Persönlichkeit und

Individualität zu verschlingen drohe, ein Einwurf, den ja auch Hegel
gegenüber Spinoza und Schölling erhoben hatte. Den Primat der
Persönlichkeit vor dem Absoluten zu lehren war nunmehr Aufgabe einer Reihe
von „personalen Idealisten", von denen wir vor allem Andrew Seth



44ii Eugen Börlin

Pringle-Pattison (1856—1931) nennen. Bei ihm kommt es zu
einem Primat des Menschen über Gott. Auch Mc Taggart hatte es zu
einer Auslöschung des göttlichen Wesens als Persönlichkeit kommen lassen.

Jetzt aber hob man die Autonomie des Menschen gegen Naturalismus und
auch gegen Absolutismus hervor, also gegen Auflösung in die Natur und

gegen Untergang in Gott.
Ein Antrieb zur Auslösung der idealistischen Bewegung war die durch

Naturalismus und Evolutionismus gefährdete Religion. Man sah in Hegel
sogar einen Retter des Christentums. Gründlicher aber kann man nicht
fehlgehen; denn wex ist Wohl entfernter von christlichen Grundlagen als
Hegel? Aber die englischen Idealisten selber kamen nur noch zu einem

endlichen oder in seiner Macht beschränkten, wenn nicht gar überflüssigen
Gott. Mc Taggart z.B. gelangte durch Hegels Lehre zu einem vollkommenen

Atheismus. Er zog den Schluß, daß es keinen persönlichen und
schöpferischen Gott gebe. Überhaupt machte er Populären Anschauungen
nie Zugeständnisse. Aber alles das zeigt zunächst nur eine Distanz von
christlichen Vorstellungen an, nicht aber von der Religion.

Die Erschütterung des englischen Denkens durch Hegel vollzog sich wie

gesagt, ohne daß in außerenglischen Ländern Anteil daran genommen
wurde, am wenigsten in Deutschland. Hier war ein gewisser Philosophischer
Tiefstand erreicht. Was konnte einer solchen Zeit Hegel bedeuten? War er
doch erledigt, veraltet und, wie man dünkelhaft glaubte, überwunden. Er
hatte seine Stelle in einschlägigen Lehrbüchern und wurde höchstens, so

heute noch, wie ein Schüler zur Ordnung gerufen. Bezeichnend ist dafü,r
die Haltung Franz Brentanos, der Hegel mit den Mystikern zusammen
seine Stelle unter den pathologischen Erscheinungen am äußersten Ende
eines regelmäßigen Degenerationsprozesses der wissenschaftlichen Philosophie

angewiesen hatte. Einzig Karl Rosenkranz, der Biograph Hegels,
schrieb 1870; „Mit welcher Tiefe und Selbständigkeit der englische Geist
sich der Spekulation Hegels zu bemächtigen im Stande sein wird, ersehen

wir schon jetzt aus Schriften, wie die von Stirling: „The Secret of Hegel",
die ein wahrhaft erstaunliches Phänomen ist." Oder wir erinnern an
Wilhelm Windelbands Heidelberger Festrede von 1910 über die Erneuerung
des Hegelianismus: „Wenn sich dies Geschlecht aus positivistischer
Verarmung und materialistischer Verödung zu geistigen Lebensgründen
zurücksehnt und zurücksucht: ist es da zu verwundern, daß, da ihm keine neue
eindrucksvolle Philosophie geboten wird, es an der Lehre zu haften beginnt,
die ihm das Universum als Entwicklung des Geistes in großen Zügen
vorführt?" Natürlich war den Hegelianern G. I. P. I. Bolland in Holland
und Benedetto Croce in Italien die englische Bewegung nicht entgangen.
Was übrigens Bolland 1902 schrieb, hat heute noch in deutschsprechenden
Ländern unverändert Gültigkeit: „Daß es außer dem Verfasser (Bolland)
Wohl keinen einzigen niederländischen Universitätsprofessor gibt, der Hegels
Phänomenologie des Geistes und große Logik verstünde, oder imstande



England und die Philosophie 447

Wäre, die Enzyklopädie oder auch nur die Rechts- und Religionsphilosophie
mit Begriff vom Begriffe zu erläutern, geschweige sachverständig zu
kritisieren, — daß man heute sogar ganz Deutschland, ja den europäischen
Kontinent zu durchsuchen hätte, um außer zwei oder drei Vertretern einer
früheren Generation noch da oder dort einen vereinzelten Menschen zu
finden, der über den verehrungswürdigen Erlöser des Gedankens etwas
Besseres als nachgesprochene Oberflächlichkeiten bezw. Albernheiten oder

gar Blasphemien vorzubringen wüßte, — das ist eine Schmach und
Schande für die ganze Universitätswissenschaft und Professorenphilosophie
unserer Zeit. Buchstäblich bedeutet es, daß die Philosophieprofessoren
unserer Tage lehren, ohne gehörig gelernt zu haben, und so das ganze
sonstige Gelehrtentum ohne Begriff vom Begriffe wie — Handwerksleute
in der Nacht verhältnismäßiger Unvernunft herumtappt." Ist es heute
anders geworden? Die Antwort gab 1929 Theodor Haering in seinem
Hegelbuch. Er nennt es ein „öffentliches Geheimnis", daß Hegels System
und Lehre als Ganzes, im Grunde heute doch, auch inhaltlich, in Wahrheit
noch immer unverstanden ist, daß es von Anhängern als Geheimlehre fast
wie ein Mysterium nachgesprochen, von Gegnern, ebenso unverstanden,
lächerlich gemacht wird. Aber kommen wir wieder auf die englische
Bewegung zurück, um gleichzeitig B, Croce zu erwähnen! Er schreibt 1909

in seinem Hegelbuche: „Jn England, wo das Werk Stirlings recht fruchtbar

gewesen ist, hat man Hegel (dasselbe gilt auch für Kant und in geringerem

Maße auch für andere deutsche Denker) mit Klarheit dargestellt,
mit Wahrheit ausgelegt, mit Ehrerbietung und geistiger Freiheit kritisiert.

Zum Lohne dafür hat der mächtige Geist Hegels zum ersten Male
den Geist der Engländer zu spekulativem Leben wachgerufen, die feit
Jahrhunderten die Weltlieferanten in empiristischer Philosophie gewesen sind
und die noch im 19, Jahrhundert keine anderen bedeutenderen Philosophen
schienen stellen zu können als Leute wie Stuart Mill und Spencer."

Die Höhe der philosophischen Spekulation, die der Idealismus in
England erreicht hatte, konnte naturgemäß nicht sehr lange eingehalten
werden. Wenn auch heute noch die englischen Philosophen durchweg im
Banne der Lehren Bradleys, Bosanquets und Mc Taggarts stehen, so

doch mehr in einer bewußten Kampfstellung. Das bedeutet aber: Auch
heute steht die englische Philosophie noch im Banne Hegels. Die heutige
Philosophie ist ohne ihn nicht zu verstehen. Die Abhängigkeit zeigt sich

schon darin, daß man ihn und seine Anhänger bekämpft. Plötzlich empfand
man den Idealismus als einen Importartikel aus Deutschland, wie den

Pragmatismus als einen solchen aus Amerika. Der Ruf nach Anknüpfung
an die britische Tradition der klassischen Philosophie von Locke bis Hume,
vor allem jetzt Neid, dem Begründer der schottischen Schule, wurde laut
und auch vernommen. So sind die Errungenschaften der idealistischen
Bewegung bis heute zwar nicht verdrängt, aber in den Hintergrund geschoben

worden, durch eine Gegenbewegung, die die Bezeichnung: Neurealismus



448 Eugen Börlin

führt, der in England den gleichen Rückgang bedeutet, wie es in Deutschland

der Neukantianismus gewesen ist. Dieser Realismus nun verlangt
einen „wissenschaftlichen" Charakter der Philosophie und versteht darunter
Anknüpfung an Physik und Mathematik, er fordert Problematik statt
Systematik, Analyse statt Spekulation, dazu Kritik, Skepsis und Beschränkung

auf Tatsachen. Der Abfall der Philosophie und die als modern
empfundene snobistische Haltung, die ihren Spott und Hohn über jene
philosophische Frage nach dem Seienden im ganzen ausgießt, findet eine
Verkörperung in dem gewandten Vielschreiber Bertrand Russell. Soweit
es sich bei ihm um philosophische Dinge handelt, sind sie belanglos und
flach. Ansonsten kommt es zu einer Deifikation der Mathematik. Aus der

Einheit des Wissens ist nunmehr ein Potpourri von Wissenschaften
geworden. Das Erlebnis des Weltkrieges schärfte auch den Blick für die im
Grunde dünnflüssige Journalistik Rüssels. 19M nannte William Mc
Dougall Rüssels Analyse des Geistes „die tiefste Stufe der Banalität".

Die Nahrung zieht dieser den Idealismus bekämpfende Neurealismus
aus der Leugnung des Begriffes der Totalität als All-Einheit. Er glaubt
dieser „Idee" gegenüber einen Vorteil durch Anknüpfung an „wirkliche
und tatsächliche Gegebenheiten", vor allem den „Ergebnissen" der exakten
Wissenschaften zu besitzen. Freilich, so kann man diesen „Realisten" sagen,
ist diese „Idee" nicht den Sinnen gegeben, nicht durch Anstarren und
Betasten erfahrbar, sondern der Anstrengung des Begriffes zugänglich. Ein
Hauptargument dieser Denker ist der Vorwurf des Subjektivismus, der
den Idealisten gemacht wird. Sie verwerfen die primäre Rolle des

Denkens als Erzeugen und spontaner Tätigkeit und sprechen mit Recht
der sinnlichen Wahrnehmung eine größere Bedeutung zu, Ihnen ist
Erkennen nicht ein Erzeugen und Hervorbringen, sondern Finden, Entdecken

und Enthüllen. Sie wenden sich weiter gegen den seit Descartes noch

immer nicht ganz beseitigten Dualismus der Wirklichkeit, gegen eine

sogenannte Welt des Bewußtseins und eine „in Wirklichkeit" seiende als
Ursache dieser. Sie verneinen alle Bilder und Repräsentationen „im"
Bewußtsein und sehen in den Bildern der Dinge diese selbst.

Wie weit vorab jene idealistische Bewegung noch nachwirkt, ist zu
ersehen aus den zahlreichen metaphysisch-spekulativen Weltbildern, wie sie

trotz des Vorbildes der exakten Wissenschaftlichkeit auf dem Boden dieses

„Realismus" entstehen. Jn der Jetztzeit ragt das philosophische Werk von
Alfred North Withehead (geb, 18lil) als eine ungewöhnliche Leistung
englischen Denkens hervor. Er war zuerst Mathematiker und vertauschte
63jührig diesen Lehrstuhl mit einem philosophischen. Bei ihm ist der
traditionelle Gegensatz zwischen Erfahrung und Spekulation, Wissenschaft und
Metaphysik völlig überwunden. Eine eminent philosophische Kraft ist
Samuel Alexander (geb. lW9). Seit und durch John Locke war die

Erkenntnistheorie eine selbständige Disziplin geworden, die unabhängig
und auf sich selbst allein stehend ihre Begründung haben sollte, ja zumeist



England und die Philosophie 449

mit der Philosophie überhaupt zusammenfiel, wie zum größten Teil noch

heute an den deutschen Universitäten. Diese Stellung der Erkenntnistheorie
und ihren vermeintlichen Vorrang hat Alexander in England erschüttert
und zerbrochen. Für ihn liegt der Schwerpunkt in der Metaphysik und er
ordnet jener Theorie lediglich eine Art „einleitendes" Kapitel in der
metaphysischen Systematik ein. Eng verwandt mit der Philosophie Alexanders
ist das Werk von Conwy Lloyd Morgan (geb. 1852). Ein weiterer
einflußreicher, jedoch höchst sonderbarer Denker ist Charlie Dunbar Broad
(geb. 1887). Vorbild ist für ihn die mathematische Physik. Voll Mißtrauen
gegen alle geschlossenen Systeme, gegen metaphysische oder spekulative
Fragen beschränkt er die Philosophie auf Klärung der im gewöhnlichen
Leben unkritisch gebrauchten Begriffe und auf ihre Analyse. Kritik ist

überhaupt sein vornehmstes Anliegen. So kommt er schließlich nach einer
Kritik von nicht weniger als 17 Theorien zu einem „emergenten
Materialismus". Nebenbei beschäftigt er sich mit Okkultismus und Spiritismus.
Und dabei wollen wir ihn lassen.

Die philosophische Höhe der idealistischen Bewegung wird durch den

Neurealismus nicht erreicht. Das Auf und Ab der Leistungen der jüngsten
Vergangenheit hat wohl auch seinen Grund in der Unruhe der
Nachkriegszeit. Das philosophische Interesse ist in England das gleiche
geblieben. Hegel ist in England nicht mehr wegzudenken. Auch die allzu enge
Verkoppelung mit Hypothesen der Wissenschaften hat den philosophischen
Blick getrübt. Die unmittelbare Auseinandersetzung mit Hegel hat
nachgelassen, sodaß es noch nicht zu seiner Bewältigung gekommen ist. Dies
dürfte nun eher in Deutschland der Fall sein, wenn man die Leistungen
Friedrich Nietzsches, Wilhelm Diltheys und Martin Heideggers in Erwägung

zieht, trotz des philosophischen Stillstandes gegenüber dem reicher
pulsierenden philosophischen Leben in England, Eigentümlich ist weiter,
auch wieder als Ironie der Fügung, daß die Bekanntschaft mit diesen
deutschen Denkern in England noch völlig aussteht. Eng mit ihrem Werke
ist ja die Bedeutung der Geisteswissenschaften und der Geschichtlichkeit des

Menschen verknüpft. Trotz I. St. Mills Logik der Geisteswissenschaften
sind diese in England nie beachtet oder fruchtbar geworden. Auch die

Geschichte vermochte nicht den Blick der englischen Denker auf sich zu
lenken. Wie merkwürdig ist doch die Tatsache, daß ein Denker wie
Bosanauet der Geschichte hilflos gegenüberstand, sie eine hybride Form
der Erfahrung nennt, die durch die rein zufällige, zeitliche Aufeinanderfolge

von Ereignissen bestimmt wird! Es waren in jüngerer Zeit religiöse
Denker, die der Geschichte mehr Beachtung schenkten, nämlich James
Ward (1843—1925), William Ralph Inge (geb. 1860) und Baron
Friedrich von H ü g e l (1852—1925). Ward stellte im Anschluß an Rickert
den Naturwissenschaften die historischen oder Geisteswissenschaften gegenüber.

„Es gibt mehr Dinge im Himmel und auf Erden, als eure naturalistische

Philosophie sich träumen läßt", rief er seinen Naturwissenschaft-



45« Eugen Börlin

lich eingestellten Gegnern zu. Inge hat den Engländern Plotin und den

Neuplatonismus näher gebracht. „Ich habe 30 Jahre mit Plotin gelebt
und ich habe ihn nicht vergeblich gesucht, weder im Glück noch im Unglück",
sagte er. Der Neuplatonismus als Wendepunkt der absterbenden Antike
zum Urchristentum fesselte seinen Blick besonders und lenkte ihn schließlich
auf geschichtliche Vorgänge. Inge hat den Engländern überhaupt den Blick

für die geistige Welt geöffnet. Friedrich von Hügel, von deutsch-schottischer

Abstammung, ein Erbe der Glaubensphilosophie John Henry Newmans,
war durch Rickert und Windelband für geschichtstheoretische Fragen
angeregt worden. Inge nennt ihn den tiefsten Denker unter den heutigen
Theologen Englands. Einzigartig und tief ist die Wirkung der Persönlichkeit

Hügels auf seine Mitmenschen gewesen.
Es lohnt sich überhaupt, einen Blick auf die Persönlichkeit und Gestalt

der englischen Philosophen zu werfen. Jn England ist die Philosophie
nicht wie bei uns eine gelehrte und wissenschaftliche Beschäftigung,
sondern mehr eine ideale Form des menschlichen Daseins, eine Haltung, nicht
nur ein toter Gedächtnisschatz philosophischer Kenntnisse. Durchweg ist es

das Merkmal der Originalität, das diesen Gestalten anhaftet. Fast nie
eine Trennung von Leben und Lehre bei ihnen, sie sind das, was sie lehren
und scheinen das von ihnen verkündete geistige Leben zu verwirklichen,
William Kingdon Clifford (1845—79), Anhänger der Gedanken Darwins

und Spencers, war eine derartig außergewöhnliche Persönlichkeit,
daß selbst seine an Individualitäten nicht Mangel leidenden Zeitgenossen
ihn selbst als Fremdling betrachteten. Ein glänzender, vielseitiger und

beweglicher Geist, wird er als von Genialität sprühend, bezaubernd,
hinreißend, begeisterungsfähig und begeisterungserweckend, verwegen und von
sich selbst verzehrendem Charakter geschildert. Es gemahnt an Nietzsche,

wie Clifford seinen Kampf gegen das Christentum eröffnet. Er nannte es

eine „furchtbare Seuche, die zwei Zivilisationen zerstört habe", er hielt
die Priester für die wahren Feinde der Menschheit und sah in ihnen ein«

ständige Bedrohung von Staat, Gesellschaft und Moral. Eine vielseitige
und produktive Begabung war Samuel Butler (1835—1902), ebenfalls
Deszendenzthevretiker. Er richtete aber durch Bergson angeregt eine scharfe

Kritik gegen den naturalistischen Evolutionismus, der durch ihn
überwunden wurde. Butler, einer der gelösten Geister seiner Zeit, auf allen
Gebieten, in denen er sich beschäftigte, anregend, war Maler, Musiker,
Philosoph, Essayist, Kritiker, Ubersetzer, Homer- und Shakespeareforscher,
Biograph, Romanschreiber und — Schafzüchter. Den Typen eines Enzyklopädisten

stellt der neben Spencer vielgenannte und fruchtbare Denker
Leonard Trelawny Hob house (1864—1929) dar. Zuerst Dozent in
Oxford, wurde er dann Journalist, später Politiker, Wirtschaftler,
Pädagoge und schließlich wieder von 1907 bis zu seinem Tode Dozent der

Universität London. Vielen Denkern wird die akademische Lehrtätigkeit
zu enge. Richard Congrewe (1818—1899) lernt in Paris Auguste



England und die Plstlosophie 451

Comte kennen, verläßt daraufhin Oxford, um in London als Privatmann
die Lehre Comics zu verbreiten. Frederic Harrison (1831—1923), ebenfalls

ein Anhänger Comtes, wandte sich in Schrift und Tat gegen bloßes
Gelehrten- und Spezialistentum. John Henry Bridges (1832—1906),
der Herausgeber der Werke Roger Bacons, der Übertrager der Werke
Comtes in die englische Sprache, der weiter in umfangreicher
schriftstellerischer Tätigkeit für die Lehre Comtes in England eintrat, war in
seinem Berufe Arzt und entfaltete aber auch auf diesem Gebiete eine rege
Tätigkeit von nachhaltiger Wirkung, Auch Joseph Henry Green (1791—
1863), der Herausgeber der philosophischen Schriften von S, T. Coleridge
und dadurch ein Wegbereiter der idealistischen Bewegung, war Arzt. Zu
solchen Wegbereitern gehört ja auch Thomas Carlyle (1795—1881).
Dieser war weniger ein philosophisch geschulter als mehr ein Stimmung
verbreitender Verkünder des deutschen Idealismus. Als Theorie besagte
ihm dieser nicht viel, mehr die praktische und religiöse Seite. Er dachte
nicht an das, was er verkündigte, sondern lebte es. Aber alle diese
Vorbereite! wurden durch den Arzt und späteren freien Schriftsteller I. H.
Stirling überschattet. Nach dessen Grundlegung wurde wie gesagt der

Bahnbrecher der Bewegung Th, H.Green. Über ihn heißt es: Die
überragende Stellung, die Green in der frühesten Phase der Bewegung
einnahm, und die mächtige Wirkung, die von ihm ausströmte, beruhten auf
dem Zauber seiner großen Persönlichkeit und auf dem Glanz seiner
akademischen Lehrtätigkeit, Er hauchte der Bewegung den Schwung seines
idealen Geistes ein, und indem er die neue Lehre mit sittlicher Kraft und
edler Menschlichkeit durchdrang, hob er sie weit über eine bloß theoretische
Angelegenheit empor und schuf sie zu einer wahrhast lebendigen Geistesmacht

um. Diese von seiner Persönlichkeit unmittelbar ausgehende
Wirksamkeit wurde durch seinen vorzeitigen Tod jäh unterbrochen (Rudolf
Metz), Überhaupt hat jene Bewegung eine erstaunliche Menge geradezu
begnadeter Männer aufzuweisen, sofern dies auf Vorbildlichkeit und
Vornehmheit des Wesens zutrifft. Eine überragende Gestalt, die in
leidenschaftlicher Begeisterung die damalige Jugend mit hinreißender Kraft fortriß,

war Richard Lewis Nettleship (1846—1892), der Greens Werk,
infolge des frühen Todes, mit einem Lebensbild herausgab. Ferner wäre
Eduard Caird hier noch zu nennen, der einen Überblick des Idealismus von
der Antike an gab. Wir nehmen weiter seinen Schüler Sir Henry Jones
(1852—1912). Auch ihm war Idealismus und Philosophie weniger eine

Lehre als eine Geistesmacht, von der er ganz durchdrungen war. Mit
Pathos und Schwung verkündigte er seine Überzeugung im gesamten britischen

Reich, bis nach Australien. Dann Richard Burdon Lord Haldane
(1857—1928): er bekannte sich glühend zu Hegel und lebte den Idealismus
praktisch, wie seine Autobiographie verrät. Auch er eine vielseitige Natur:
Staatsmann, Parlamentarier, Universitätsreformer, Jurist, Philosoph und
Schriftsteller, Wir kommen zu dem Gipfel der philosophischen Bewegung,



452 Eugen Börlin

zu Francis Herbert Bradley (1846—1924). Er übte nie eine akademische

Lehrtätigkeit aus. Bradley war ein Einsiedler und Einsamer, Als
Fellow des Merton College in Oxford, einer jener englischen Forscherplätze

mit geringen Einkünften und ohne Unterrichtsverpflichtung, lebte er

nur seinem Werke, wenigen Freunden zugänglich. Niemals sah man ihn in
Versammlungen philosophischer oder wissenschaftlicher Vereinigungen, und
über Philosophische Themen unterhielt er sich auch nicht mit Borliebe.
Mit den 40 Philosophieprofessoren, die zu seiner Zeit in Oxford lehrten,
hat er fast nie und nur mit wenigen gesprochen. Einer seiner Freunde
und Anhänger, der Philosoph A. E. Taylor in Edinburg, erzählt: „Was
die Unterhaltung anbetrifft, bin ich niemals jemandem begegnet, der ihm
an Witz oder Mannigfaltigkeit der Interessen überlegen, ja, wie ich

bezweifle, gleich gewesen wäre. Er gehörte nicht zu denjenigen, die ihre
Metaphysik mit an den Mittagstisch bringen. Er hatte ein ungewöhnlich
umfangreiches Wissen, sowohl auf dem Gebiete der schönen Literatur, als
auch besonders über soziale und historische Darstellungen, englische und

französische, was seine Tischunterhaltung ebenso lehrreich wie reizvoll
gestaltete." Bradleys Hauptwerk: Avpearence and Reality, A Metaphy-
sical Essay, erschien 1893 (deutsch von F. Blaschke, 1928) und rief eine
im geistigen Leben Englands selten dagewesene Erregung hervor, und

zwar für und wider. Die Auseinandersetzung ist heute noch nicht beendet.
Es ist das einzigste Werk dieser Bewegung, das ins Deutsche übersetzt
wurde und 1928 unter dem Titel: Erscheinung und Wirklichkeit an die

Öffentlichkeit gelangte. Die Philosophie Bradleys ist bis heute Grundlage
des Unterrichts in England geblieben. Bradley erhielt 1924 die nur weuigen
Engländern zuteil gewordene höchste äußerliche Auszeichnung, den Order
of Merit. Niemals ist vor- oder nachher ein Philosoph durch diesen Orden
geehrt worden. War Bradley eine zurückgezogene und grüblerische Natur,
so Bernard Bosanquet das Gegenteil, aktiv und gewandt, der die

durch Bradley empfangenen Impulse in ungeheurem Schaffens- und
Wirkensdrang auf möglichst großem Tätigkeitsfeld zu verbreiten wußte,
Anfangs lehrte er in Oxford, Aber erst in London öffnete sich scin Bereich,
wo er, außer als selbständiger und überaus produktiver philosophischer
Schriftsteller, sich einmal sozialer Arbeit widmete und dann wieder von
Volkshochschulkursen und philosophischen Gesellschaften her eine intensive
Vorlesungs- und Lehrtätigkeit entfaltete. Jn Deutschland ist sein Name
unbekannt, während hingegen Bosannuet selbst durch Husserl angeregt
wurde. Ernest Belfort Bax (1854—1926) war zuerst eifriger Anhänger
Mills und Spencers. Auf einer Reife nach Deutschland lernte cr Eduard
von Hartmann kennen, durch den er für den Rest seines Lebens dem

Idealismus gewonnen wurde. Er war zuerst Journalist und Volkswirtschaftler,

dann wurde er Historiker und Philosoph, um fortan für die

geistige Kraft des deutschen Idealismus zu zeugen. Er übersetzte Kants
Prolegomena, die Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaften



England und die Philosophie 453

und Schriften Schopenhauers. Auch schrieb er ein englisches Handbuch der
Geschichte der Philosophie. Wieder sonderbar ist die Erscheinung Herbert
Wildon Carrs (1857—1931). Er begann als Kaufmannslehrling und war
später Börsenmakler. Seine Bildungserlebnisse waren Abendkurse und
Teilnahme an Veranstaltungen philosophischer Gesellschaften, ferner
Lektüre philosophischer Schriften, besonders von Platon, Berkeley und
Hume, Bereits 50jährig lernte er die Philosophie Bergsons und die
Relativitätstheorie Einsteins kennen, ferner die italienischen Hegelianer Bene-
detto Croce und Giovanni Gentile. Die Wirkung war derartig, daß Carr
trotz seines Alters eine erstaunliche Produktivität philosophischer Art zeitigte.
Der 6ljährige erhielt eine Professur an der Universität London, um erst
dann mit seinem systematischen Werk zu beginnen.

Der amerikanische Pragmatismus hat in England weniger Fuß
gefaßt. Soweit er es getan hat, ist er mit dem Wirken Ferdinand Canning
Scott Schillers (geb. 1864) sehr eng verknüpft. Der Pragmatismus
ist weniger eine philosophische Lehre als eine Lebenshaltung und mehr
eine Anregung zur Philosophie. Schiller, von deutscher Abstammung, war
zunächst Dozent in Oxford; heute bekleidet er eine Dozentur in Los
Angeles. Er ist wieder eine Kämpfernatur, schlagfertig, gewandt und
unerschrocken, voll Spott und Ironie. Schon als Student in Oxford fand er in
der damals herrschenden scholastischen und lebensfremden akademischen

Enge keinen Atem, Voller Verachtung für jene Form der Philosophie als
Fach und Prüfungszweck hat er von seinem Kampf gegen Professorenphilosophie

nicht abgelassen. Gegen ihre abstrakten Methoden und Geheimniskrämerei

der Terminologie, gegen ihr gelehrtes Getue, ihre Exklusivität
und eitle Dünkelhaftigkeit, gegen akademisches Kliquen- und Sektenwesen,
der Lebensfremdheit des philosophischen Betriebes goß er Spott und Hohn
aus. Die formale Logik, den Unsinn des reinen Denkens und alle abstrakte
Dressur will er wie die Wahrheit um der Wahrheit, des Wissens um des

Wissens willen ausmerzen und fordert Fruchtbarmachung der Philosophie
für das Leben.

Das reich bewegte Philosophische Leben in England konnte hier nur
in seiner äußerlichen Erscheinung und auch nur an wenigen sichtbaren
und bemerkenswerten Punkten des Zeitabflusses der letzten Jahrzehnte
beschrieben werden. Den inneren systematischen Gehalt der Werke selbst
kann nur ihr Studium eröffnen. Heute ist der frühere scharfe Gegensatz

zwischen Idealismus und Realismus im Abklingen begriffen, ja, es kommt
teilweise schon zu Annäherungen, so bei dem Cambridger Philosophen
A. C. Ewing (geb. 1900), der wieder auf die hohe Bedeutung jener
idealistischen Bewegung hinweist. Der Idealismus und das Werk Hegels
haben also insgeheim doch nachgewirkt und tauchen nunmehr wieder auf,
um erneut zur Auseinandersetzung zu zwingen, aber mehr in einem
Positiven Sinne als in der letzten realistischen Epoche. Hiervon wäre dann
wieder ein Aufschwung der Philosophie zu erwarten. Überhaupt nicht er-



454 Eugen Börlin.: England und die Philosophie

Wähnt wurden hier Nebenerscheinungen und Abirrungen wie die
sogenannte mathematische Logik oder Logistik und die Vorliebe gewisser
englischer Denker für Okkultismus und Spiritismus. Im Zusammenhang
mit solchen trüben und traurigen Erscheinungen: Hellsehen, Telepathie,
Gedankenübertragung und Mediumismus tauchen Namen auf wie Russell,
Sir Oliver Lodge, Balfour, Broad. Erfreulich ist nur, daß diefe Ver-
irrung neben dem größeren philosophischen Ernst, der in England herrscht,
verschwindet. Wenn mir heute nach langer Unkenntnis über den philosophischen

Geist und seiner Entwicklung in England besser unterrichtet find, so

verdanken wir das vor allem Rudolf M e tz, dessen zweibändiges Werk: Die
philosophischen Strömungen der Gegenwart in Großbritannien 1935

erschien.

Kultur und Sntfmgtt?
Gedichte.

Wir freuen uns, unsere Leser, dank dem freundlichen Entgegenkommen Alfred
Huggenbergers, mit zwei bisher nicht veröffentlichten Gedichten bekannt zu machen,
die demnächst in einer Sammlung „Erntedank" erscheinen sollen.

Die Schriftleitung,
Lob der Hausmutter.

Das Reich der Bäuerin ist klein und ist groß zugleich.
Dienen ist ihr Gewinn, ihr Herz wird mit geben reich.
Sie lauscht auf der Stunde Gebot, allzeit besonnen und wach.
Sie grüßt die Freude im Garten. Sie ringt mit dem Ungemach,
Verschwiegen im stillen, niemand weiß davon;
Sie schafft es ohne Müssen, nur um heimlichen Lohn,
Das Haus ist von ihr beseelt. Die Stuben atmen den Geist,
Der ihrem beweglichen Treusein die Wege weist.
Jedwedes Ding ist am Ort, Milchtopf, Pfännlein und Krug,
Wenig von allem, und doch von allem genug,
Leinwand, im Kasten versorgt. Ein Bild an der Wand:
Die Jugendheimat, darin ihr Wesen erstand,
O, es ist fast nur Einfalt in ihr und Glaube und Fleiß,
Der für die andern denkt, um jedes Gebrestlein weiß.
Sie singt vor den Kindern die eigenen Sorgen zur Ruh,
Sie hilft ihnen Ställe bau'n mit Schäflein, mit Roß und Kuh.
Den Nestvogel fährt sie im Wägelchen mit aufs Feld;
Der Acker, das Kind, um beide ist's gut bestellt.
Sie bringt den Ältsten zur Schule. Ein Tränlein bittet für ihn.
Sie rät ihm beim Rechnen daheim, vergessend die eigenen Müh'n,
Sie lehrt ihn am Erntetag des Ackers Treue verstehn;
Kein Werk ist so nüchtern, sie weiß ein Körnlein zu sä'n,
Sie deutet der Wachtel Schlag im dämmrigen Halmengeviert,
Verheißt, daß der gute Wille die guten Jahre gebiert.


	England und die Philosophie

