
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 6

Artikel: Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirchen

Autor: Hildebrandt, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1«. ?ahrg. September heft ö

Zur Lage öer jchweizeristhen reformierten
Lanöeskirchen.

Von Walter hilöebronöt.

I. Staaten und Kirchen.

Die Zeit der Bestrebungen auf Trennung von
Kirche und Staat ist bei uns für einmal vorüber. Noch
im Jahre 1927 regten die Kommunisten im Zürcher Kantonsrate die
Lösung der engen staatskirchlichen Bande an. Der Erfolg blieb aus und
seither war nicht mehr davon die Rede. Im Bernbiet, wo wir doch die

größte und ausgeprägteste Staatskirche haben, ist das Trennungsproblem
überhaupt nie akut geworden. Was wir sonst nach dem radikalen Vorgehen
Genfs, das die Kirche im Jahre 1909 ans den Boden des Privatrechtes
verwies, noch erlebten, war lediglich eine gewisse vrganisatorische und
ökonomische Verselbständigung von Landeskirchen, bei der den Kirchen das

rechtlich Wesentliche: die Eigenschaft von Verbänden aus öffentlicher
Gewalt und mit besonderer staatlicher Privilegierung verblieb. So wurden
die Landeskirchen selbständig gemacht in Basel 1910, im Kanton Schaffhausen

1915, im Thurgau 1921, im Kanton St, Gallen 1923, im Aargau
1927. Andernorts, im Kanton Graubünden, blieben sogar solche maßvolle
Trennungs-Bestrebungen Wider alles Erwarten stecken. Auch ein Vorstoß
gegen die Basler theologische Fakultät zerschellte im Jahre 1926 wirkungslos.

Kurz gesagt: der Trennungsgedanken findet in der Gegenwart keine

Nahrung mehr, und wenn noch da und dort cine Lockerung der Bande
erfolgen sollte, so steht von vornherein fest, daß es zu keiner „(üäpitis
aemimiti«", zu keiner Herabminderung im Rang, kommen wird. Jene
Kommissionen der Zürcher Kirche, welche das geistige und ökonomische Rüstzeug

der Kirche für den Trennungsfall vorbereiten, können also ihrer
unzeitgemäßen Arbeit in aller Ruhe obliegen. Im Gegenteil: Man
beobachtet statt des Trennungsgedankens an nicht wenigen Stellen die Tendenz

engerer Verbindung mit dem Staate. Sie drückt sich aus in der
Erhebung von Gemeinden zu öffentlichrechtlichen Korporationen in der

Die Sozialdemokraten übten Stimmenthaltung mit der Begründung, selber
den Zeitpunkt der — grundsätzlich befürworteten — Trennung bestimmen zu wollen.

2) Jn neuester Zeit haben öffentlich-rechtlichen Charakter erhalten: reformierte
Gemeinden der Jnnerschweiz und der Kantone Freiburg und Solothurn: außerdem



354 Walter Hildebrandt

fortwährenden Schaffung neuer Pfarrstellen, in der grundsätzlich
vorbereiteten Fusion der Neuenburger L^Iis« Iibrs mit der Lßli8e nationale'),
aber auch etwa darin, daß in der Bundesversammlung anläßlich der

Beratung über „Schweizerische Kulturwahrung und Kulturwerbung" das

christliche Bekenntnis sogar von nichtkonfessioneller Seite als Merkmal der

Schweiz genannt wurde.
Der Grund dieses merkwürdigen Stockens der Trennungsbestrebungen

und dieser unverkennbaren rückläufigen Bewegung liegt in einer höheren
Wertschätzung der kirchlichen Leistungen durch den
Staat. Aus der Haltung des Staates kann man ganz sicher auf sein

Interesse schließen; zumal dort, wo der Staat der Kirche noch Geld
hingibt, ist sicher sein staatliches Herz auch dabei. Wenn sich der Staat also

heute einer Landeskirche gegenüber freundlich oder doch zum mindesten
konservativ einstellt, so bedeutet das, daß sie ihm für seine Zwecke dienlich
ist. Diese Zwecke sind Freiheit, Frieden, Gerechtigkeit und Wohlfahrt. Der
Staat braucht zu diesem Behufe nicht nur selbständige und freiheitsliebende,
sondern auch friedfertige, folgsame, gerechte, hilfsbereite und überhaupt
sittliche Bürger. Wer wirkt aber auf die Heranbildung solcher Leute? Es
ist vorab die Kirche, und die Tatsache, daß der Staat sie privilegiert uud

unterstützt, ist der klare Beweis dafür, daß er sie als seinen Zwecken nützlich
wertet. Er tut ja nichts ohne Berechnung! Jn seinen Augen erscheint die

Kirche fast ausschließlich unter dem Gesichtswinkel ihrer sittlichen, erzieherischen

Leistungen, als Moment der Beruhigung, der Gefügigmachung, der

Entgiftung, der Gemeinschaftsbildung. Sein Blick ist rein auf das Praktische
eingestellt, auf die sittlichen, erzieherischen Leistungen der Kirche, deren

er bedarf, die er aber selber und auf anderem Wege kaum bewerkstelligen
kann 4). Nicht umsonst werden bei der staatlichen Verwaltung meist Kirchen-
und Erziehungswesen unter einem und demselben Dikasterium vereinigt.
Deshalb ließ auch die Freisinnige Partei der Stadt Zürich bei Anlaß von
Vorträgen über „Kirche und Staat" durch ihren Präsidenten erklären 5);

„Es ist die besondere Aufgabe der Kirche, die religiösen Kräfte des
Volkes zu mobilisieren, den Sinn dafür zu wecken, den Willen dazu dauernd
zu pflegen, um das Gemeinschaftsleben mit dem christlich-ethischen Gedankengut

zu durchsetzen".

wurden sogar kürzlich (März 1939) die acht katholischen Gemeinden des alten
Kantonsteiles von Bern der katholischen Landeskirche einverleibt, das
Landeskirchentum also noch verstärkt! Auch werden z.B. in den Ständen Zürich und Bern
fortwährend neue Pfarrstellen begehrt und geschaffen, Vergl. die Denkschrift des
Berner Synodalrates vom August 1938,

^) Im Jahre 1938 haben die Gemeinden beider Kirchen mit großer Mehrheit
der Fusion zugestimmt,

4) Die Oxfordbewegung z,B, hat meitherum, besonders im Kanton Zürich,
viele Leute veranlaßt, ihre Vermögens- und Einkommensverhältnisse den
Steuerbehörden richtig anzugeben.

°) „Kirche und Staat", Vier Vorträge von Prof. Ad. Keller, Dr. Arthur Frey,
Prof. Dr. L. Köhler, Prof. Dr. Emil Brunner (Zürich 1937).



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 3S5

Deshalb heißt es auch in der „I^oi eco1s8iä8t,iqus 6u tüsnton äs Vsuä"
unmißverständlicherweise (Art. 2):

„li'sSiise äu Oänl,oo eis Vsuä s. pour bot äs kormsr sss iusmbrs8 s Is
vis ekrörierme",

die Landeskirche hat also den Zweck, „zu einem christlichen Lebenswandel"
anzuleiten. Das Sittliche ist es, das der Staat von der Kirche haben will.
Das Sittliche sichert ihr ihre Stellung. Trotz der finanziellen Nöte unserer
Stände denkt deshalb heute niemand ernstlich daran, den Staat von den

Kirchenkosten zu entlasten.
Die religiöse Seite der Kirche dagegen berührt

den liberalen Staat von heute grundsätzlich nicht, oder

nur soweit, als sie etwa einen seinem Erziehungsinteresse nicht entsprechenden

Effekt hervorbringen sollte. Die Verkündigung ist ihm gleichgültig.
Wenn er eine reformierte Landeskirche im Range des öffentlichen Rechtes

hält, so tut er das nicht aus Grundsatz und religiöser Parteinahme,
sondern aus Tradition, Anpassung und Erfahrung, denn die Geschichte hat
ihm erwiesen, daß eben diese Kirche den von ihm gewünschten sittlichen Effekt
hervorzubringen vermag. Er legt sich auch nicht auf eine bestimmte
Verkündigung fest, denn er weiß grundsätzlich nicht, wer religiös mit feiner
Verkündigung im Recht ist. Darum verlangt er von der Kirche andererseits
auch Glaubensfreiheit, damit möglichst viele, auch religiös „Minderbemittelte",

ihre Erziehung genießen können, ohne religiös eingeengt zu
werden. So trifft die Kirche als öffentlich-rechtliche Persönlichkeit mit
Glaubensfreiheit genau die Absichten des Staates.

Mit diesen Bemerkungen ist die bisherige Stellung des Staates zum
Religiösen dargetan. Ich halte es aber nicht für ausgeschlossen und glaube
Anzeichen dafür wahrzunehmen, daß wir einer Zeit entgegen gehen, wo

der Staat auch am Religiösen, Weltanschaulichen der
Kirche — also nicht nur am Sittlichen — Interesse bekundet.
Sein Streben geht heute unverkennbar auf eine starke, im Gegensatz zur
liberalen Weltanschauung möglichst konkrete und einheitliche Grundgesinnung.

Wie nützlich können da die landeskirchlichen Organisationen werden!
Wir haben zwar noch keine direkte staatliche Einflußnahme wahrgenommen,
aber bereits bestimmt doch das politische Denken der Gemeindeglieder
weithin die Haltung der Kirche. Wie wäre es sonst zu verstehen, daß die

Kirche schlechthin kein Urteil hat, weder über die allgemeine Staatspolitik,
noch über die Wirtschaft, noch über das Heerwesen, noch über Kunst und

Wissenschaft? Glaubt jemand wirklich im Ernst, daß vom christlichen
Glauben aus nicht viel mehr gesagt werden könnte, als gesagt wird?
Abgesehen von dieser bereits Tatsache gewordenen politischen Beschränkung
der Verkündigung °) tritt auch dann und wann direkt die Forderung auf,

°) Der Zürcher Regierungsrat Wettstein erklärte seinerzeit, die Verbindung
der Kirche mit dem Staate biete Gewähr dafür, daß die Kirche „auf dem Boden



sss Walter Hildebrandt

die Wortverkündigung nach staatlichen Interessen zu ändern. Sie soll nach
Vieler Ansicht bewußt auf eine breitere, allgemein menschliche (d. h. nicht
mehr spezifisch christliche Basis gestellt werden'), oder man wünscht z.B.
„eine Annäherung der beiden christlichen Konfessionen"«). Das Ziel ist
beidemal eine seelische Stützung des Staates und seiner Politik. Nach der

guten Vorbereitung im Innern der Kirche scheinen mir staatliche
Maßnahmen in dieser Richtung nicht gar so aussichtslos zu sein.

Nur in jenen Fällen Pflegt sich die Politik heute mit der Verkündigung
zu beschäftigen, wo diese entweder das ihr ge st eckte ethische Lei«
stungsziel nicht erreicht oder, darüber hinausschießend, sich in
Fragen der politischen Gestaltung einmischt. Der Staat
braucht von der Kirche, nach gemeiner Auffassung, eben nur eine seinen
Zwecken entsprechende Verkündigung und weiter nichts. Die politischen
Kreise entrüsten sich beispielsweise über die Lehren antimilitaristischer
Pfarrer, wenn fie bewirken, daß Militärpflichtige deswegen den Dienst
verweigern oder über die Leute, die aus religiösen Gründen bei der

Verdunkelung nicht mitmachen °). Da erscheint eben das ethische Leistungsziel,

der Gehorsam, als nicht erreicht oder gar verhindert durch die Lehre,
und das setzt die Lehre, ja gar die Kirche, in Mißkredit, Andererseits
nimmt der Staat Anstoß an einer Verkündigung oder Stellungnahme,
die in seine Angelegenheiten fordernd und verurteilend hineinredet. Auch
der heutige Staat hält es eben noch mit dem Zürcher Rat der 200, welcher
seinerzeit Bullinger zumutete,

„christlich zu verkündigen, die Laster mit der Schrift zu strafen, sich aber keiner
weltlichen Sachen, die weltlicher Regierung und Obrigkeit zustehen, zu
beladen, sondern ihn regieren zu lassen, wie cS ihn christlich dünke."

Selbst die höchste Stelle in einem irdischen Raum, mißt sich eben die
Obrigkeit auch die beste und alleinige Fähigkeit zum Regieren zu und läßt
sich von der Kirche nicht gern etwas dreinreden. Beispiele kirchlicher Stimin-
erhebung aus jüngster Zeit sind der Einspruch des Kirchenrates von Zürich
gegen das Läuten der Kirchenglocken anläßlich der Zeichnung der
Wehranleihe, die Resolutionen der Kirchensynoden von Basel-Landschaft und
St. Gallen gegen die bundesrätliche Anerkennung der Herrschaft Italiens

der Wirklichkeit verbleibe", Vrgl. seine Rede übcr „Die Trennung von Staot
und Kirche im Kanton Zürich" (Zentralblatt sür Staats- und Gemeindeverwaltung,
1928, S. 1 ss.)

') Diese Gedanken jungliberaler Prägung sind niedergelegt in der Dissertation
von Dr, W, Tobler „Dic Handhabung der Kirchengewalt durch die Laien in den
schweizerischen resormierten Landeskirchen" (Zürich 1928) und werden seither weiter
propagiert („NZZ" 1937, Nr, 618),

s) Das war der wegleitende Gedanke einer Rede des bernischen Kirchendirektois
Dr, Dürrenmatt über „Religion und Kirche in der Erschütterung des Staates"
(6. April 1939 in Bern),

9) Selbst der Zürcher Kirchenrat hat hier einem Pfarrer zum Teil aus
politischen Gründen die Mißbilligung seines Verhaltens ausgesprochen (1937),



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 3S7

über Abessinien, die Stellungnahme des Kirchenbundes gegen das erste

Projekt des obligatorischen militärischen Vorunterrichtes. Jn solchen Fällen
pariert der Staat die Vorhalte mit dem Hinweis auf kirchliche Engherzigkeit,

mangelnde Sachkenntnis, staatliche Notwendigkeit usw., wenn er der
Stimme der Kirche überhaupt Beachtung schenkt. Meistens hält er
in politischen Sachen nicht nur die negative, sondern sogar die positive
Stimme der Kirche als überflüssig; sie klingt ihm wie das Wort eines
weltfremden Nicht-Fachmannes. Alle Auseinandersetzungen wegen kirchlicher
Einmischung in die Politik haben indessen jenen Angelpunkt, den ein
Freiburger Pfarrer aufgezeigt hat:

„Es wird einer nur das als unerlaubte Politik auf der Kanzel empfinden,
was als Gegensatz, nicht aber was als zustimmende Politik verspürt wird" ^°).

Selbst innerhalb der Kirche sind heute die Meinungen über ihre
politische Betätigung geteilt. Da soll die Kirche bald nur „das christliche
Sittengesetz" geltend machen, — bald lehnt einer alle politische Tätigkeit
ab, weil die Kirche sich auf die Verkündigung des Wortes beschränken müsse,

— bald wird Zurückhaltung in politischen Dingen wegen Mangels an
Sachkenntnis und Gefahr der Verkündigung eigener Gedanken verlangt, — bald
fordert man von religiös-sozialer Seite ein ständiges politisches Wächteramt

als „grundsätzliches Stück reformierten Herkommens" mit den Worten:

„Die beziehungslose „Verkündigung" eines abstrakten Gotteswortes, die
fromme Predigt auf dem Jsolierschemel ist einer lebendigen Kirche unwürdig
und stets der Ausdruck eines satten Geschlechtes und eines selbstgefälligen
Klerus" ").
Zu Wem sollen sich die Kirchenglieder halten? Die Antwort wird ihnen

dadurch erleichtert, daß tatsächlich alle kirchlichen Richtungen Politik treiben
und die kirchliche Stellungnahme somit ein Merkmal unserer demokratischen
Verhältnisse darstellt.

Das Wort der Kirche in politischen Dingen
entspricht auch der herkömmlichen reformierten Auffassung

mit ihrem Wächteramt gegenüber der Obrigkeit.
Dieses Wächteramt darf aber nicht mißverstanden werden: es erschöpft
sich in dem Einspruch gegen ungerechte oder gottwidrige Staatsakte,
begreift aber niemals eine aktive gestaltende Politik in sich, und noch weniger
eine politische Konstituierung der Kirche oder kirchlicher Gruppen für
bestimmte politische Ansichten. Die Kirche soll ihre politische Einsprache stets
direkt aus dem Worte Gottes schöpfen. Im Prinzip stimmt jedermann
einem kirchlichen Wort in der Politik zu. Von Bornhauser und Gotthelf
bis zu Ragaz, Rudolf Grob und Karl Barth haben ja auch die poli-

1°) Pfr. M. Ludi in seiner Abhandlung über „Not und Hoffnung der Staats-
kirche", im „Kirchenblatt f. d. reform. Schweiz", 1936, Nrn. 2 und 3.

") Pfr. Th. Bruppacher im: „Aufbau" am 8. Nov. 1937 unter dem Titel
„Politisierende Pfarrer oder das Wächteramt der Kirche im alten Zürich".



SS8 Walter Hildebrandt

tischen Pfarrer stets in ihren Kreisen großes Ansehen genossen, selbst wenn
sie — leider — über das Wächteramt hinausgingen.

Die Beziehungen von Staat und Kirche sind nach dem Gesagten überall
rein äußerlicher Art. Der Staat — es ist immer der einzelne kantonale
Stand —gibt der Kirche jene rechtliche und ökonomische
Stellung, deren sie zur Erzielung der von ihr
erwarteten ethischen Leistung nach seiner Meinung
bedarf. Entweder ist die Staatskirche, wie in den Ständen Zürich, Bern
und Waadt, wo von Staatswegen jeder evangelische Einwohner von ihrer
Organisation in Anspruch genommen wird, wo der Staat die Organisation
nicht nur vorschreibt, sondern auch vollzieht, und für ihre finanziellen
Bedürfnisse aufkommt. Bei diesen richtigen Staatskirchen können die
staatlichen Aufwendungen für die Kirchen hohe Summen betragen, z. B. 1938 in
Zürich Fr. 1,770,773.66. Oder dann ist die Kirche eine selbständige Landeskirche,

wie in den Ständen Schaffhausen, Aargau, Thurgau, St. Gallen,
Appenzell A.-Rh., Basel-Stadt, wo die Kennzeichen darin bestehen, daß
die Kirche eigene Rechtspersönlichkeit besitzt, alle evangelischen Einwohner
als ihre Glieder beanspruchen darf, Steuern erheben kann, und daß ihre
Organe den Charakter von öffentlichen Behörden (Ämtern) haben. Oder
dann besteht die Kirche nur aus einem losen Verband von Gemeinden wie
in Graubünden und Glarus, wo allerdings durch ein staatliches Gesetz eine

Einheit gewährleistet ist, die Gemeinden aber im übrigen weitgehende
Selbständigkeit mit Steuerrecht zc. besitzen. Nur im Kanton Basel-Landschaft
fehlt derzeit immer noch selbst ein solches minimales staatliches Gesetz. Oder
die Landeskirche erscheint endlich als bloßer Privatverein wie im Kanton
Genf, mit gewöhnlicher Mitgliedschaft und Mitgliederbeiträgen ohne staatliche

Beeinflussung oder Hilfe. Die große Mannigfaltigkeit in der
Rechtsstellung der Landeskirchen läßt immerhin erkennen, daß die bestehenden

Einrichtungen viele Ähnlichkeiten aufweisen und sich jedenfalls auch ähnlich
auswirken. Sowohl staatlicherseits als kirchlicherseits befindet man fich,
trotz gewissen Abnormitäten in den kirchenpolitischen Systemen, offenbar
Wohl dabei; es liegt wirklich eine Wahrheit beschlossen in dem von Prof.
Hartmann formulierten Gedanken, daß im Verhältnis von Kirche und
Staat nicht immer die klarste Regelung auch zugleich die beste sei^). —
Die kirchliche Organisation hat sich noch über den kantonalen Bereich hinaus
fortgesetzt. Die einzelnen Landeskirchen sind seit 1920 zu dem „Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbund" zusammengeschlossen, der für den

Protestantismus bilden soll
„eine verhandlungsfähige und amtliche Vertretung, die sowohl die schweizerischen

protestantischen Interessen zu Gehör bringen als gleichzeitig den staatlichen

Behörden als Organ für den Verkehr mit den Kirchen dienen kann."

!2) Vortrag über „Unsere Bündner Landeskirche", gehalten an der
Jahresversammlung des Schweiz. Evang. Kirchenbundes in Chur am 13. Juni 1938.



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 359

Diese, als Gegenstück zur päpstlichen Nuntiatur gedachte, etwas schwer«

fällige Institution ist jedoch nicht von großem Einslüsse.
Es bleibt noch einzugehen auf die eigenen religiösen

Äußerungen des Staates, auf seine Stellung zu Gott
und Kirche. Da läßt sich seine Einstellung heute am besten so

umschreiben: der Staat — Bund und Stände — ist liberal in geistigen Dingen,
und religiös spielen bei ihm nur solgende Gedanken eine Rolle: Gott, der

Allmächtige, Gott die Vorsehung, Gott das Vertrauen und Gott die Hilfe,
Für den Bürger ist anerkannt das Gebot der Liebe, die göttliche
Forderung der zehn Gebote, Es gibt so eine eigentliche, gewissermaßen aus
der Theologie herausdestillierte staatliche Glaubensauffassung, die sich von
der Kirche her — auch von der katholischen — in die behördlichen Kreise
fortgepflanzt hat. Zugleich können diese Formeln auch den Deisten, den

Anhänger eines bloß allgemeinen Gottesglaubens im Sinne Nathans des

Weisen befriedigen. Der Bundesverfassung ist „Im Namen Gottes des

Allmächtigen" festgesetzt, der Bundesrat empfiehlt die getreuen lieben
Eidgenossen „dem Machtschutze Gottes", am Rande der Fünflivres ist dem

Glauben „Dominus proviäebit," Ausdruck gegeben, man glaubt auch, daß

„Oei provickönlis, st ««nlüsione nomimim Uslvstis, rsZitur". Das sind
alles Beweisstücke eines allgemeinen Gottesglaubens, der mehr auf den

menschlichen Vorteil als auf die menschliche Verpflichtung ausgeht. Dieser
Glaube läßt es auch noch zu, etwas „christlich" zu nennen; eine Berufung
auf Jesus Christus jedoch ist für ihn schon nicht mehr gebräuchlich oder nicht
mehr tragbar; ebensowenig weiß die staatliche Theologie etwas von
Rechtfertigung, Gnade, Erlösung, Seligkeit, Sakramenten usw. Trotzdem ist
zu bemerken, daß der Staat auch dem christlichen Glauben im Einzelnen
nichts in den Weg stellt, sondern vielmehr bis zu einem gewissen Grade
darauf Rücksicht nimmt. Der Bund versteht sich gut mit dem päpstlichen
Stuhl, dessen Nuntius nun nach langer Unterbrechung wieder in Bern
residieren darf. Man kann auch auf die eidgenössischen und kantonalen
Ruhetagsgefetze hinweisen, die Lehrlingsgesetze, das Gesetz über das
gewerbliche Bildungswesen, die Gesetze über den Strafvollzug, das neue
Schweizerische Strafgesetzbuch, die Militärorganisation, insbesondere aber
auch auf die Schulgesetze. Überall finden wir da in geeigneter Weise den

Raum für die religiöse Betätigung der Bürger offen gelassen, d. h. der
Staat sorgt für die Ausübung, den Schutz, sogar für die Pflege des

Religiösen. Trotz einer gewissen religiösen Einstellung verhält es sich

indessen nicht so, daß die religiös-sittlichen Standpunkte konsequent durchgesetzt

würden: Die Basler Behörden untersagten das Schulgebet (dieses
Verbot konnte nur durch eine große Sammlung von 36 000 Unterschriften
zu Fall gebracht werden), der Ehebruch untersteht keiner oder keiner harten
Strafe, die Spielbanken und Lotterien sind, trotz Verbot, Praktisch
zugelassen, ja staatlich aufgezogen, man mißachtet häufig die gesetzliche

Sonntagsruhe usw. Während im übrigen bei den Bundesbehörden — wie eben



36« Walter Hildebrandt

dargetan wurde — einige religiöse Formeln im Gebrauch sind, kennen die

reformierten Kantone solche Formeln nicht: Die Ratsgebete z.B. sind
abgeschafft, und es erscheint wie ein Anachronismus, wenn kürzlich in einem

Sitzungssaal des Zürcher Obergerichtes ein altes Richtergebet neu
angebracht worden ist. Besonders wenn man dann auf der anderen Seite
beobachten muß, wie das für die jungen Bürger bestimmte ebenfalls zürcherische

„Bürger- und Heimatbuch" die Kirche und alles Religiöse auf nur
einer von 260 Seiten nebensächlich abtut, fragt man sich, ob denn jenes
Gebet einen anderen Hintergrund habe als bloß die Wand, an der es steht.
So rundet sich schließlich das Bild vom Verhältnis des Staates zur Religion
dahin: der Staat, selber entweder religiös passiv oder nur in den

allgemeinsten Formen religiös aktiv, bietet doch der religiösen Erziehung und
Betätigung sowie dem religiösen Leben den notwendigen Lebensraum oder

fördert beide auch außerhalb der Landeskirchen. Der schweizerische Bundesstaat

mit samt den eidgenössischen Ständen kann deshalb nach den rechtlichen
Verhältnissen als christlicher Staat betrachtet werden; ob er jedoch

auch von einem christlichen Volke getragen wird, ist fragliche).

II. Hirten und Schafe.

Die Schafnatur des Laien kommt auch in unseren
reformierten Landeskirchen zum Ausdruck. Wiewohl wir
die Bezeichnung „Pastor" — also zu Deutsch: „Hirte" — nicht kennen, so

stehen doch die Laien zu den Pfarrern in der gleichen Beziehung wie Schafe
zu ihren Hirten. Das war auch Zwinglis Meinung in Anlehnung an
zahlreiche Bibelstellen, die den geistlichen Führer Hirten und die Geführten
Schafe nennen"). Und wiewohl nach reformierter Auffassung die
Ordination des Pfarrers nicht die Erhebung in einen besonderen Stand
bedeutet, so tut sich doch tatsächlich die Verschiedenheit des Pfarrers und
des Laien dar. Die Bezeichnung des Pfarrers als „Geistlicher", welche
sich aus dem Katholizismus in die reformierten Kirchen fort- und
hineingepflanzt hat, entspricht deshalb — so ungern sie von Pfarrern gehört
wird") — doch dem feinen Empfinden des Volkes, welchem eben diese

Andersartigkeit nicht entgeht. Der Gegensatz von „geistlich" ist „weltlich".
Der Pfarrer ist derjenige, welcher die Sachen berufsmäßig und kraft seiner

") Vergl, den Aufsatz von Prof, Max Huber „Sind wir ein christlicher Staat?"
in: „Die Schweiz 1939, Ein nationales Jahrbuch", S, 45—64.

Zwingli hat die Eigenschaften des guten Pfarrers in seiner Abhandlung
„Der Hirt" dargelegt und auch dementsprechend die Kirchenglieder als „Schafe"
angesprochen. Er bezog sich auf die Stellen Joh, 1«, 11 ff,? Matth, 1«, 16.

l°) Im Zürcher Visitationsbericht 1912—24 heißt es auf Seite 104: „Der
Ausdruck „Geistlicher" für Pfarrer ist trotz Kirchengesetz und Kirchenordnung, wo
er alle Augenblicke vorkommt, vom evangelischen Standpunkt aus verwerflich, und
wir sollten ihn nun ein- für allemal aufs nachdrücklichste verbitten. Dus ist
katholischer Sauerteig ..,"



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 36i

Lehrverpflichtung von einer andern, von der religiösen Seite ansieht, die

geistliche Welt vertritt. Er hat bei der Ordination versprochen:

„Ich gelobe, das Evangelium von Jesus Christus auf Grund der heiligen
Schrift nach bestem Wissen und Gewissen rein und lauter zu lehren und zu
predigen, durch einen Wandel nach Gottes Geboten der Lehre des Heils in
allen Stücken Zeugnis zu geben und die Obliegenheiten meines Berufes und
Amtes treu und gewissenhaft zu erfüllen, zum Wohl des Vaterlandes, der
Evangelisch-reformierten Landeskirche und der christlichen Gemeinde"").

Der Pfarrer ist ja auch derjenige, welcher in geistlichen Dingen kraft
seiner Sachkenntnisse und seiner tieseren Einsicht stets entweder einzeln
oder kollegial die Entscheidungen trifft, z.B. im Gottesdienste, in der
religiösen Presse, bei der Schaffung von Liturgie und Gesangbuch. Der
Laie aber geht im Grunde genommen vom Diesseits, von seinem Erleben,
von seinen Erfahrungen, von seiner Umgebung und von seinem gewöhnlichen

weltlichen Denken aus. Auch wenn er für das Geistliche Verständnis
oder sogar Glauben hat, so bedarf er doch der Einführung und der Führnng
im geistlichen Bereich, Er ist da grundsätzlich unerfahren, unmündig, hilflos,

verloren wie ein Schaf, und ohne Führung würde er wohl in seinem
weltlichen Zustande sein ganzes Leben dahinbringen. Was mir aber Wesentlich

zu sein scheint, was die Unterscheidung von „Geistlichen" und „Weltlichen"

oder „Laien" rechtfertigt, ist die Tatsache, daß der Hirte nicht
als Gleicher unter Gleichen wandelt, etwa als die Schafe hütendes Schaf,
sondern daß er — Gemeindewahl der Pfarrer hin oder her — sein Hirtenamt

auf Grund eines ganz anderen Willens ausübt, aus dem göttlichen
Willen heraus Anspruch macht auf die Schafe, und sich insofern nicht nur
äußerlich, sondern auch innerlich von den Schafen unterscheidet.

Das Empfinden der Andersartigkeit des Pfarrers, des „Geistlichen",
das bewußte Sich-bezeichnen als „Laie" oder als „weltlich" deutet darauf
hin, daß der reformatorische Gedanke des allgemeinen
Priestertums das Feld nicht beherrscht. Wenn er eine
Tatsache bilden würde, dann gäbe es in unseren Landeskirchen nicht nur d i e

„Hirten" — also die Pfarrer — sondern es wäre jeder Hausvater ein Hirte,
jede Hausmutter eine Hirtin, und jedes religiös mündige Glied der Kirche
hätte geistlichen Charakter, Es würde die Offenbarung Gottes nicht nur
kennen, sondern auch aus sich selbst heraus verkünden. Die Leute hätten
die Bibel zur Hand, sie würden untereinander von Christus reden, sie

würden Gott preisen, sie würden zur Kirche gehen, sie würden das Gebet
Pslegen. Das alles würden sie ganz selbstverständlich tun und noch Vieles
andere dazu, was im Grunde genommen einem Priester obliegt. Ich habe
jedoch schon vorhin die Christlichkeit unseres Volkes als fraglich bezeichnet.
Auch Professor Max Huber sagt — in der zitierten Abhandlung —, man
werde

„einen weiten Abstand zwischen institutionellem Kirchentum und lebendiger
Kirche nicht verkennen können,"

") Das Berner Konsekrationsgelübde.



362 Walter Hildebrandt

UM dann fortzufahren:

„Geht man endlich aus dem kirchlichen Rahmen hinaus in das bürgerliche
Leben, speziell auch in die Politik, so wird man gewahr, daß das betont
Christliche hier sehr wenig zum Ausdruck kommt, daß das Leben außerhalb
der kirchlichen Sphäre einen betont weltlichen, wenn auch nicht unchristlichen
Charakter ausweist,"

Wir werden also nicht umhin können, hier festzustellen: in unseren
reformierten Landeskirchen ist das allgemeine Priestertum nicht vorhanden.
Die, welche neben den eigentlichen Priestern auch ein Priesteramt üben

sollten, versagen, Sie sind nicht Priester. Sie sind gewöhnliche
„Kirchbürger", wie der Thurgauer so treffend sagt, sie sind Weltliche. Sie sind
Laien. Sie sind Schafe. Man redet bei geistvollen Menschen auch etwa
davon, daß sie „Philosophen" seien, um ihre weltliche Weisheit zu
kennzeichnen.

Das erweist sich in verschiedenen Beziehungen. Daß zwar ein
kirchliches Leben vorhanden sei, läßt sich nicht bestreiten, aber eben so sicher

scheint es, daß dieses grundsätzlich nur ein Leben von
richtigen Laien ist. Es entspricht hauptsächlich dem Brauche und ist ein

Mittel der Gewifsensentlastung oder zur Sittlichmachung, Jn seinem

Mittelpunkte steht der sonntägliche Gottesdienst als die einzige
Gelegenheit, wo die Gemeinde zusammentritt, um sich unter das Wort Gottes

zu stellen. Vielleicht mit Ausnahme einer verhältnismäßig kleinen Gruppe
zeigen sich aber die Gemeindeglieder und die Gottesdienstbesucher dem

Gottesdienste entwöhnt: neun Zehntel von ihnen erscheinen überhaupt nicht,
und bei den wirklichen Teilnehmern ist es so: sobald die Predigt über einen

allgemeinen Gottesglauben und die allgemeine Sittlichkeit hinausgeht,
können sie ihr vielfach nicht mehr folgen, weil sie eben nicht im Geistlichen,
sondern im Weltlichen leben. Dasselbe ist zu sagen bei den Sakramenten
und Kasualien, als da zu nennen sind Taufe, Abendmahl, Konfirmation,
Trauung und Bestattung. Die Taufe — um damit zu beginnen — wird
zwar von den Eltern noch fast durchwegs begehrt, aber ihre späte
Vornahme, die Umstände der Patengewinnung und ihre Begehung sprechen

dafür, daß häufig bloß der Gedanke maßgebend ist, das Kind den übrigen
Erwachsenen, die ja auch getauft sind, gleich zu stellen und es einen
allfälligen Vorteiles beim lieben Gott nicht entgehen zu lassen. Liturgie,
Taufhandlung und Patenstehen erscheinen unter diesen Umständen vielfach
nur als schöne, aber innerlich unverstandene Ausschmückung des Aktes
der Namengebung. Ebenfalls weithin nicht mehr verstanden wird das

Abendmahl und die Voraussetzung dazu, die Konfirmation, die
bald einfach als Abschlußfeier des kirchlichen Unterrichts, bald als
Bekenntnisfeier, bald als kirchliche Mündigerklärung mit der Wirkung der
Zulassung zum Abendmahl ausgestaltet ist. Nach der in unseren Landeskirchen

herrschenden Auffassung gehört jedenfalls zum Erwachsensein das

Konsirmiertsein. Vorab ist nun beachtlich, daß die Kirche, vielfachen Wider-



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 363

ständen zum Trotz, es verstanden hat, der Aufnahme unter die Erwachsenen
die kirchlich-religiöse Form zu wahren, einen langen Unterricht vorausgehen
zu lassen und die Konfirmation im 16. Altersjahre — wenigstens in der

Ostschweiz — beizubehalten. Gleich muß aber beigefügt werden, daß der

Konfirmandenunterricht durch die Beanspruchung der Schüler in
allgemeinen und beruflichen Schulen an die Wand gedrückt wird. Aus dieser
Behandlung spricht das Maß der öffentlichen Wertschätzung des

Unterrichtes. Es wäre zwar durchaus unrichtig, die große Anteilnahme an den

Konfirmationsfeiern abzustreiten. Was sie aber groß macht, das sind bloß
Gedanken wie: Die Erklärung der religiösen Selbständigkeit, ein Markstein
im Leben, sittliche Ermahnungen zum weiteren Fortkommen. Eine weitere
Einbruchstelle des weltlichen Denkens ist die kirchliche Trauung, die

meistens von Leuten begehrt wird, die weit von der Botschaft des Pfarrers
entfernt sind. Endlich soll noch ein Wort gesagt werden über die kirchliche

Bestattungsfeier. Von den kirchlichen Handlungen wird vielleicht
keine so mißbraucht wie die Bestattung. Die große Mehrzahl der menschlichen

Lebensläufe, an deren Ende die Kirche noch das Wort ergreift, sind
Lebensläufe von Laien, von „Weltlichen", die der Verkündigung nicht nahe
gestanden oder sie überhaupt nicht verstanden haben, und die große Mehrzahl

der Teilnehmer an den Bestattungen sind gleichfalls solche Laien oder

„Weltliche". Es brauchte nun eigentlich nicht der Zeitungsmeldungen,
welche die Predigt des Pfarrers in den Hintergrund drängen, um den Reden
des Herrn Stadtrates oder des Sekretärs der Gewerkschaft oder der so- oder

so-sinnigen Partei oder eines Vereinskollegen um so mehr Platz
einzuräumen, — es brauchte solche Meldungen gar nicht, um zu erkennen, daß
das Religiöse an diesen Abdankungen vielfach eine Nebenrolle spielt. Es
ist bestenfalls der Nagel, an welchem die anderen „Darbietungen" aufgehängt

werden. Als das Wichtigste, Verständlichste erscheint die Schilderung
des Lebenslaufes, um dessetwillen man vom Pfarrer auch einige
„unverständliche" religiöse Erörterungen über Tod und Grab und ewiges Leben
mit in den Kauf nimmt. Neuerdings gibt es ja sogar auch „kirchliche
Bestattungen" ohne Mitwirkung eines Pfarrers!

Verhält es sich aber auf dem kirchlichen Gebiete derart, so wird man
sich nicht wundern, auch in den übrigen Lebensbezirken keine
eigentlich christlichen Lebensäußerungen anzutreffen.
Der Laie benimmt sich auch dort ganz bewußt laienhaft. Sehen wir einmal
ganz ab von der Technik und der bildenden Kunst, von der Wirtschaft und
der öffentlichen Verwaltung, wo christliches Denken überhaupt kaum eine
Rolle spielt, und bleiben wir im Bereiche des allgemeinen sozialen Lebens,
so müssen wir sogar hier eine weitgehende Verweltlichung, Säkularisierung
feststellen. Die ursprünglich aus christlicher Barmherzigkeit eingeführte
Armenpflege ist vielfach zu einem seelenlosen Geldverteilungsapparat
geworden die ebenfalls aus christlichem Geiste gewachsenen Krankenspitäler

Jn seinem Bericht über das Leben der bernischen Landeskirche, betitelt:



364 Walter Hildebrandt

haben den Charakter von medizinisch-technischen Behandlungsanstalten
gewonnen, die Schulinstitute dienen grundsätzlich der Erziehung des
allgemeinen Menschen im Sinne „Nathans des Weisen", nicht des Christen.
Bei dieser Verweltlichung ist es kein Wunder, wenn die spezifisch
christlichen Einrichtungen privater oder kirchlicher Herkunft sich bestenfalls noch

über Wasser halten, keinesfalls sich aber noch irgendwie weiter ausdehnen
können. Die christliche Liebestätigkeit — Diakonissenhäuser, Rettungsanstalten,

Heilanstalten, Schulen, Armenvereine — ist tatsächlich seit langer
Zeit auf einem toten Punkt angelangt; mit Mühe wahrt sie ihren alten
Besitzstand und sucht sie neue Aufgaben, muß sie stets gewärtig sein, daß
die nicht spezifisch christliche Tätigkeit des Staates oder neutraler
Organisationen ihre Besorgungen übernimmt. Wie viel Arbeit wird jetzt doch z. B.
von den Stiftungen „Pro Juventute" und „Pro Senectute" geleistet als
rein säkulare Hilfstätigkeit, die sonst — natürlich mit weit bescheidenern
Mitteln und Aufwendungen — der christlichen sozialen Fürsorge zugestanden
hätte! Eine ähnliche Entwicklung zeichnet sich in der Säkularisation des

Kalenders ab. Hand in Hand mit der Entleerung des christlichen Sonntages
von seiner besonderen Aufgabe, dem Menschen Ruhe und Sammlung vor
Gott zu verschaffen, geht nämlich ein Aufblühen rein weltlicher Feiertage,
die nicht selten auf Werktage gelegt werden, und auch eine Abwandlung
des Sonntages durch neue weltliche Sinngebung, wie dies z. B. beim

„Muttertag" der Fall ist oder im Zurücktreten des Eidgenössischen Dank-,
Büß- und Bettages hinter den Bundesfeiertag.

Wer die Gestaltung unserer Landeskirchen indessen kennt, ist über
diese Verhältnisse nicht mehr erstaunt. Die kirchliche Gliedschaft wird ja
von Staatswegen erworben: jeder Protestantisch Geborene und Erzogene
und jeder sich als Protestant Ausgebende gehört der Landeskirche an.
Wenn das Mitglied dann die weiteren Voraussetzungen erfüllt, so genießt
es auch die vollen kirchlichen Rechte; andererseits ist es auch zur Leistung
von Steuern verpflichtet. Kennzeichnenderweise treffen das Mitglied innerhalb

der Kirche keinerlei weitere zwingende Verpflichtungen, insbesondere
keine geistlichen und religiös-kirchlichen. Wir beachten an dieser Stelle,
daß — um in den geistlichen Ausdrücken weiter zu reden — die
Andersartigkeit gegenüber dem Hirten, die Schafnatur, die
Weltlichkeit, die Laien haftigkeit für die Kirchenglied-

„Volk heran, zur Arbeit!" schreibt Rudolf von Tavel: „Es gab eine Zeit, da man
über die Türen staatlicher Wohlfahrtseinrichtungen die Inschrift setzte: „OKristo
in psuvsribos!" Mit der Zeit fand mon aber, es stimme da etwas nicht. Eine
ungeheure Tragik der Entwicklung der Menschheit mill es, daß die Wohltätigkeit
entseelt und damit ihres besten Inhaltes beraubt wird Damit geht die direkte
Fühlung mit der Armut, mit den Benachteiligten, dem besser Situierten verloren.
Es macht sich alles nur noch auf dem Zwangsweg, Man darf nicht glauben, daß
auf diesem Wege des sozialen Ausgleichs Verbitterung, Neid und Mißgunst aus
der Welt geschafft werden. Die Liebe hat eben keinen Raum mehr in dieser
überorganisierten Gesellschaft."



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche S6S

schaft vollkommen genügt. Die Priesterlichkeit ift höchstens ein

geistliches Postulat, niemals aber ein solches unserer Landeskirchen im
Rechtssinne. Diese Kirchen schließen als allumfassende Volkskirchen das

allgemeine Priestertum sozusagen aus. Jn ihnen stehen sich deutlich der
von Gott bestellte Hirte und die — geistlich betrachtet — ganz anderen
Schafe gegenüber.

Neben den erwähnten Schafen, welche die Stimme ihrer Hirten weder
hören noch kennen, gibt es natürlich in unseren Landeskirchen auch Schafe,
die auf ihre Stimme hören, ja nicht nur hören, sondern ihnen auch folgen.
Das ist überall dort der Fall, wo dieLaien anfangen, auf das
geistlicheWort desHirten geistlich zu reagieren, geistlich

zu handeln und zu antworten. Ich verstehe darunter jenen
überall vorhandenen Kern der Gemeinden, jene fleißigen Kirchenbesucher,
denen das Predigtwort Lebenselement ist, jene Väter, die zu Hause das

Tischgebet sprechen, jene Mütter, die ihren Kindern biblische Geschichten

erzählen, jene Geschäftsherren, die in brüderlicher Weise mit ihren
Angestellten verbunden sind, jene Arbeiter, die für ihre Meister beten, jene
Greise, die im Bibelbuch lesen, jene Staatsmänner, die ihre schweren
Anliegen Gott vortragen. Darüber hinaus gibt es auch Laien, die sich geistlich

verbinden, in Jugendvereinigungen entweder selbständig („Christlicher
Verein junger Männer") oder unter der Leitung des Pfarrers (Bund
„Junge Kirche"), in Hausgemeinschaften, in Missionsvereinen, in
Hülfsvereinen, im „Schweizerischen Protestantischen Volksbund" usw., auch etwa
zur Unterhaltung christlicher Schulen und Anstalten, Mit der
Oxfordbewegung, die auf dem Wege des Bekennens, der Aussprache und der
Betrachtung in kleinen Gruppen den Menschen zu Gott führen will, hat die
jüngste Zeit sogar eine — jetzt allerdings schon wieder abgestaute — große
Laienerweckungsbewegung hervorgebracht. Im Allgemeinen steht der
Beobachter deutlich unter dem Eindruck, daß die Erscheinungen christlichen
Lebens in den beiden letzten Jahrzehnten gegenüber früher stark zugenommen

haben. Man kann da vielleicht hinweisen auf die starke Begehrtheit
der neuen Zürcher Bibel, von der seit ihrem Erscheinen fortwährend neue
Auflagen gedruckt werden mußten, so daß die Zahl der abgesetzten Exemplare

bereits ungefähr 40 000 ausmacht. Desgleichen hört man aus
Buchhandelskreisen von einem starken Anwachsen der religiösen Literatur, die

jetzt die Rechtswissenschaft überflügelt hat und nach der Belletristik den

zweiten Rang einnimmt. Jn übereinstimmendem Sinne hat sich die religiöse
und kirchliche Presse vermehrt, so daß die Auflage der verschiedensten
kirchlichen Blätter heute 1,030,000 Stück beträgt. Das beweist doch, daß das
Laientum jetzt für religiöse Dinge aufgeschlossener ist als früher. Es spendet
auch Jahr für Jahr immer größer werdende Summen für die Zwecke des

Protestantisch-kirchlichen Hilfsvereins, der sich die Sorge für die Glaubensgenossen

in der Zerstreuung zur Aufgabe macht, und die Laienwelt hat
auch freigebig ihre Hand geöffnet für die Schaffung von drei Heimstätten



36« Walter Hildebrandt

der protestantischen Jugend in Wildhaus, Gwatt, Vaumarcus. Man staunt
auch, wenn man etwa aus den kleinen Kirchgemeinden Oberdießbach im
Emmental oder Fischental im Zürcher Oberland hört, daß dort 62000 Fr.
bzw. 83 000 Fr. für die Renovation ihrer Kirchen freiwillig zusammen«
gelegt wurden. Als gutes Symptom darf auch die große Calvinfeier von
1936 zu Genf gewertet werden, wo das ganze protestantische Genf
zusammenströmte, um sich aufs neue zum Evangelium zu bekennen.
Selbstverständlich fehlt bei dieser Belebung des Laientums auch das Auftreten
bedeutender Laien nicht: es soll dabei nur erinnert werden an den Schriftsteller

Rudolf von Tavel und an Professor Max Huber, deren Worte in
der heutigen Zeit sehr viel Gewicht haben. Trotz alledem hielte ich es für
eine Selbsttäuschung, wenn jemand aus dieser größeren religiösen und
kirchlichen Aktivität auf ein Großmerden der Kirche — im weltlichen Sinn
schließen wollte. Im Gegenteil: Die Kirche ist und wird „eine
kleine Herde" bleiben. Die Laien, die geistlich lebendig sind,
werden unter der großen Laienzahl stets die große Minderheit bilden,

Ist das Merkmal dieser Leute in geistlicher Hinsicht, daß sie grundsätzlich

geistlich nicht selbständig sind, sondern des Hirten bedürfen, so gibt
es doch ein Gebiet, wo die Laien den Vorrang haben
und den Ausschlag geben. Ich meine das Gebiet der
äußeren Kirchenbildung und -erhaltung. Unsere Landeskirchen

sind, das ist festzuhalten, nicht etwa von den Hirten, sondern von
den Laien organisiert worden, und Laien sind es auch, die den kirchlichen
Betrieb in Ordnung aufrecht erhalten. Hier befinden sich die Laien aber
auch in ihrem Element, hier, wo es um die äußere, materielle Regelung
der kirchlichen Verhältnisse geht. Sie erweisen sich auch durchwegs als
die besseren Verwalter als die Pfarrer, die ja berufsmäßig das
Hauptgewicht auf das Heil der Seelen und nicht auf die juristische oder rechnerische

oder verwaltungstechnische Richtigkeit legen. Den Beweis dafür erhält
man fast regelmäßig, wo trotzdem Pfarrer zur kirchlichen Verwaltung
gelangen, denn in diesen Fällen gilt vielfach anstatt Haushalten ein
uneinsichtiges Gottvertrauen und an die Stelle gesetzmäßigen Handelns tritt
der bloße Versuch, durchzukommen. Wenn es erlaubt ist, das Verhältnis
hier wieder mit einem Bilde klar zu machen, so möchte ich sagen: Jn unseren
Landeskirchen haben die Laien die Funktionen des Glockenstuhles und der

Läuter, die Pfarrer aber, das sind die Glocken, die im Stuhl droben hängen
und das Wort verkündigen. Töne von sich geben von ganz anderer Art,
als es die läutenden Laien von sich aus vermögen. Unter dem Glockenstuhl

verstehe ich die rechtlichen Ordnungen mit ihren horizontalen und
vertikalen Verstrebungen, die Gesetze, auf denen die landeskirchliche
Organisation und ihr Hirtenamt ruht, die materiellen Einrichtungen wie
Bauten usw., die zur Verkündigung dienen. Ein solcher Glockenstuhl allein
bringt aber die Glocken nicht zum Läuten. Darum muß es auch Läuter
geben, die mit ihren Kräften die Glocken in Bewegung setzen. Das ist die



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 367

kirchliche Verwaltung, die Organe, welche die Pfarrer zur Verkündigung
bestellen und ihnen auch die zum Lebensunterhalt nötigen Mittel verschaffen.

Wenn nun aber die Laien sowohl den Glockenstuhl bilden, als auch

die Töne der Verkündigung veranlassen, so erhellt daraus, was für wichtige,

ja grundlegende Funktionen sie in unseren Landeskirchen in den

Händen haben. Abgesehen von dem fachmännischen Erfordernis, daß die
Glocken so aufgehängt und geläutet werden müssen, daß sie recht erklingen,
steht es in ihrem Belieben, nicht nur den Glockenstuhl nach eigenem Willen
zu konstruieren, sondern auch den Glockenturm so hoch oder so nieder zu
bauen, wie sie nur wollen, ja noch mehr: sie haben es auch in der Hand,
nach ihrem eigenen Befinden zu läuten und sogar — das ist Wohl das

Bedeutsamste — diejenigen Glocken im Stuhle aufzuhängen, welche den ihnen
genehmen Ton geben. Was ich da feststelle, ist keine Theorie, fondern in
unseren reformierten Landeskirchen schon tausendfach in irgendeiner Weise

ausgeübt worden. Man hat also gelegentlich die Organisation so gestaltet,
daß das Wort Gottes kaum gehört werden konnte man hat die Pfarrer
in ihrer Beweglichkeit so eingeengt, daß ihre Worte gar überall anstießen,
man hat ihnen zu wenig äußere Kraft dargeboten, als daß sie hätten recht

verkündigen können, man hat vor allem aber je und je darauf geachtet,
daß der Pfarrer ein angenehmes Gotteswort verkündige und hat darnach
seine Wahl getroffen^). Im Laientum unserer Kirche liegt also eine ganz
gewaltige kirchenbildende Kraft, ja man wird sagen müssen, daß das
Laientum recht eigentlich unsere Landeskirchen nach
seinem Willen sormt. Das Laientum hat es deshalb auch grundsätzlich

in der Hand, den Glauben oder die Weltanschauung zu bestimmen,
welche in der kirchlichen Organisation verkündigt werden sollen.

Wenn wir nun — ich kehre zu dem früheren Bilde vom Verhältnis
der Hirten und Schafe zurück — wenn wir nun trotz der andersartigen
Schafnatur der Laien, trotz ihrer weltlichen Art noch immer evangelischreformierte

Landeskirchen haben mit Hirten, welche das biblische Wort
Gottes verkündigen, wenn wir also nicht der Laiennatur entsprechende
Laienredner und eine weltliche Verkündigung haben, so bedeutet das nichts
anderes als den Sieg des Evangeliums über die Welt, das

Verlangen der Schafe, trotz ihrer Weltlichkeit, nach dem rechten Hirten,
der im Namen Christi das Wort Gottes verkündigt, das Verlangen der

Schafe, geistlich und nicht weltlich geführt zu werden, auch wenn sie persönlich
und in der Gesamtheit überwiegend ihren andersartigen weltlichen
Charakter beibehalten haben. Das ist heute Tatsache. Aber es darf uns nicht
unbekannt bleiben, daß es in unseren Landeskirchen Laien gibt, die bewußt
das Geistliche ablehnen und das Weltliche verlangen, welche weltliche

l«) Die neueste Klage wurde im Kanton Bern erhoben; in Bern kommen auf
einen Pfarrer 4208 Seelen, in Thun 5186 Seelen, in Biel 5232 Seelen; 79 Pfarrer
haben in der Bernischen Kirche je mehr als 3099 Seelen zu betreuen.

is) In den Wahlkämpfen geht es meistens um nichts anderes.



368 Walter Hildebrandt

Glocken in den Glockenstuhl der kirchlichen Organisation aufhängen wollen

2°). Das sind Gegenkräfte, diedemGei st liche n, dem
Evangelium entgegenwirken. Geistliche und weltliche Kräfte streiten
sich so ständig um die Herrschaft. Es sind weltliche Wölfe da, und diese

Wölfe wollen die Schafe den Hirten entreißen. Sie haben auch bei uns
eine gewaltige Kraft, vermöchten sie doch selbst die Hirten umzubringen.

Unseren Kirchen droht also — wir bilden uns nichts ein — ständig die

Gefahr, entgeistlicht und der Hirten beraubt zu werden, sobald die Wölfe
der Weltlichkeit die Oberhand gewinnen. Darum bemühen sich die Hirten,
sich und ihre Herden durch treue Hunde beisammen zu halten durch Helfer,
die ständig mahnen, dem Evangelium treu zu bleiben. Nicht umsonst sehen

wir deshalb die Hirten der heutigen wie auch früherer Tage bemüht,
sich geistliche Helfer zu beschaffen, welche zwar in
untergeordneter Stellung, aber im Prinzip doch gleich wie sie — die Schafe
behüten. So soll in die rechtliche Organisation der Kirche
auch eine geistliche Organisation eingebaut werden.
Ging die rechtliche, äußere Organisation von außen und unten von
statten, so soll umgekehrt die geistliche Organisation von oben, nämlich
vom Hirten her gebildet werden. Ein typisches Kennzeichen der Bemühungen,

eine geistliche Organisation zu schaffen, sind die Bestrebungen, das

zunächst äußerlich organisatorisch — als Verwaltungsamt — gemeinte
Kirchenpflegeramt auch mit geistlichen Aufgaben zu betrauen. Bleiben wir
bei dem trefflichen Bild von Hirt und Herde, so möchten die Kirchenpfleger
in der ihnen zugedachten geistlichen Funktion etwa die treuen Hunde des

Hirten darstellen, welche überall umherspringen, um den Schafen zu sagen:

Hört auf die Stimme des Hirten! Auch Ihr gehört zu feiner Herde! Bleibt

20) Als typisch möchte ich hier einige Sätze aus der Dissertation von Dr,
Walter Tobler über „Die Handhabung der Kirchengemnlt durch die Laien" wiedergeben.

Der Verfasser stellt fest (Seite 100 ff,), daß sich im 19, Jahrhundert der
ganze Kampf um das reformierte Kirchcnregiment darum gedreht habe, die Kirche
in der Weise umzugestalten, daß sie zwar nicht mehr eincm dogmatischen
Glaubensbekenntnisse, wohl aber dcn allgemein sittlichen Interessen des Staates dienen
konnte. Dann fährt er fort: „Wcnn aber die reformierte Kirche eine Zukunft haben
soll, so wird sich in erster Linie das durch sie verkündigte Wort entwickeln müssen.
Die reformierte Kirche bietet heute durch ihre Freiheit viele Möglichkeiten, Aber
sie kann ihre Tore noch weiter öfsnen, um sich noch mehr in den Mittelpunkt des

öffentlichen Interesses zu stellen. Und hier taucht für uns dic Frage auf, ob nicht
in einer künftigen Zeit dic Aufrechterhaltung dcr öffentlichen Zweckbestimmung
der reformierten Landeskirchen erfordern wird, daß als Prediger in dcr
reformierten Kirche nicht nur Leute auftreten, welche eine einseitig theologische Bildung
erhalten haben, sondern, daß die Gemeinden auch die Möglichkeit haben, einc
Persönlichkeit rein darum zu ihrem Prediger zu erwählen, weil sie das Wort dieser
Persönlichkeit schätzt und sich an den Ersahrungen nnd an der Lebensweisheit
dieser Persönlichkeit seelisch und geistig bilden kann," Die Möglichkeit einer solchen
Änderung — so schließt der Verfasser — liege darin begründet, daß die Reformation
„eine Kirchengewalt von weltlichen Laien" ausgebildet habe, die „auch dic Gewalt
über das Wort umfaßt".



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 369

bei der Herde! Ein groß angelegter Versuch, eine rein geistliche Helferschaft

zu bestellen, ist die Bildung freiwilliger Kirchenpflegen und einer

freiwilligen Kirchensynode im Kanton Basel-Landschaft, wo bekanntlich bisher

überhaupt keine besondere kirchliche Organisation bestanden hat,
sondern alle verwaltenden Besorgungen von den politischen Organen
ausgingen. Die Baselbieter Organisation kennzeichnet sich — außer durch den

Zweck der Begutachtung zu Handen des staatlichen Kirchenregimentes —
dadurch, daß sie eigentlich nur „geistliche Leitung" mit Hilfe von Laien
will. Auch der ganze letzte Visitationsbericht der Berner Kirche, den Rudolf
von Tavel verfaßt hat, zielt fchon mit seinem Titel „Volk heran, zur
Arbeit!" auf die Gewinnung von Laienhilfe ab, sei es in den kirchlichen
Behörden, auch durch Wahl von Frauen in diese, sei es bei der Handreichung
hinsichtlich allerlei Nebenaufgaben (Armen- und Krankenpflege, Jugendarbeit,

Sonntagsschule und Konfirmiertenbetreuung). Was hier verlangt
wird, scheint anderwärts ebenso als Bedürfnis empfunden zu werden;
insbesondere wird in Kanton und Stadt Zürich ein Fortschritt des freiwilligen
Helferdienstes festgestellt^). Jn die gleiche Richtung hinein gehören auch

die Bemühungen, das Diakonenamt in die Kirche wieder einzuführen: der
Diakon ist ja so wenig Hirte wie der Kirchenpfleger. Von diesen Kirchenpflegern

und Diakonen weg verzweigt sich die geistliche Organisation immer
weiter in die Herde der Schafe hinein, zu den Leuten, die geistlich besondere

Aufgaben, z, B. in der Mission oder Armenpflege, besorgen, zum
Studentenseelsorger, zu den Kirchenchören, zu den Lehrern der Sonntagsschulen

und zu den Schreibern religiöser Zeitungen. Für alle diese

Betätigungen gilt grundsätzlich nichts anderes als das Wort des Hirten, des

Evangeliums, und wegleitend ist für sie die innere Verbundenheit mit
dem Hirten. So enthalten also die reformierten Landeskirchen, obschon sie

äußerlich eigentlich weltlich, laienhaft aufgebaut sind, eben innerlich doch

auch eine geistliche Organisation,

III. Lehren und Bekenntnisse.

Ich habe vorhin den grundsätzlichen Sieg des Evangeliums in den

landeskirchlichen Organisationen festgestellt: Es sind evangelische Kirchen,
evangelische Hirten werden zur Verkündigung berufen, und um das
Evangelium scharen sich die Kirchenglieder. Aber wiewohl das Evangelium nur
eine maßgebende Urkunde, das ist die Bibel in ihrer Vollgestalt, besitzt,
tönen doch die Stimmen der Hirten verschieden, werden doch Hirten mit
verschiedenen Stimmen berufen. So hängen die Gemeinden also — um
beim früheren Bild zu bleiben — Glocken verschiedener Tönung in ihren
Glockenstühlen auf. Diese verschiedenen Richtungen
evangelischer Verkündigung sind uns ja altbekannt: es gibt positive

(orthodoxe und Pietistische), es gibt freisinnige und es gibt
2i) Mitteilungen von Rektor Th. Bernet im „Kirchenfreund", 1939, Nr. 5,

unter dem Titel „Freiwilliger Helferdienst in der Landeskirche".



37» Walter Hildebrandt

religiös-soziale Hirten, die ihre Gruppen um sich scharen, ihre
Richtungsvereine bilden und ihre Richtungszeitungen halten. Das sind
aber nur die Hauptrichtungen, und aus eigener Wahrnehmung ist es

jedermann bekannt, daß noch Abarten von Verkündigung vorkommen.
So fragen wir uns unwillkürlich nach dem Bekenntnisstand

dcr Landeskirchen, Was gilt eigentlich hinsichtlich der

Verkündigung? Wo stehen die Landeskirchen theologisch? Wenn irgendwoher

Antwort kommen kann, dann geben gewiß die sogenannten Visitationsberichte

Auskunft, welche nach altem Brauch von Zeit zu Zeit auf Grund
einer Prüfung der kirchlichen Zustande veröffentlicht werden. Wir müssen
aber staunen, wenn wir beobachten, wie sich diese amtlichen Verlautbarungen
— übrigens auch die kirchenrätlichen Jahresberichte — über den theologischen

Status hinwegsetzen und nur selten eine schüchterne Andeutung über
den Glaubensstand machen. Durchs Band weg wird insbesondere vermieden,

an der Kirche jene Richtungen aufzuzeigen, die sonst in Erscheinung
treten; — denn die Kirche will eben, trotz aller inneren Differenzen des

Glaubens, nach außen als Einheit dastehen. Die Bibel soll als eindeutige
Grundlage gelten bei aller freien Stellung zu ihr, und die Richtungen
sollen auch bei aller Gegensätzlichkeit als mehr oder weniger gleichberechtigte,

unwesentliche Meinungen der Kirchenglieder erscheinen.
Das Bild, welches die Visitationsberichte dermaßen über den

Bekenntnisstand der Landeskirchen bieten, wird bestätigt durch die kirchliche

Rechtsordnung einerseits und durch das Praktische Leben andererseits. Es

gibt da kein kirchliches Grundgesetz, welches die kirchliche Lehre im Einzelnen
festlegen würde; typisch sind vielmehr Grundbestimmungen wie diejenige der

bernischen Landeskirche, von der es in Art. 1 der Kirchenordnung von 1918

heißt:

„Sie bekennt sich zum Evangelium Jesu Christi und den Grundsätzen
der Reformation und betrachtet cs als ihre Aufgabe, mit allen ihr verliehenen
Kräften und Gaben das christliche Leben ihrer Glieder zu Pflegen und dadurch
dem Reiche Gottes auf Erden zu dienen,"

Alles, was sich nun irgendwie unter diesen Hut bringen läßt, hat in der

Landeskirche Platz und Berechtigung; deshalb schillern auch die Liturgien
und Gesangbücher geistlich in allen Farben. Dementsprechend sind natürlich
auch im Praktischen Leben die verschiedensten Auffassungen möglich; die

Gemeindeglieder genießen größte Freiheit, und der Pfarrer kann so gut
das Apostolikum wie den allgemeinsten Gottesglauben vertreten. S o

haben die Gemeinden wie auch die Gesamtkirchen keinen
irgendwie speziellen Bekenntnisstand. Gemeinsam ist
ihnen nur das Evangelium als Grundlage; für seine
Auslegung aber stehen viele Wege offen.

Herrscht nach dem Gesagten auch offiziell eine gewisse Ruhe unter
den Richtungen, so spielen doch im praktischen Kirchenleben
dieglaubensmäßigenGegensätzeeinebedeutendeRolle.



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 371

Man erkennt das daran, daß richtungsmäßige Gruppierungen und Presseorgane

bestehen, daß die Pfarrer bei Wahlen richtungsmäßig abgestempelt
erscheinen, daß aber auch die kirchlichen Amtsträger gewissen Richtungen
angehören. Eines der besten Beispiele für die kirchlich-theologische
Zerrissenheit bietet derzeit die Universität Basel, wo die systematische Theologie

— die Dogmatil — von nicht weniger als sechs Lehrern verschiedener

Richtung nebeneinander gelesen wird. Nicht selten setzen sich diese

Richtungen öffentlich auseinander. Noch vor zwei Jahrzehnten hießen
diese Gegensätze „positiv", „freisinnig" und „religiös-sozial", während man
heute sagen kann, daß sich nur noch Positive und Freisinnige gegenüber
stehen. Die Religiös-Sozialen haben an Bedeutung verloren. Wir können
das Wesen der heutigen Richtungsunterschiede vielleicht am besten in der

Kontroverse erkennen, die jüngst zwischen den theologischen Fakultäten von
Zürich und Basel einerseits und dem Verein für freies Christentum andererseits

ausgetragen wurde. Der genannte Verein schrieb an die theologischen
Fakultäten:

„ Es erfüllt die, im Verein für freies Christentum zusammengeschlossenen,

in die Tausende gehenden Glieder unserer Kirche mit ernster,
steigender Besorgnis, daß in neuester Zeit die Besetzung der theologischen
Lehrstühle in ganz einseitigem Sinne 2s) erfolgte, so daß gegenwärtig die
freie Richtung im Verhältnis zur Zahl ihrer Anhänger eine ganz ungenügende
Vertretung an den theologischen Fakultäten besitzt ,"

Zu diesem Gesuch nahm dann die theologische Fakultät von Zürich in der
Weise Stellung, daß sie es ablehnte, bei Professorenwahlen auf die Richtung

zu achten. Deswegen angefochten, hat sie in einer Entgegnung
ausgeführt:

daß heute jene alten Richtungskategorien schwer, ja unmöglich anwendbar
sind, Die theologische Entwicklung unserer Zeitepoche hat eben unter
vielem Anderem die Möglichkeit eines Zusammengehens von durchaus kritischer
Arbeitsmethode und biblischem Christenglauben gebracht, an die ein früheres
Theologengeschlecht nicht von ferne dachte" ^s).

Aus diesen gegensätzlichen Erörterungen lassen sich drei Schlüsse
ziehen: 1. Der alte Gegensatz „freisinnig" und „positiv"
besteht fort. 2. Zwischen vielen Positiven und ehemaligen

Freisinnigen hat insofern, wie die Antwort der Zürcher
Fakultät zeigt, eine Annäherung stattgefunden, als der
biblische Christusglaube und die historisch-kritischeMe-
thode sich zusammenfanden. 3. Die ganze Richtung der
Religiös-Sozialen erscheint überhaupt nicht mehr als
selbständige theologische Gruppe; ihre Anhänger sind jetzt
unter den Positiven zu finden.

-) Gemeint ist zu Gunsten der „Positiven". Der Verfasser,
>s) Der Leser findet die Auseinandersetzung zwischen dem „freien Christentum"

und der theologischen Fakultät Zürich in der Zeitung „Der Freisinnige", Jahrgang
1937, Nrn. 182, 185, 190 und 200.



372 Walter Hildebrandt

Zunächst wenden wir den Blick den Anhängern des von der Zürcher

Fakultät geschilderten Glaubens zu. Es sind jene Pfarrer und

Gemeindeglieder, die von der göttlichen Offenbarung in dem gekreuzigten

und auferstandenen Christus ausgehen, in geschichtlichen Einzelheiten
jedoch die Bibel als historisch gewordenes Werk betrachten und überprüfen.
Vor noch nicht allzulanger Zeit wäre eine solche Haltung unvorstellbar
gewesen, da die Freisinnigen scharf auseinanderhielten und ebenso die
Positiven. Jetzt aber scheint sie in unseren Landeskirchen herrschend zu sein.

Nicht nur gewisse Fakultäten sind ihr zugetan, sondern auch die

Kirchenbehörden und die Mehrheit der Gemeindepfarrer. Jn der Baselbieter Kirche
hat z. B. das Apostolische Glaubensbekenntnis, das als Grundlage dieser

Richtung gelten kann, unter 34 Pfarrern nur vier Gegner. Eine
Manifestation dieser Positiven liegt in den vier Vorträgen, die von H, Grof>
mann, Brunner, R. Grob und P. Barth unter dem Titel „Unser Bekenntnis

zu Jesus Christus" erschienen sind. Der biblisch-positiven
Grundhaltung entsprechend läßt sich diese Richtung als
„positiv" taxieren, weil sie vom christlich-biblischen Glauben ausgeht

und nicht von der historisch-kritischen Voraussetzungslosigkeit. Wie
sehr sie dabei auf „das Wort Gottes" Gewicht legt, erhellt etwa aus dem

protestantischen Kirchenraum in der Landesausstellung, der bloß mit „dem
Worte" — auf beschrifteten Wänden — ausgestattet ist. Andererseits
charakterisiert sie sich dadurch als eine neue „Vermittlungstheologie", daß
sie — unbeschadet des biblischen Offenbarungsglaubens — die historischkritische

Methode anwendet. Daß mancher Angehörige dieser Gruppe sich

äußerlich noch zu den Freisinnigen hält, trägt natürlich nichts aus. Als
ihren markantesten Vertreter kennen wir Professor Emil Brunner,
Sein großer literarischer und Lehrerfolg ist darauf zurückzuführen, daß

er mit reformatorischer Glaubensklarheit auch einen klaren Sinn für
die Wirklichkeit verbindet. Er knüpft an die jedermann sichtbare
Offenbarung Gottes in der Schöpfung an, ein Umstand, der unser gar
nicht überschwengliches, sondern recht nüchtern denkendes Volk für sich

gewinnt. Unsere Leute gehen eben gerne vom rational Faßbaren aus und
wollen es gerne in den Rahmen ihres Glaubens eingefügt wissen, darum
heißen sie eine Theologie willkommen, die der Vernunft einen Platz
einräumt. Nach Brunner gibt es — wie übrigens auch nach Calvin — also
gewisse Glaubenserkenntnisse, die mit der Schöpfung gegeben und nicht
erst mit der Offenbarung durch Christus bekannt geworden sind. Der
Mensch ist das Ebenbild Gottes, behält auch trotz des Sündenfalles seine

Verantwortlichkeit ihm gegenüber und genießt allgemein Gottes Gnade,
die sich in seiner Haltung äußert. Man nennt das die „tkövlo^is, naturali«";
die ,anfing, n»tuiä1itsr onristisna" kommt da zur Geltung. Brunner trifst
auf das tiefere Verständnis unserer Gemeinden, die praktisch um die
Göttlichkeit gewisser allgemein menschlicher Glaubens- und Moralauffassungen
wissen. Innerhalb der geschilderten Vermittlungsrichtung nimmt er eher



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 373

einen Standort auf der rechten Seite ein. Jn der Mitte und auf der
Linken stehen derweilen alle Positiven, Religiös-Sozialen und umgewandelten

Freisinnigen, sowie insbesondere der gesamte Pietismus, dem gegenüber

Brunner, ihn weitgehend als Subjektivismus betrachtend, die Losung
ausgibt: „Jenseits von Orthodoxie und Pietismus biblischer Glaube!"«)
Begreiflicherweise kennzeichnet sich diese theologische Richtung im Gesamten

durch eine gewisse Unbestimmtheit in ihren Äußerungen: sie läßt
theologisch viele Mehrdeutigkeiten zu, verzichtet auf manche Entscheidungen,
beschäftigt sich nicht viel mit Dogmatil, sondern eher mit Praktik der

Heiligung und Liebe usw. Der vom Schweizerischen Evangelisch-kirchlichen
Verein herausgegebene „Kirchenfreund" bietet ein getreues Spiegelbild
ihrer positiven Haltung.

Die allgemein positive Richtung hat zur Rechten
eine Trabantin, eineneue Orthodoxie. Es ist die Gruppe der
Dialektiker um den weltbekannten Professoren Karl Barth herum. Was
man bei extremen Erscheinungen vielfach beobachtet, ist auch hier der Fall:
die Barthische Richtung beherrscht, wenn auch nicht das Feld, fo doch die

Diskussion, insbesondere gegenüber den Liberalen. Die Stärke Barths —
man besehe sein Buch „Credo", ein Pendant zu dem vorhin zitierten Buche

„Unser Bekenntnis" — liegt darin, daß er uns Gott wieder in seiner ganzen

Souveränität erscheinen läßt, in seiner ganzen Andersartigkeit, in
seiner Verborgenheit und in seiner umfassenden Allmacht. Das tut er
gegenüber allerlei Bemühungen, ihn auf die Stufe des Menschen herab-
zuzerren. Um nun mit Gott in Gemeinschaft zu kommen, so gibt es für den

sündigen Menschen — von dem Barth ein überpessimistisches Bild zeichnet
— nichts anderes als den Glauben. Gott aber kommt dem Menschen durch
seine Offenbarung im biblischen Evangelium entgegen. Vollkommen
unnütz für den Menschen im Verhältnis zu Gott ist die Vernunft; darum
verwirft Barth, im Gegensatz zu Brunner, auch die natürliche Theologie,
welche eine allgemeine natürliche Gotteserkenntnis auch vor und außerhalb

der Offenbarung in Jesus Christus anerkennt. Diese Tatsache, sowie
der Umstand, daß Barth einseitig die — allerdings zentralen — Beziehungen

Gott—Mensch betont, hauptsächlich die Rechtfertigung des Menschen
„solä öas et Arätis," — „allein durch den Glauben und die Gnade" —
scheinen mir für die Bedeutung Barths in der Kirche maßgebend zu sein.
Barth wird auf seinem „Spezialgebiete" noch eine große Wirkung üben.
Wir werden aber in der Schweiz niemals reformierte Kirchen mit der
reinen Barthischen Lehre bekommen, und zwar wegen ihrer Einseitigkeit^).

^) Erich Schick: „Die Botschaft des Pietismus in den theologischen Kämpfen
der Gegenwart", S. 23.

25) Dieselbe Einseitigkeit legt Barth auch dort an den Tag, wo er gewissermaßen

kirchliche Außenpolitik treibt, also die Auseinandersetzung des Christentums
mit anderen Glaubensauffassungen vollzieht. Da erweift er sich als großer Gegner
des Nationalsozialismus und zwar vom christlichen Standpunkt aus gewiß mit



374 Walter Hildebrandt

Einmal läßt sich die auf Erfahrung beruhende natürliche Gotteserkenntnis
des Volkes nicht durch eine Dogmatil wegdisputieren, und zum anderen

haben unsere Gemeinden in ihrer Bibel nicht nur die Lehre der
Rechtfertigung allein durch den Glauben und die Gnade, sondern sie lesen darin
auch das soziale Liebesgebot Christi für ihre gegenseitigen Beziehungen.
Barths Einseitigkeit hat auch bereits dazu geführt, daß gewisse Pfarrer
glauben, mit der Verkündigung des „Wortes" erschöpfe sich ihre Ausgabe
mehr oder weniger, und die deshalb, zum Schaden für die Gemeinden,
die persönlichen Bemühungen um sie in Seelsorge und Liebestätigkeit
hintanstellen. Ein Fehler liegt auch darin, wenn — wie nicht selten — rein
dogmatische Predigten über die Köpfe hinweg gehalten werden, während
die Gemeinden auf solche neue Orthodoxie gar nicht eingestellt sind.

Auf der entgegengesetzten Seite stehen die Liberalen,
und zwar zunächst jene Liberalen, welche an der christlichen

Glaubenssubstanz — Offenbarung des persönlichen
Gottes in Jesus Christus — noch oder neuerdings
festhalten 2«). Den eigentlichen Gegenpol bildet aber jene vielleicht kleine

Schar von bewußt Radikal-Liberalen, die den Anspruch erheben,
der Welt und der Bibel ganz voraussetzungslos entgegenzutreten, die

historisch-kritische Methode ohne Rücksicht anzuwenden und nur das zu
vertreten, was dem menschlichen Verstände als sicher bezeugt und begreiflich

vorkommt. Sie erachten sich in ihrer Glaubensbildung gänzlich frei
und unabhängig. Uberhaupt stellen sie anstatt Gott den Menschen in den

Vordergrund und Pflegen verständlicherweise eifrig das Gebiet der natürlichen

Theologie. Wir können uns das kirchliche, theologische Leben ohne
diesen Gegenpol auch theoretisch gar nicht denken. So versehen also diese
Liberalen mit ihren Ansichten in dem unausgeglichenen Gebilde unserer
Landeskirchen eine eigenartige Funktion. Es wird dabei nicht zu verkennen
sein, daß gewisse lebensfreudige Gemeindeglieder bei der leichten
Faßlichkeit der freisinnigen Lehren, bei der vorwiegenden Betonung des

Sittlichen, bei der Erhebung der Tat über das Wort sehr viel Verständnis
aufbringen werden für einen solchen richtigen Freisinn, der sie „erhebt" statt
„niederschlägt", der die religiösen Ansprüche mildert statt schärft, sich

überhaupt den Wünschen des Menschen möglichst anpaßt und ihm keine
Schwierigkeiten in den Weg legt. Kraft dieser Natur des Liberalismus halte ich

die Aussichten für einen neuen radikalen Liberalismus gar nicht für gering,
falls ein rechter Führer aufträte, der es verstände, eine gute Synthese

guten Gründen — man lese nur seinen Bortrag: „Die Kirche und die politische
Frage von heute"! Es setzt einen aber in Erstaunen, daß er dann auf Seiten
des mindestens ebenso scharf zu beurteilenden Kommunismus größte Milde und
Nachsicht walten läßt.

2«) Diese Richtung wird von Prof. Gut näher beschrieben in der Sondernummer

der „Schweizerischen Rundschau" über „Weltanschauung in der Schweiz"
(Jahrgang 1937/8, Novemberheft, S. 914 ff.) unter dem Titel: „Der religiöse
Liberalismus in Theologie und Kirche der evangelisch-reformierten Schweiz".



Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche 375

auch mit dem nationalen Gedanken herzustellen. Bereits hat ja auch der

„Verein für freies Christentum" die Besetzung theologischer Lehrstühle
mit Freisinnigen als „ein Stück geistiger Landesverteidigung" hingestellt.
Ferner sympathisiert ja die Presse im allgemeinen, sowohl über als unter
dem Strich, offensichtlich mit dem radikalen Freisinn.

Mag aber kommen, was da will, so wird sich doch das Eine nicht
ändern, nämlich: daß die überlieferte Heilige Schrift
stets der Mittelpunkt der evangelisch-reformierten
Landeskirchen bilden wird, so lange sie diesen Namen zu Recht

tragen. Und zwar wird sie ihn grundsätzlich bilden in ihrer strengsten Form
und Auslegung. Von diesem Zentrum aus werden stets die kirchlichen
Richtungen ihre Stellung beziehen, die eine ganz in der Nähe, die zweite in
weiterer Ferne, eine dritte vielleicht unter Betonung dieser oder jener
besonderen Wahrheit. Je weiter sie sich vom Zentrum entfernen, desto

mehr Irrtümer mögen dabei auch mitlaufen. Zu großen Spaltungen dürfte
es dabei in keinem Falle kommen, denn der Gedanke der kirchlichen
Zusammengehörigkeit in den Gemeinden, die Erfahrung, daß religiöse
Ansichten innerhalb der Familien und Gemeinden veränderlich sind, der Wille
zur Volkskirche, die alle Leute umfaßt, diese Gedanken sind so stark, daß
die Richtungen wohl etwas gruppierend, niemals aber trennend wirken
werden. Unsere Landeskirchen werden sich also, bei der
herrschenden Glaubensfreiheit, trotz aller Richtungen,
nicht spalten. Eine Spaltung käme nur in Frage, wenn diese
Glaubensfreiheit zur Unzeit aufgehoben und ein Bekenntnis eingeführt werden
sollte. Dann käme es ohne Zweifel dazu, daß sich die Anhänger
kirchlicher Freiheit separieren würden. Ich rede davon nicht wie von einer
rein theoretischen Frage, denn ich beobachte da und dort, überallherum,
Anzeichen dafür, daß sich die christliche Lehre zu kristallisieren anfängt.
Man gibt wieder alte Bekenntnisse — den „Heidelberger Katechismus",
den „Berner Shnodus", das „Zweite Helvetische Bekenntnis" — heraus
und man liest sie, einzeln oder vereint; es suchen sich Gruppen von Pfarrern
klar zu werden über die rechte kirchliche Verkündigung, ja es sind sogar
schon Versuche gemacht worden, ein neues Bekenntnis zu formulieren.
Die theologische Richtung geht also unzweifelhaft auf die Bildung eines
kirchlichen Bekenntnisses ^?). Äußerungen einzelner Gemeindeglieder lassen
auch erkennen, daß die Bereitschaft zum klaren Bekenntnis größer ist als
man gemeinhin annimmt. Immerhin eilt es offenbar nicht. So ziemlich
allgemein trifft man nämlich die Überzeugung, daß ein Bekenntnis, wenn es

2') Die Bekenntnisfrage ist heute auch in den reformierten Landeskirchen so

aktuell, daß sich der Schweizerische Pfarrverein im Jahre 1934 zu St, Gallen
von den Professoren Karl Barth und Heinrich Hofmann darüber referieren ließ.
Die Vorträge sind gedruckt erschienen. Siehe auch meine Ausführungen in:
W. Hildebrandt und R, Zimmermann „Bedeutung und Geschichte des Zweiten
Helvetischen Bekenntnisses" (Zürich 1938, S, 61 ff,).



376 Walter Hildebrandt: Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirche

einmal kommen soll, aus dem Innern der Gemeinden hervortreten soll,
so daß es gar nicht als Zwang, sondern als selbstverständliche Äußerung
der lebendigen kirchlichen Glaubensüberzeugung empfunden wird.

Parallel zu der Strömung auf ein klares kirchliches Bekenntnis läuft
noch eine andere Strömung, welche auf eine Annäherung der
evangelischen und der katholischen Konfession hinzielt. Dieser
Gedanke genießt von verschiedenen Standpunkten her Unterstützung. Da
haben wir einmal den gewöhnlichen Laien, der bei der Einheit des

Evangeliums die herrschende Aufspaltung in Konfessionen als häßliche,
unbegreifliche Störung empfindet. Da haben wir den Staatsmann, der natürlich

auf eine möglichst geschlossene Weltanschauung der Bevölkerung großen
Wert legt. Da haben wir aber auch den Geistlichen, der die Spaltung als
Merkmal der Sündhaftigkeit betrachtet und die Kinder Gottes womöglich
in eine Herde zusammenführen möchte. Auf weltkirchlichem Gebiete
erinnern wir uns an die einigenden Bestrebungen von Stockholm — I^ifg
ävck nvrk — und Lausanne — ?aitk änck oräer —. W i e m a n s i e h t, i st

alles vorbereitet. Meines Erachtens ließe sich eine Einigung in
unseren örtlichen Gemeinden auch unschwer durchführen, wenn nicht die

großen kirchlichen Organisationen hindernd im Wege stünden. Ein Kuno
Christen, der „Aufgebot"-Bewegung nahe stehender Förderer größtmöglichen

konfessionellen Zusammengehens, macht z.B. die Überlegung: Die
schweizerischen Protestanten und Katholiken haben gemeinsam Gott, Christus

und das Vaterland, sie teilen miteinander auch die Geschichte, den

Sittlichkeitsgedanken und die Landesverteidigung; das Gemeinsame soll
nun die Brücke bilden zum gegenseitigen Verständnis. Für die Sammlungsbestrebungen

ist von katholischer Seite auch bereits der symbolische Mann
vorgestellt worden: Es ist Niklaus von der Flüe, dessen Ansehen
im ganzen Schweizerland zusehends wächst, wahrscheinlich gerade deshalb,
weil man ihn von feiten seiner Kirche noch nicht besonders stark in Anspruch
nimmt. Vielleicht wird er noch der allerseits anerkannte geistliche Landesvater.

Jn den Bestrebungen auf religiöse Einigung des Schweizervolkes
gibt es natürlich auch Fehlgänge, hochkirchliche Ideen einerseits und den

Ausweg zu der reduzierten Religion Nathans des Weisen andererseits.
Für einen Christen ist es trotzdem klar, daß auf eine Einigung auf
demBodendesEvangeliumshingearbeitetwerdenmuß,
mögen noch so viele Entgleisungen vorkommen. Eine Einigung könnte die

Landeskirchen auch mit der Hoffnung erfüllen, daß viele jetzt gerade wegen
der konfessionellen Spaltung fast notwendig säkularisierte, „neutrale"
Lebenskreise christlichen Geist in sich aufnähmen.


	Zur Lage der schweizerischen reformierten Landeskirchen

