
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 1

Artikel: Mythos und Technik bei Georges Sorel

Autor: König, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 Walter Schubart: Eigenheiten des deutschen Nationalgefühls

sind die Mißverständnisse, denen im Ausland der deutsche Militarismus
preisgegeben ist, nicht nur schwer, sondern unvermeidlich und
unüberwindlich.

Mpthos unö Technik bei Georges Sorel.
Von Nen6 «önig.

Hl^enn wir in dem Titel unseres Berichts die beiden Hauptworte durch
ein „und" verbunden haben, so darf dies „und" nicht im Sinne einer

einfachen und unverbindlichen Koordinierung verstanden werden, der etwa
andere ähnliche Verbindungen angeschlossen werden könnten. Diese
Verbindung ist zunächst aufzufassen als ein Zusammenfügen einander denkbar

entgegengesetzter Mächte, etwa in dem Sinne, wie wir bei Kant von Natur
und Freiheit sprechen. Zudem drückt sich, ebenfalls wie bei Kant, in diesem

polaren Gliederpaar das tiefste Problem Sorels aus, dessen Denken in
dieser Diathese seine Systemspitze und — wie wir schon jetzt bemerken
können — seine Grenze erreicht. Läßt er doch ohne weitere Reflektion
sein Denken in diesem Dualismus enden, während Kant in seiner Kritik
der Urteilskraft von Neuem anhebt, um seinem System eine letzte und
tiefste Einheit zu geben. Diese Einheit erlaubt es dann, Natur und Freiheit

in der Kunst und in der Naturteleologie zusammenzuschließen, nachdem
sie ihm auf der vorhergehenden Stufe seines Denkens untrennbar
auseinandergefallen waren. Damit schreitet Kant in genau der gleichen Richtung
weiter wie die idealistische Philosophie, für die diese letzte Einheitsbegründung

allerdings noch erschwert wird durch das von Herder und Schiller
vermittelte Eindringen der geschichtlichen Welt in das System des transzendentalen

Idealismus. Erst in Hegels Phänomenologie des Geistes und
in seiner Philosophie der Geschichte sollte diese Bewegung zu ihrem Ende

gelangen.
Allerdings war diese Einheitsgewinnung nur von kurzer Dauer. Gleich

nach deni Tode Hegels zerfiel das System des Idealismus vor den
anbrandenden Wirklichkeiten der neuen Welt. Diese Wirklichkeiten waren
verschiedener Natur: das revolutionäre Proletariat bei Karl Marx, der lebendige

Gott bei Soeren Kierkegaard, das kosmisch verankerte Bild des

Propheten bei Friedrich Nietzsche. Aber eines war allen diesen Bewegungen

gemeinsam: die Ablehnung des Systemgeistes, der unangesehen aller
Forderungen der Wirklichkeit seine Wege geht und zur Einheit zusammenzuschweißen

sucht, was in Wirklichkeit heillos zerfallen ist. Als neue Aufgabe
der „Philosophie der Zukunft" erschien die Forderung, die Hegelsche Philosophie

vom Kopf wieder auf die Füße zu stellen. Und wer mit den Füßen



Ren6 König: Mythos und Technik bei Georges Sorel 19

in der Wirklichkeit stand, mußte sehen — so die Deutung Marxens —, daß
die sich immer höher industrialisierenden modernen Massenstaaten schon

längst der Zwei-Nationen-Gefahr (Disraeli) erlegen waren, in der eine
entrechtete Klasse einen verzweiflungsvollen Kampf durchführt gegen eine
andere Klasse, die dem Proletariat nur das eine Recht zugesteht, sich selbst

zu verkaufen. Damit sind aber — und dies ist das Grunderlebnis des

jungen Marx — alle Ideen von Freiheit und Menschenwürde, die es

verbieten, den Menschen als Sache zu behandeln, bereits aufgehoben und
ausgelöscht. Andererseits hatten gerade diese Ideen von Freiheit und Menschenwürde

Pate gestanden bei dem Ausbau des idealistischen Systenis. Jetzt
gab es — nach Marx — Plötzlich zwei Gattungen von Menschen, von denen
die einen sittliche Subjekte, die anderen aber nur dingliche Objekte waren,
die man von Ort zu Ort verschob, wie Waren, je nach den Anforderungen
der Industrie. Diese durch das Schlagwort vom Klassenkampf zu weitester
geschichtlicher Wirksamkeit aufgerissene Kluft mußte alle Idee der Einheit,
ohne die bisher Philosophie nicht auskommen zu können glaubte, aufs
Äußerste in Frage stellen, während das hierarchische ständische System des

^rioisu ReiZim« durchaus eine Einheit in der Vielheit zuließ. Und das nicht
etwa als bloß theoretisches Problem, sondern als von allen gefühlte
Wirklichkeit, die erst im Laufe des Auflösungsprozesses der Zünfte insbesondere

durch die verbitterten Altgesellen erschüttert wurde. Bereits in der
Hegelschen Rechtsphilosophie sind die ersten Gewitterzeichen dieser Entwicklung

sichtbar, gelingt es ihm doch nicht mehr, die in der modernen
Sozialentwicklung vordringlich gewordene ökonomische Arbeits- und Bedürfniswelt

in sein System einzugliedern und damit geistig zu bemeistern. Zwar
hat Hegel noch einen erfüllten Begriff des „Berufs", der ihm durch Luther
vermittelt wurde, und der in der „Berufung" seinen Anschluß findet an
das System des sich in der Geschichte zur Freiheit entwickelnden Geistes.
Aber die ökonomische Arbeitswelt, die doch den Grundbestand unserer
Gefellschaft ausmacht, erhebt sich in seiner Deutung nicht wesentlich über das

naturalistische Niveau des Kampfes aller gegen alle. Man erkennt daran,
daß offensichtlich eine Schwierigkeit besonderer Art aufsteht, mit den

bisherigen Mitteln in einer solchermaßen zerrissenen Welt Einheit zu stiften.
Es ist nun klar, daß das im modernen Gesellschaftsleben noch immer wachsende

Vordringen der ökonomischen Arbeitswelt eine Einheit im hergekommenen

Sinne weder praktisch noch theoretisch zuläßt, es sei denn, man gebe
den bisherigen Ausgangspunkt entschlossen auf, was aber im Kreise der
idealistischen Denker nicht statthat. Aus dieser kurz umrissenen Situation
erwächst aber auch das Denken Georges Sorels.

Georges Sorel, der „Schlüssel zur Gegenwart", wie man ihn genannt
hat, ist zweifellos der leidenschaftlichste und gewaltsamste politische Denker
der Gegenwart. Aber sein intensives Gefühl für Maß und Würde hinderte
ihn stets daran, hinabzusteigen in die Arena des eigentlichen politischen
Parteienkampfes, der nur geleitet wird von den Zweckmäßigkeiten des



2« Rens König

Augenblicks. So wandte er sein Auge immer aus die gesamteuropäische
Geistesentwicklung, die ihm vertraut war wie wenigen, und er suchte seine
eigene Entwicklung auszubauen in ständiger agonaler Auseinandersetzung
mit den welthistorischen Philosophischen Brennpunkten des Abendlandes.
Sein erster Kampf galt Sokrates und Platon, bei denen er den Ursprung
jenes Denkens sah, das im Idealismus seine letzte Höhe erklomm, als schon
die Abendröte ihre Schatten über das europäische Bürgertum herabsenkte.
Sorel rollt den Prozeß des Sokrates noch einmal auf und stellt sich auf
die Seite der Ankläger Melitos und Anytos, die gleich wie Aristovhanes
als Vertreter des alten konservativen Athen erscheinen. Bezeichnend für
Sorels Verurteilung des Sokrates wird jene Szene des Aristovhanes, in
der Sokrates vorgeführt wird, wie er in einem Korbe hängend der Betrachtung

der Wahrheit obliegt. Das heißt für Sorel: der Zusammenhang
mit der wirklichen Welt des Handwerks und der bäuerlichen Arbeit ist
unterbrochen, wenn man der Wahrheit nachgeht. Dementsprechend verachtet
Sokrates alle körperliche Arbeit und zieht auch die Jünglinge von
ernsthafter Beschäftigung ab, um sie in eitler Wortfechterei zu schulen, Jn diesem
Zusammenhang greift Sorel auf eine Stelle bei Xenophon zurück, in der es

heißt, Anytos habe den Sokratesprozeß aus Wut und Ärger in Gang
gesetzt, weil dieser ihn verspottet habe wegen der Erziehnng seines Sohnes,
de» cr zum Gerberhandwerk bestimmte. Diese Tat des Anytos, durch die

er dem Sohn den eigenen Beruf vererbte, ist aber nach Sorel der
sophistischen Erziehungsmethode des Sokrates wesentlich vorzuziehen, der dcn
Jüngliugeu nur Wortspiele statt eines ernsthaften Berufes beibringt. Diese
Wortfechterei wird überdies als wahre Wissenschaft ausgegeben, die einzig
und allein mit dem Gott verbinden kann. Unter dem Einflnß dcr Sophisten
und der sokratischen — insbesondere der kynischen und stoischen — Schulen
wurde allmählich das ganze Volk von Athen verdorben, das nun zwar
trefflich diskutieren konnte, aber nicht mehr imstande war, zu rudern, den
Acker zu bauen und zu kämpfen wie die Helden von Marathon, Diese Alten
waren zwar wortkarg — ihr Gefühlsleben verdichtet sich in dem alten
Matrosenruf Rupapcn —, aber sie kannten ihre Aufgabe, die es war, die Perser
zu schlagen und nicht Griechenland in einem sinnlosen Bruderkrieg zu
zerfleischen. Jn der Analyse Sorels wird Perikles zum Herrn des Versalls,
der aus der Kriegskasse dem faulen und geschwätzigen Mob Tempel über
Tempel errichtet, statt das Volk in Maß und Arbeit stark zu machen. Jn
der Folge läuft das Volk den Schönrednern nach, lungert auf deu Märkten
herum, um an den Wortfechtereien der Advokaten sich zu berauschen, oder
es strebt nach der Wahrheit, die nicht mehr hier und jetzt im konkreten Leben
sich erfüllt, sondern den Menschen verführt aus seinen realen Verhältnissen
in eine mystisch-entrückte Einheit, die von der Welt nichts mehr wissen will.
Je unfähiger die Menschen Griechenlands werden zu tatkräftiger Gestaltung

ihrer Angelegenheiten, desto ferner hinaus wird diese Einheit
projiziert.



Mythos und Technik bei Georges Sorel 21

Sorel unternimmt nun den Nachweis, wie in diesem Bestreben, der

Wahrheit nahe zu sein, die Jünglinge aus ihrer Familie herausgerissen
und zu falschem Stolz und Überheblichkeit dem Alter gegenüber verleitet
werden. Ist doch nichts so verderblich für die Jugend, als sich im Besitze

eines Wissens zu wähnen, das höher ist als das Wissen und Können des

Alltags. Wir fühlen uns hier lebhaft erinnert an eine Bemerkung Jacob
Burckhardts, sobald Sokrates um die Ecke kam, seien sicher alle vernünftigen

Athener davon gelaufen, um den lästigen, eitlen und überheblichen
Schwätzer loszuwerden. Die Athener hatten eben eine Beschäftigung, die

es ihnen nicht erlaubte, tagelang an den Ecken herumzustehen und müßige
Unterhaltungen zu pflegen. Die Sorge um den Lebensunterhalt ihrer
Familien machte solchen Luxus sinnlos. Aber gerade darin lag nach Sorel die

gefährlichste Wirkung des Sokrates, daß er der sozialen Familie die

moralische Familie substituierte; wir können diesen sehr französischen Ausdruck

der „fairiills morsls" im Deutschen am Besten mit dem Wort „Männerbund"

wiedergeben. Dieser Männerbund, zu dem die somatische Philosophie
verleitet, wird bei Sorel aufgefaßt nach dem Vorbild des pythagoreischen
Ordens, der sich durch magisches Blendwerk aus dem wirklichen Leben
befreit und sich flüchtet in ein illusionäres spirituelles Reich, in dem es

— nach Sorel — schlechterdings nur „Willkür" gibt. Willkür darum, weil
bei Sorel eine reale Lebensbetätigung nur und allein in der ökonomischen
Arbeit gesehen wird, die im pythagoreischen Orden von vornherein
ausgeschaltet wird. So wird die Einheit des Denkens, in der sich die Einheit

des Ordens widerspiegelt, erreicht durch vorhergehende Ausmerzung
aller Wirklichkeitsbestandteile aus Leben und Denken. Für Sorel dagegen
hat alle wahre Wissenschaft anzuheben nicht mit der Suche nach der
einheitlichen Wahrheit, sondern mit der Analyse der faktischen sozialen
Arbeitsverhältnisse, aus denen einzig auch die wahren Möglichkeiten einer
Gesellschaft sich herauslösen lassen und nicht aus dem System der Dialektik.
Wie nach Sorel die Arbeit die Zentralfrage der modernen Ethik ist, so steht

sie auch am Grunde jeder Wissenschaft. Die Hierarchie der Arbeit bestimmt
die Philosophie und nicht die Hierarchie des Wissens.

Diese Kritik setzte Sorel fort in seinem Werke „I^g, ruios au mouä«

sutiqus" in dem er zeigte, wie der Geist des pythagoreischen Klosters
ununterbrochen fortlebt in der Hierarchie des katholischen Systems. Das
Christentum ist nach Sorel nicht nur imstande, die Verderbnis der alten
Welt aufzuhalten, sondern es verschlimmert sie noch, indem es den Hochmut
des johanneischen Evangeliums gegenüber allen realen Familien- und
Arbeitsverhältnissen ausspielt gegen eine zweite archaische Kultur, die nur
in Arbeit und Geschlechterwürde lebte, wie das Alte Testament beweist.

Jn dem Bilde von den „Lilien auf dem Felde" erblickt Sorel das Symbol
dieser Wirklichkeitsleeren Überheblichkeit. Ohne auf Einzelheiten
einzugehen, wollen wir nur bemerken, daß hier zum ersten Male der für Sorel
so bezeichnende Begriff der „Verwegenheit" (1'äv.ää««) auftritt, jener Ver-



22 Ren« König

wegenheit, die glaubt, aus der Einheit der Idee eine Verfassung der
Gesellschaft entwerfen zu können. Diese Verwegenheit war es auch, die in
den Tagen des Terrors während der französischen Revolution alle Reste
von Würde und Freiheit in einem Ozean von Blut ertränkte.
Dementsprechend findet Sorels Kritik der in einer transzendenten Einheit
begründeten Wissenschaft ihren Höhepunkt in seiner Kritik der Wissenschaft
des 18. Jahrhunderts, wie er sie in seinen „Illusiovs äu propres"
durchführte. Die perverse Irrealität dieser Wissenschaft, so wie sie mit der
Wirklichkeit zusammenstößt, läßt sich am Besten symbolisieren in dem Kriegsruf
der Terroristen: «1,» krs.ternite «u Is. mort!^ Jn den Tagen der Pariser
Kommune von 1871 hatte Sorel diesen Geist wieder am Werke gesehen und
er trug seit jener Zeit ein tiefes und dunkles Erschrecken im Herzen vor
der Verführungsmacht der freigelösten und freischwebenden Vernunft, die
man an ihren Folgen besser erkennt als an ihren Werken. So ist auch
seine Verurteilung des Sokrates einzig zu verstehen aus seiner erlebten
Einsicht in die Folgen solchen Denkens, sowie es — nach dem Worte
Marxens — „die Massen ergreift", während er für den freiwilligen Tod
des Sokrates die wärmsten Worte findet. Sokrates starb nicht so sehr aus
Pflichtgefühl oder um der Wahrheit zu dienen, vielmehr starb er, weil
ihm der Nachruhm mehr galt als sein Leben. Und das macht ihn den Kämpfern

von Marathon verwandt.
Soweit Sorels Kritik. Allerdings hat sie sich keineswegs nur im

Negativen bewegt, vielmehr sahen mir deutlich die Umrisse eines positiven
Wissenschaftssystems auftauchen. Dieses positive Wissenschaftssystem Sorels
findet seinen Ausgangspunkt im Begriff der ökonomischen Arbeit, in der
alle Betätigungsweisen des Menschen zusammengefaßt sind in Ackerbau.

Handel und Industrie. Die wahre Wissenschaft erwächst nach diefer
Meinung einzig und allein aus den Bedingungen der Arbeit. Nur das ist

brauchbar, was die Arbeit fördert und voranschreiten läßt, umgekehrt
erwachsen auch nur aus der Arbeit die Prinzipien der Wissenschaft, an denen

wiederum die Philosophie ansetzt. Jn unserem modernen Gesellschaftssystem
ist aber diese Arbeit vorwiegend technisch-industrialistisch ausgerichtet. So
kann also Sorel als wahre Wissenschaften erkennen nur diejenigen
Wissenschaften, die das technisch-industrialistische System fördern, d. h. also die

Naturwissenschaften im weitesten Sinne. Es ist nach ihm ein Erbübel der

abendländischen Philosophie, die mit Sokrates-Platon anhebt, in der
kirchlichen Philosophie sich fortsetzt, im Idealismus ihren Höhepunkt erreicht,
daß sie eine souveräne Verachtung gegen die Naturwissenschaften uud
insbesondere die angewandten Naturwissenschaften erzeugt hat, auf Grund
deren die Menschheit so weitgehend in Nacht, Unwissenheit und Unfähigkeit
versunken ist, der Ausgabe des Lebens Herr zu werden. Entsprechend ihrem
Ausgangnehmen von konkreten Zwecken, die mannigfaltig find wie das
Leben selbst, sieht Sorel es als unmöglich an, diese Wissenschaft in einem
einheitlichen Prinzip zu begründen. Jn seinem erkenntnistheoretisch und



Mythos und Technik bei Georges Sorel 2S

logisch aufschlußreichsten Werke «Ds 1'utilir» äu, prägWiiti.8We" ersetzt er
unter dem Einfluß von William James mit Entschlossenheit die
monistische Ausrichtung der gesamten abendländischen Philosophie durch einen

pluralistischen Pragmatismus, dessen Regulativ einzig die
Anwendbarkeit der Wissenschaft im technisch-industrialistischen Lebensbereich
bildet. Damit ist das System einer obersten in Gott fundierten Einheit des

Systems der Mannigfaltigkeit der Zwecke entgegengesetzt wie sie von der
arbeitenden Gesellschaft erzeugt werden, die sich im Leben einzurichten
sucht. Die hochkapitalistische Industrialisierung und Technisierung der

gesellschaftlichen Welt wird bei Sorel zum Vorbild für alle gesellschaftliche

Entwicklung schlechthin, nur die Arbeit der Technik und Industrie schafft
die Werte, die die Wissenschaft tragen und die die Wissenschaft zu fördern
hat. Mit der unübersehbaren Pluralität der Zwecke fällt jeder Versuch
dahin, ein einheitliches System der Wahrheit und der Wissenschaft zu
begründen. Wahr ist für Sorel, was sich in der Anwendung als nützlich
erweist und der Nutzen wandelt fich mit den Situationen.

Diesem ersten im Sinne Sorels positiven Schritte folgt nun ein zweiter,

sowie er die Frage stellt nach dem Subjekt dieser Wissenschaft. Subjekt

ist die arbeitsteilige moderne Berufsgesellschaft, deren hervorragendster

Exponent — hier übernimmt Sorel den Marxschen Ansatz — das
Proletariat ist. Die Wirklichkeit des Proletariates ist für ihn nicht weiter
zurückzuführen; sie ist ihm das UrPhänomen des Lebens schlechthin, so wahr
geschrieben steht, daß nur durch Mühe und Arbeit der Mensch sein Leben

fristen soll. Darum sind für Sorel auch alle Versuche töricht und hinfällig,
die Funktion des Proletariats etwa in wissenschaftlicher Weise zu beweisen.
Das Proletariat ist einfach da und Träger des Lebens. Aller
„wissenschaftlicher Sozialismus" ist von vornherein zum Scheitern verurteilt, da

er notwendig in die Utopie gerät, wie das platonische System der Politik.
Hier schließt sich Sorel denjenigen Marxisten an, die alle wissenschaftlichen
Bestandteile des Marxschen Denkens über Bord werfen, um sich zurückzuziehen

auf die Realität der „sozialen Bewegung" (E. Bernstein). Diese
soziale Bewegung ist für ihn das Subjekt der wahren Wissenschaft, die sich

allen Zwecken, Nöten und Strebungen des arbeitenden Menschen anpaßt.
Gerade in der Auseinandersetzung mit dem wissenschaftlichen Sozialismus

drangen aber neue Momente in das Denken Sorels ein. Seit den?

Jahre 1900 (in seiner Einleitung zur französischen Ausgabe des Cola-
anni), in seiner „Introäuetioo, K I'se«o«irii6 ruoäsroe", in seiner „Oeeomno-
sitiou äu Uäriisros" von 1907 entdeckte er mit wachsender Klarheit, daß
eine Organisation der ökonomisch-industrialistisch-technischen Welt aus ihr
selbst und aus ihren immer konkreten Zwecken unmöglich ist. Diese ökono-

misch-industrialistisch-technische Welt kann nur dann hinreichend organisiert
werden, wenn ein alle Konkretheit übersteigendes Prinzip da ist, das die

Gültigkeit oder Ungültigkeit der getroffenen Maßnahmen bestimmt. Dies
Prinzip gibt weder die sozial erfahrungslose Wissenschaft des Idealismus,



24 Rene König

noch die ganz und gar in konkreter Zweckgestaltung eingeschlossene Prag»
matische Wissenschaft her. Vielmehr muß nach Sorel dies Prinzip ebensosehr

an die Realität gebunden sein und sie zugleich übersteigen, wie die

soziale Bewegung, die in der konkreten Arbeit lebt und zugleich in dcr Idee
der Revolution sich in eine fernste Zukunft hin übersteigt. Dies Prinzip ist

der soziale Mythos. Dieser Mythos steht für Sorel jenseits aller
begrenzten Gegenständlichkeit, er ist ausschließlich Ausdruck dcs Willens,
der sich in die Zukunft hinein entwirft. Als Ausdruck des Willens kann

dieser Mythos niemals bewiesen, immer nur erlebt werden. Er bedarf
keiner Begründung, er spricht einfach für sich selbst. Sein Wirkungsort
ist die Tiefenregion der Seele (hier nimmt Sorel die Bicosche Lehre der

»ri««r8i" wieder auf). Er besteht ganz und gar nur aus intuitiven Bildern,
wie sie aus dem Kampf der Klassen entspringen. So frei von aller
Wirklichkeit ist dieser Mythos, daß keine seiner Voraussagen sich zu erfüllen
braucht, ebensowenig wie nach der Bemerkung Sorels der Weltuntergangsmythos

der ersten Christen sich bewahrheitete. Die letzten Schöpfer eines

solchen Mythos waren für Sorel die französischen Revolutionsarmeen,
Inhalt des modernen Mythus ist aber sür ihn „la violsriee seläiree pur l'ickss
<l« Krövs Asusräle". Gewalt und Generalstreik sind für Sorel. die Mittel,
durch die die proletarische Bewegung in die Zukunft drängt.

Damit ist das abendländische Geistsystem in zweifachcr Weise zerrissen.
Einmal wird die Wissenschaft vluralistisch-pragmatisch begründet, d, h, es

Wird verzichtet auf ein einheitliches Begründungsprinzip. Zum zweiten
aber tritt dieser auf die Gestaltung der ökonomisch-industrialistisch-techni-
schen Welt ausgehenden Wissenschaft in radikalster Entgegensetzung der

Mythos gegenüber, der alle konkreten Zwecke überspringt und nur Antrieb
des Willens überhaupt ist. Damit ist aber auch die relative Abstraktheil
dieses Mythos besiegelt; denn Gewalt und Generalstreik können nicht als
ausreichende Inhalte gelten. Unterscheidet sich doch der gewachsene

urtümliche Mythos gerade darin von allen Kunstmythen dieser Art, daß er
das gesamte Leben in allen seinen Einzelheiten durchzieht und nur einen

sehr geringen Bereich profanen Lebens übrigläßt. Dies muß unbedingt
fest im Auge behalten werden, wenn wir die Fragwürdigkeit diefes
konstruktiven Mythos bei Sorel verstehen wollen. Zwei Welten stehen somit
einander gegenüber: die durch die Zwecke des Alltags bestimmte Wclt der

sozialökonomischen Technik und die Welt des frei in die

Zukunft hinauswachsenden Mythos, Sorel versucht nicht, die beiden Welten
zusammenzuschließen. Er läßt sie nebeneinander stehen. Die Ansätze zu
einer Mythisierung der Technik, nach dem Vorbild des italienischen
Futurismus, können nicht als Uberwindung des Dualismus gelten, da sie ja
nicht beide Welten in einem Dritten vereinen, sondern nur die Welt der

sozialökonomischen Technik in den Mythos hineinziehen, was wohl mehr
ein literarisches Spiel mit Worten als eine ernst zu nehmende
Überwindung des hier auftauchenden tiefen Problems ist. Überdies zeigt sich.



Mythos und Technik bci Georges Sorel LS

daß nicht einmal die Absorbierung der Technik durch die Kunst gelungen
ist. Die in diesen Kreisen unternommenen Versuche, etwa die Maschine als
Objekt der Kunst zu benutzen, nahmen ihren Ausgang nur von der
Maschine als Träger von Licht und Bewegung, niemals aber von der Maschine
in ihrem spezifischen Wesen.

Wir haben oben auf das Wort hingewiesen, nach dem in Georges
Sorel der Schlüssel der Gegenwart verborgen liegt. An diesem Punkt mag
sich dies Wort bewahrheiten, kann man doch durch einen kurzen Blick über
die Gegenwart sich davon überzeugen, wie die modernen Lebens- und
Sozialsysteme Europas allgemein auseinanderbrechen in die Dualität von
Mythos und Technik. Auf der einen Seite steht ein unübersehbares
Vorwärtstreiben der Industrialisierung der Völker, auf der andern Seite ein

Hinausstreben in die Ferne nationaler Mythen, die alle Wirklichkeit
überspringen. Überall finden wir heute die seltsame Ehe von technizistisch
bestimmter, pragmatischer Naturwissenschaft mit einem mythisch-irrealen
Zukunftswollen. Sorels Denken spiegelt somit den Zustand europäischer
Gegenwart getreulich wider. Die große Frage, die sich daran anschließt, ist

allerdings die, ob man bei solchem Dualismus stehen bleiben kann, ob sv

der Zeitkrise zu steuern ist, ja ob Sorel damit nicht seinen Grundgedanken
verraten hat. Sein Ausgangspunkt war die Wiederherstellung der alten
bodenständigen Gesellschaft, die Autorität in sich birgt, indem sie die
Aufgaben der Gegenwart in gültiger Weise meistert. Also die Wiederherstellung
jener Gesellschaft, die etwa im alten Athen die Polis aufbaute und deren

Zerstörung in der Tat mit dem Auftreten der Sophisten und des Sokrates
Parallel läuft. Als Urbild einer solchen gesunden Gesellschaft im modernen

Frankreich steht ihm das ^.ncisu KsZims vor Augen, wie Alexis de Tocque-
ville es beschrieb, eine Gesellschaft von Menschen, die aus der Haltung
und nicht aus der Repräsentation, aus positiv bewältigter sozialökonomischer

Arbeit und nicht aus sozialem Schmarotzertum ihr Leben fristen und
den Staat aufbauen. Sein ganzes inniges Gefühl gehört dem Lebensstand
des Bauern und der Sozialform der Familie. Insbesondere die Familie
war für ihn — wie auch für Taine nach 187l — ein unumgängliches
Lebenselement, steht doch selbst am Anfang seines Werkes über die Gewalt
der Name seiner Frau. Am Ende dieses selben Werkes stehen jedoch die

bedeutungsschweren Wortei „?our I^viiie". Jn dieser Entgegensetzung
zweier Namen spricht sich die ganze Spannung aus, in die sein Werk
hineingetrieben wurde durch die Übernahme des politischen Radikalismus unserer
Gegenwart, Ist der Raum wirklich zu überbrücken von der geliebten Gattin

bis zu dem ersten Revolutionär der Epoche, die wir jetzt durchleben?
Mit anderen Worten: ist wirklich die Begründung einer konservativen
Gesellschaft im Sinne des alten Athen, im Sinne des ^,voieu RsKime möglich,

wenn man auf der einen Seite die ökonomisch-industrialistisch-technische
Welt der pragmatischen Nutzspekulation überläßt, um auf der anderen Seite
hinauszustoßen mittels Revolution und Gewalt in politisch-mythische Fern-



26 Rens König

ziele? Wir glauben es nicht. Und mit dem Aufweis der Gründe, die solche

Hoffnung ewig vereiteln müssen, wollen wir schließen.

Auf der einen Seite des Sorelschen Denkens steht eine ganz und gar
von den Forderungen der Technik pragmatisch bestimmte Wissenschaft. Diese
Wissenschaft ist zwar imstande, der Lebensnot zu steuern durch zweckmäßige
Maßnahmen. Aber sie verfällt dem Wirbel des unaufhörlichen Wandels
der Zwecke, in dem weder ein Halten ist noch eine gültige Gestalt. Auf
der anderen Seite steht der Mythos, der nicht wie die pragmatische Wissenschaft

unterhalb der transzendent begründeten Wissenschaft sich ansiedelt,
fondern diese in ungewisse Fernen hin übersteigt. Dementsprechend kennt
Sorels Sozialismus auch kein eigentliches Programm, das irgendwie
systematisch auseinanderzufalten wäre, er ist ganz und gar Forderung und
Wille aus einer ungewissen Zukunft her. Er ist adventistischerSo-
zialismus, der sich in der Wirklichkeit mit lauter Provisorien begnügt,
während er unermüdlich auf die Herankunft des Reichs der Freiheit wartet.
Wenn aber wirklich einmal der Mythos in die Wirklichkeit eingreift, dann
ist er eitel Verwegenheit, die mit abstraktesten Bildern von Gewalt und
Generalstreik die Wirklichkeit mehr aufwirbelt als sie zu gestalten. Damit
ist aber gerade das unmöglich gemacht, was doch zentrale Aufgabe und
einziger Berechtigungsausweis aller Sozialphilosophie sein sollte: die
Gestaltung der Wirklichkeit des Alltags nach gültigen Prinzipien, das heißt
nach Prinzipien, die mehr als nur zweckmäßiger Natur sind und dennoch

nicht der gefährlichen Phantastik der Kunstmythen erliegen. Dann auch
allein würde sich Bändigung der entfesselten ökonomisch-industrialistisch-
technischen Welt in einer Weise erwarten lassen, die mehr als nur Beruhigung

augenblicklicher Nöte bringt, nämlich die Gestaltung einer in sich

lebensfähigen Gesellschaft, die durch ein einheitliches Band der Würde und
der Freiheit zusammengehalten wird. Sorel hat in seinem Bemühen, das
geheime Laster unserer Welt aufzuzeigen, nämlich die Loslösung des Geistes
von den realen Lebensverhältnissen, diese Welt in zwei Teile auseinandergerissen,

die niemals zueinander gebracht werden können. Zudem hat er
dadurch die Auflösung unserer europäischen Welt noch weiter vorangetrieben,

indem er ihr ein gefährliches ideologisches Werkzeug schmiedete. Die
durch das Vordringlichwerden der Wirtschaft in unserer Welt ausgestandene

Krise wird durch revolutionäre Zuspitzung noch mehr geschärft. Auf
der andern Seite nimmt der Mythos die Wirklichkeit nicht ernst genug,
sodaß dort ein leerer Raum entsteht, wo die wahrhaft zukunftsträchtige
Arbeit einzusetzen hätte. Ganz wie bei Kant ist im Sorelschen Denken die

Welt in zwei Teile auseinandergefallen. Ebensowenig wie Kant dabei stehen

blieb, ebensowenig können wir uns damit begnügen. Es handelt sich darum,
die Welt zu gestalten in einer Weise, die den Tag überdauert und die es
vielleicht einmal erlauben wird, unsere Gegenwart gleichberechtigt den
anderen großen Schöpfungen des abendländischen Geistes an die Seite zu
stellen. Das heißt aber, es handelt sich darum, über den Sorelschen Dualis-



Mythos und Technik bei Georges Sorel 27

mus von Mythos und Technik hinauszusteigen, um eine Mitte zu finden,
in der alle so zahlreichen Tätigkeiten der Menschen in der Gesellschaft in
überdauernder und gültiger Weise zusammengebunden werden können.

Die wirtschaftliche unö soziale Entwicklung Zrank-
reichs seit öen Wahlen öes Wahres 193b.

Von flnörö piettre.

Anfang 1936, im Augenblick, als Frankreich sich auf ein Experiment^ einließ, dessen Auswirkungen noch heute nicht abgeklungen sind, teilte
sich die Welt in drei Gruppen:

1. die Länder der nach dem Pfund und dem Dollar abgewerteten
Währungen — und sie waren bei weitem die zahlreichsten;

2. die Länder der autarkischen Diktaturen;
3. die Länder des Goldblocks: Frankreich, die Schweiz, Holland.
Während die angelsächsische Gruppe bereits einen merklichen

Aufschwung genommen hatte, schienen die als letzte in die Krise hineingezogenen

Länder des Goldblocks auch die letzten zu sein, um sich wiederum
daraus zu befreien. Die infolge der Währungsabwertungen bedeutend
gesunkenen Weltpreise hatten aus ihnen Länder der Teuerung
gemacht. Ihr Außenhandel wie auch ihre interne Wirtschaft waren dadurch

aufs empfindlichste getroffen. Um aus dieser Sackgasse herauszufinden,
galt es zwischen zwei Mitteln zu wählen: zwischen einer brutalen
Deflation und einer Abwertung.

Man wählte das erstere, und Frankreich im besonderen wagte im Jahre
1935 einen Deflationsversuch — Lavals Experiment —, der trotz seiner
Härten sich noch immer in doppelter Hinsicht als ungenügend erwies:
ungenügend im Ansatz (nur 10 «/«, während der Spannungsunterschied der

Weltpreise 20 bis 30 »/» betrug), ungenügend auch hinsichtlich seiner Dauer,
nachdem die Unzufriedenheit im Volke einige Monate später den Sturz
dieser Politik herbeiführen und zum ersten Male in Frankreichs Geschichte
eine ordnungsmäßige Regierung sozialistischer Prägung einsetzen sollte.

Das völlig neue Experiment dauerte ein Jahr (erstes Ministerium
Blum, Juni 1936 bis Juni 1937). Nach einer längeren Ubergangsperiode
(Ministerium Chautemps Juni 1937 bis März 1938, und zweites Ministerium

Blum März—April 1938) trat ein Umschwung ein, und immer
deutlicher bildete sich die Reaktion heraus (Ministerium Daladier seit April
1938). Sozialistisches Experiment — liberale Reaktion: in diesen beiden

Politischen Gegensätzen bewegt sich zur Hauptsache die wirtschaftliche und
soziale Entwicklung Frankreichs seit den Wahlen vom Jahre 1936.


	Mythos und Technik bei Georges Sorel

