
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 9

Artikel: Eichendorffs dichterische Welt

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frankreich nnd Deutschland 527

an das Rittertum, an den evangelischen Glauben, an jene frühere von der

lateinischen Weltsprache getragene Weltwissenschaft.
Diese Zeiten kommen in dieser Form nicht wieder. Aber die Aufgabe

ist ewig. Und im Kreislauf der Weltgeschichte werden wieder einmal solche

Harmonien erklingen.
„Das Alte stürzt, es ändert sich die Zeit,
Und neues Leben blüht aus den Ruinen."

Cichenöorffs dichterische Welt. >

Von Emil Staiger.

A n den Anfang seiner Wanderlieder hat Eichendorff die jugendselige
„Frische Fahrt" gestellt:

„Laue Luft kommt blau geflossen,

Frühling, Frühling soll es sein!
Waldwärts Hörnerklang geschossen,

Mut'ger Augen lichter Schein;
Und das Wirren bunt und bunter
Wird ein magisch wilder Fluß,
Jn die schöne Welt hinunter
Lockt dich dieses Stromes Gruß,

Und ich mag mich nicht bewahren!
Weit von euch treibt mich der Wind,
Auf dem Strome will ich fahren,
Von dem Glänze selig blind!
Tausend Stimmen lockend schlagen,
Hoch Aurora flammend weht,
Fahre zu! Ich mag nicht fragen,
Wo die Fahrt zu Ende geht!"

Das ist gesungen, wie der Vogel singt, der in den Zweigen wohnet,
wie sich das Volk den Dichter liebt, und wir scheuen uns beinahe, den

offensichtlich aller Sorge ledigen Sänger auf seinen hingejauchzten Worten zu
beHaften. Es gibt indessen Dichter so begnadeter Ursprünglichkeit, daß ihr
Wort umso mehr von ihrem Wesen offenbart, je unbekümmerter es quillt,
daß ihre unwillkürlichsten Gebilde zugleich die gültigsten sind. Zu ihnen
zählt auch Eichendorfs. Und zumal die „Frische Fahrt" ist eine so

vollkommene, als wie im Traum geglückte Formel seines dichterischen Daseins,
daß sie uns verbindlich bis in alle Einzelheiten scheint und also wohl ge-

Vortrag, gehalten an der Eichcndor'f-Feier der Freistudentenschaft Bern
am 7. Dezember 1338,



528 Emil Staiger

eignet, einer Betrachtung seiner Welt, seines Werks zugrundegelegt zu
werden.

Wir finden hier den Eintritt in die Welt besungen, wie ihn Eichendorff
aus nie verdrossenem Herzen je und je gefeiert hat — etwa in den
leuchtenden Sätzen, mit denen er seinen großen Roman „Ahnung und Gegenwart"

beginnt, im „Leben eines Taugenichts", wo der frohe Aufbruch
immer wieder zum Bürgen eines gottgeliebt-freiheitlichen Daseins wird,
im allbekannten Wanderlied „Wem Gott will rechte Gunst erweisen" oder

in den „Zwei Gesellen":

„Es zogen zwei rüst'ge Gesellen
Zum erstenmal von Haus,
So jubelnd recht in die hellen,
Klingenden, singenden Wellen
Des vollen Frühlings hinaus." —

Von dem „Gesetz, nach dem wir angetreten", bleibt unser Leben
bestimmt. So steht auch Eichendorffs ganzes Sein unter solchen Beginns
Gesetz. Doch klingt das Wort „Gesetz" nicht zu verpflichtend? Wir freilich,

wenn wir diese Wanderlieder singen, und sei es noch so sehr,„aus
voller Kehle und frischer Brust", treten damit noch lange nicht unter ein

Gesetz. Im Gegenteil, dann laufen wir dem davon, was uns auferlegt ist;
dann verleugnen wir in einer Anwandlung von Hochsinn alle Zeichen, die
leider für unser mehr oder minder sorgenvolles und bemühtes Dasein gelten
müssen.

Eichendorff aber spricht als Dichter aus, was er in der Welt vertreten
wissen möchte. Der „Taugenichts" ist keineswegs nur die ergötzliche Figur,
nach der man sich das Leben in den Ferien einrichten mag; sondern seine

Faulenzerei, sein frommer Leichtsinn will als reines Ideal gewürdigt sein.

Jede Stunde, die uns nicht erlaubt, zu leben, wie er lebt, gilt dem Dichter
als verloren. „Sorgen, Last und Not um Brot", Kümmernisse jeder Art,
wie der Bürger sie kennt, sind ihm ein Unrecht, eine Sünde fast. Denn Gott
hat den Wald gebaut und die Ströme fließen lassen, damit der Mensch sich

ihrer freue und den Schöpfer lobe mit den Liedern seiner Wanderlust, Und
wenn der Ängstliche entgegnet, das Künftige wolle auch bedacht sein, ruft
ihm Eichendorff zurück:

„Und ich mag mich nicht bewahren,
Weit von euch treibt mich der Wind,
Auf dem Strome will ich fahren,
Von dem Glänze selig blind —",

auf dem Strom des Lebens, der ihn hinziehn, ja hinreißen soll, und müßte
er drin untergehn. Er gibt die ungewisse Zukunft gern der festlichen
Gegenwart preis.

Unbürgerlich ist Eichendorff also, wenn wir „bürgerlich" im abschätzigen

Sinn verstehn. Er ist es aber auch, sofern das Wort noch guten, von



Eichendorff's dichterische Welt 529

bester Überlieferung geweihten Klang besitzt. Wir sinnen oft darüber nach,
wie dieses Dichters sorglose, ungebundene Lebensart sich scharf von jener
Menschlichkeit abhebt, die Goethe verwirklicht hat, von jener Umsicht, jenem
höchst besonnen-zielbewußten Willen, alles Einzelne des Daseins in ein
Ganzes einzuordnen, sich also immer zu bewahren und aufzusparen dem

Gesamten, dem Leben als „Dichtung und Wahrheit" zulieb, Eichendorff
ist nicht besonnen, nicht zielbewußt; er

„mag nicht fragen,
Wo die Fahrt zu Ende geht!"

Er läßt sich treiben, wohin es will. Ein solcher Mensch aber wird nicht
nur das Leben anders leben, sondern auch die Welt anders sehen, als sie

Goethe sieht. Goethe dringt in allem auf das Dauernde in der Erscheinungen

Flucht. Erkenntnis dessen, was besteht, des Wesentlichen ist sein Ziel,
Daher er etwa hinter dem, wie eine Landschaft ihm erscheint, ihre geologische
Geschichte zu ergründen strebt, im wechselnden Gesicht des Menschen die

Persönlichkeit erforscht, im bunten Lauf der Welt das ewige Gesetz des

Daseins sucht und also, wo es immer sei, das Augenblickliche als Bild des

Unvergänglichen begreift. Eine solche Einsicht kann nur einem Blick
gelingen, der, nach Schillers bekannten Worten, „still und rein auf den

Dingen ruht", einem Geist, der selber innerlich ruhig und gefestigt ist. Nur
vom festen Ufer aus erscheint ein Hang, ein Hügelzug, das Dachgeschiebe
einer Stadt als klar umrissenes Gebilde und tritt die Wesenheit der Dinge
aus dem flüchtigen Schein heraus. Doch betreten wir ein Schiff und lassen
uns vom Wasser treiben, gerät alsbald das Feste in Bewegung und das
Klare in ein Flimmern; wir vermögen die Bilder, die an uns vorüberziehen,

kaum mehr voneinander zu scheiden; wir sind betroffen von, dem

und dem, einem Glanz, der aufblitzt, einem Schatten, der vorüberhuscht,
einer Stimme, die erklingt. Doch wie dies alles beschaffen ist, wie es sich

zusammenfügt und zum Bilde sich gestaltet, erkennen wir umso weniger,
je schneller uns der Strom dahinträgt. Eichendorff reißt der Strom des

frühlingshaften Lebens hin! Wen aber dieser wunderbarste aller Ströme
hinreißt, der sieht noch das Bestimmteste in farbiges Wirren aufgelöst, und,
wie er es selbst ausspricht,

„Und das Wirren bunt und bunter
Wird ein malisch wilder Fluß."

Und also zeigt sich ihm nicht mehr das Dauernde, sondern eben das, was
Goethe mit der größten Kraft des Geistes aufzuhalten bemüht war, das
Gleitende, der Erscheinungen Flucht. —

„Ich wandre durch die stille Nacht,
Da schleicht der Mond so heimlich sacht

Oft aus der dunklen Wolkenhülle,
Und hin und her im Tal



S3« Emil Staiger

Erwacht die Nachtigall,
Dann wieder alles grau und stille.

O wunderbarer Nachtgesang:
Von sern im Land der Ströme Gang,
Leis Schauern in den dunklen Bäumen —
Wirrst die Gedanken mir,
Mein irres Singen hier
Ist wie ein Rufen nur aus Träumen."

Jn solchen Versen fühlen wir die ganze Seele dieses Dichters, der sich

ebenso wie dort den klingenden Wellen des Frühlings hier den sanfteren
Wellen der Nacht hingibt, willenlos, allein darauf bedacht, dem, was ihn
anrührt, keinen Widerstand zu leisten, gleichsam selber grau und still zu sein,
wie alles grau und still ist als des Rätsels vager Grund. Und so rührt es

ihn denn an, ein Mondenschimmer, Nachtigallenrufe, Schauern in den

Bäumen — das ist, ich möchte sagen, der optische und akustische Schaum
der Dinge, das Unbestimmteste, das Flüchtigste, was jedem Zugriff, jedem
wachen Begreifen sich entzieht und nur das halb vom Schlaf und Traum
verschleierte Gemüt anspricht,

Jn der Nacht, im Walde, wo die ungewissen Schatten streifen, ist

dergleichen Wohl daheim, doch manchmal auch im hellsten Licht:

„Fraue, in den blauen Tagen
Hast ein Netz du ausgehangen,
Zart gewebt aus seidnen Haaren,
Süßen Worten, Weißen Armen..."

Wie klingt dies anders, als wenn Goethe die römische Geliebte Preist:

„ ein bräunliches Mädchen, die Haare
Fielen ihr dunkel und reich über die Stirne herab,
Kurze Locken ringelten sich ums zierliche Hälschen,
Ungeflochtenes Haar krauste vom Scheitel sich auf."

Hier ist alles klar gesehen; ein trefflicher Zeichner hält die Linien der

Stirn, der Haare, des Scheitels fest! Eichendorff dagegen scheint zu jenen
Toren zu gehören, die vom Anblick der Geliebten so bezaubert sind, daß
sie nicht sagen können, wie sie aussieht. Ein goldener Seidenschimmer in der

Luft — da ist er schon umstrickt und seine Sinne sind verwirrt. Da vermag
er nicht mehr liebliche Konturen zu erkennen, sondern er wird hingezogen
von unsäglicher Verlockung, von einem Musikalischen, das ihn umspielt wie
betäubender Duft.

Wir denken deshalb nicht daran, sein Dichterisches gegen Goethes
Dichterisches abzuwägen. Wohl führt der klassische Dichter uns in eine lichte,
klare Luft, Wohl setzt er uns in eine Freiheit, welche Eichendorff versagt
bleibt. Doch nicht immer ist's die Klarheit, wessen unser Herz bedarf. Und



Eichendorff's dichterische Welt 531

nur zu gerne geben wir die freie, gültige Umsicht auf und gleiten in den

Bannkreis einer unentrinnbaren Magie.
Dies nämlich gilt es einzusehen: Je flüchtiger, je ungewisser, je

unbestimmter alles ist, was Eichendorff sieht, hört und fühlt, je weniger er die

Welt erkennt, umso magischer ist sie, desto tiefer sinken wir auf jene früheren

Stufen zurück, da der Mensch die Dinge noch nicht im Ganzen übersah
und einzuteilen und zu ordnen wußte, sonderan sich betroffen von Geheim->

nisvollem rings umstellt sah, vom Dunkel der Nacht, von den Lichtern des

Tags, von den Geräuschen der Dämmerung, verlorenen Vogelrufen im
Wald.

Eichendorff ist freilich keineswegs ein primitiver Mensch. Er stammt
wie wir aus einer wissenden und sehr bewußten Zeit. Doch eben dieses

Wissen und Erkennen scheint ihn, wie so viele seiner Freunde, zu verdrießen.
Er zählt es zu dem immer gleichen Widerpart der Wanderlieder, der Sorge,
die nur Eitles schafft und das Lebenswerte um des gänzlich Nichtigen
willen hinwirft. Was lohnt es, die Naturgesetze einzusehen und die Natur
aus solcher Einsicht zu beherrschen, wenn ihre Freundessprache, ihre Liebesstimme

dann verstummt und die zum Knecht erniedrigte auch nichts mehr
sein will als ein Knecht? So sieht er Wohl, was wir gewonnen, wie wir
aufgeklärt und klug sind. Doch was uns über dem Begreifen langsam
hingestorben ist, jene wunderbare Mächtigkeit, die nur den unbegriffenen Dingen

eignet, gilt ihm mehr. Und so schließt er denn die Augen des zu
einsichtsvollen Geistes und wandert lieber in der Welt „von dem Glänze selig
blind". —

Doch der Blinde, auch der selig Blinde, kann verblendet sein. Der
Glanz, vor dessen Zauber die Erkenntnis ihre Augen schließt, ist er das

Zeichen einer in der Tiefe des Daseins waltenden Gnade oder ein Schleier
über dem Abgrund?

„O Welt, du schöne Welt du,
Man sieht dich vor Blüten kaum."

So schließt der „Frühlingsgruß"! Doch was man da kaum sieht vor Blüten,
was ihr duftendes Weiß verhüllt, wer verbürgt uns, daß es schön, daß das

Schöne nicht ein Schein ist? Alles Magische, gerade weil es übermächtig
wirkt und unsern Geist und unsere Sinne bannt, gestattet uns kein Urteil.
So bleibt es ungewiß, zweideutig. Die „hellen, klingenden, singenden Wellen

des vollen Frühlings" werden in dem Lied von den „Zwei Gesellen"
zu der „buhlenden Wogen farbig klingendem Schlund"; der Jubel der

Hochzeil verhallt im Wald — „Nacht bedecket die Runde" — und Schauer
befällt das umstrickte Gemüt. So scheint uns bald ein Engel in die Seligkeit

zu rufen, bald ein böser Dämon zu verführen. Täuschung waltet
überall. Wir wissen nicht, woran wir sind. Doch noch unheimlicher als
diese UnVerläßlichkeit ist der Augenblick des Umschlags sebst, wenn eins ins
andere übergeht, wenn das Bängliche das Gnadenvolle langsam überwiegt



532 Emil Staiger

und Wir uns dennoch nicht entziehen können und nach wie vor gebannt sind
von einem undeutbaren und eben deshalb unwiderstehlichen Reiz:

„Dämmrung will die Flügel spreiten,
Schaurig rühren sich die Bäume,
Wolken ziehn wie schwere Träume —
Was will dieses Graun bedeuten?

Hast ein Reh du lieb vor andern,
Laß es nicht alleine grasen,
Jäger ziehn im Wald und blasen,
Stimmen hin und wieder wandern.

Hast du einen Freund hienieden,
Trau ihm nicht zu dieser Stunde,
Freundlich Wohl mit Aug' und Munde
Sinnt er Krieg im tück'schen Frieden,

Was heut müde gehet unter.
Hebt sich morgen neugeboren.
Manches bleibt in Nacht verloren —
Hüte dich, bleib wach und munter!"

„Hüte dich, bleib wach und munter!" Eine solche Warnung sprach
der Dichter der „Frischen Fahrt" noch nicht. Der wollte sich „nicht
bewahren" und verzichtete gern darauf, zu fragen, „wo die Fahrt zu Ende
geht", wie jeder gern verzichtet, der im strahlenden Frühling seines Wegs
zieht. Doch wenn die Schatten dunkeln, wenn die Freunde, irgendwie
gewarnt, unsern Pfad verlassen haben, wenn Gefahren, die kein Mensch zu
iibersehn vermag, uns dräun, was erwartet unser dann? Wir besinnen uns
zu spät; wir sind bereits ein Opfer jener ungeheuren, allem Menschlichen
weit überlegenen Macht, die nirgends wohnt und überall, als das Letzte,
— es erhält im „Waldgespräch" Gestalt und Namen:

„Es ist schon spät, es wird schon kalt,
Was reit'st du einsam durch den Wald?
Der Wald ist lang, du bist allein.
Du schöne Braut! Ich führ' dich heim!

,Groß ist der Männer Trug und List,
Vor Schmerz mein Herz gebrochen ist,
Wohl irrt das Waldhorn her und hin,
O flieh! Du weißt nicht, wer ich bin.'

So reich geschmückt ist Roß und Weib,
So wunderschön der junge Leib,
Jetzt kenn' ich dich, Gott steh' mir bei!
Du bist die Hexe Lorelei.



Eichendorff's dichterische Welt SSZ

,Du kennst mich Wohl — von hohem Stein
Schaut still mein Schloß tief in den Rhein,
Es ist schon spät, es wird schon kalt,
Kommst nimmermehr aus diesem Wald!'"

Es ist die Hexe Lorelei! Clemens Brentano hat die Sage von der
Lorelei erfunden, bezaubert von dem Klang des Namens, den der Fels
am Rhein trägt. Seither lebt die Zauberin von Bacharach in der romantischen

Dichtung und in romantischer Musik. Sie verwandelt sich noch bei
Brentano selber zu der liebenswürdigen Wasserfrau des Märchens. Sie
erscheint bei Eichendorff in unseliger Dämonie. Sie reißt in Heines Lied
den träumerischen Schiffer in die Tiefe. Ihre Stimme hören wir in
Schumanns Liedern, in der rauschenden Ouvertüre von Max Bruch. Die
unvergeßliche beschwörende Gebärde von der Höhe des Felsens in den Rhein
haben uns die romantischen Maler immer wieder eingeprägt. Und wie sie

zu Beginn nichts als Musik war, als ein Klang von Lauten, der von ungefähr

das Ohr eines großen Dichters traf, so bleibt ihr Name fürderhin
das Zeichen alles Zauberhaften, bleibt ihr Bild die zur Gestalt gewordene
Magie schlechthin und ihr schmerzliches Geschick der Mythos des spätromantischen

Geistes. Von ihren „Augen wie zwei Flammen", von dem „Zauberstab"

des Arms, von ihrer süßen Stimme verführt haben die Romantiker
ihre Abenteuer angetreten, das Gesicherte und Verbürgte verschmäht und
Überschwängliches begehrt. Und wenn der Nüchterne ein solches Wagnis
tadeln zu müssen glaubt, so hat schon ihre Ahnung, haben ihre Träume
unser aller Dasein wunderbar bereichert. Freilich sind sie nicht ans Ziel
gelangt, sondern gescheitert, wie der Schiffer im Kahn, der die Riffe und
Wirbel des Stroms vergessen hat. Nach dem verheißungsvollen Anfang
fällt das Ganze auseinander. Wackenroder und Novalis sterben schon in
frühester Jugend. Die ihre Hoffnung in Politischen Idealen ausgesprochen
haben, finden sich durch den Gang der Dinge aufs grimmigste enttäuscht.
Friedrich Schlegel, Zacharias Werner, Clemens Brentano erstarren in einer
streng dogmatischen Religiosität. Andere, darunter der einst so blendende
Tieck und A. W. Schlegel, haben es sich im Lauf eines langen Lebens
behaglich zu machen gewußt. So treffen denn die Worte zu, die Eichendorff
in seiner „Geschichte der poetischen Literatur Deutschlands" niedergeschrieben

hat:
„Noch ist kein Menschenalter vergangen, seit diese Romantik wie eine

prächtige Rakete funkelnd zum Himmel emporstieg und, nach kurzer
wunderbarer Beleuchtung der nächtlichen Gegend, oben in tausend bunte Sterne
spurlos zerplatzte. Der Pöbel lacht, und die Gebildeten, kaum noch vom
Staunen und Entzücken erholt, reiben fich die Augen von der Blendung
und gehen gleichgültig wieder an ihre alten Geschäfte."

Und Eichendorff selbst? Auch ihn hat der Zauber der Lorelei
umstrickt. Sie ist es, die in seinen Wäldern als unsäglicher Schauer spielt.



SÜ4 Emil Staiger

die in den Wellen des Frühlings wohnt und unsere Herzen jauchzen macht,
die aber auch im Zwielicht geistert und gar manchen in den Schlund der
buhlenden Wogen singt und lügt.

Doch Eichendorff ist nicht gescheitert, und er hat den Reiz des Magischen

auch nicht um eines satten Behagens willen preisgegeben. Freilich
ist er nach einer kecken und stimmungsvollen Jugend in den Preußischen
Staatsdienst eingetreten und hat den ost geschmähten Staub der Akten doch

noch atmen müssen. Doch bei den Amtsgeschäften leidet seine Seele keinen
Schaden. Nicht nur in der Fremde, wo „des Lebens Schauspiel in den

buntbewegten Gassen" um ihn spielt, selbst im viel Gefährlicheren, im
Alltag „wird sein Herz nicht alt" — wie er es in seinem Abschiedslied dem

Wald versprochen hat. Unverwelklich blüht in ihm die reine Lust der
früheu Tage, und inmitten grauer Wände rauscht dem alternden Manne
noch die schöne Waldeinsamkeit —

„Und alter Zeiten Grüßen
Kam da, im Tal erwacht,
Gleichwie von fernen Flüssen
Das Rauschen durch die Nacht..."

Das Magische der Erinnerung erweist sich als nicht minder mächtig
denn einst die Gewalt des „magisch wilden Flusses" für den, der auf ihm
fuhr. Eine lange Reihe schönster Gedichte verdanken wir diesem Erinnern,
den Zyklus „Totenopfer" etwa, der mit dem von Schoeck vertonten
trostreichen „Nachruf" schließt, oder die „Nachklänge", in denen der Kreis „Frühling

und Liebe" verhallt, mit den Versen an den Bruder:

„Gestorben sind die Lieben,
Das ift schon lange her,
Die wen'gen, die geblieben,
Sie kennen uns nicht mehr.

Und fremde Leute gehen

Im Garten vor dem Haus —

Doch über'n Garten sehen

Nach uns die Wipfel aus.

Doch rauscht der Wald im Grunde
Fort durch die Einsamkeit
Und gibt noch immer Kunde
Von unserer Jugendzeit." —

Was war es aber, das diesen Dichter befähigte, so auszuhalten, seinen

scheiternden Gefährten von höherer Warte aus besorgt, mahnend und
trauernd zuzusehn, die Poesie sich zu bewahren und also in glücklichem
Wechselspiel besonnen sowohl wie romantisch zu sein? Jn der „Geschichte
der poetischen Literatur Deutschlands" hat er es selbst zu deuten versucht.



Eichendorff's dichterische Wclt S3S

woran die Romantik zugrundegegangen sei und was sie hätte retten können.

Ihr Verderben sei die Überschätzung des eigenen Selbst gewesen, die sich

kundgegeben habe in der romantischen Ironie, in jenem romantischen
Pantheismus, der das Ich und die Gottheit gleichsetzen zu dürfen glaubt, und
in dem Zauberlehrlingswahn, das Magische zu meistern, das dem Menschen

doch stets überlegen bleibt. Die Rettung aber biete sich nur in der

wahren christlichen Religiosität.
Das scheint nun keineswegs neu zu sein. Schon Wackenroder macht

eine Wendung zu mittelalterlicher Andacht. Friedrich Schlegel und Brentano

haben, enttäuscht von ihrem eigenen Dasein und von dem roman-
schen Wahn das Heil im Katholizismus gesucht. Das Wackenroder'sche

Christentum ist aber noch reichlich ästhetisch gefärbt; es geht Wohl mehr um
die Kirchenmusik und um Heiligenbilder auf Goldgrund als um das Heil
der sündigen Seele. Schlegels und Brentanos Glaube ist offenbar ein Akt
der Verzweiflung und dementsprechend übertrieben, schwül und ohne
erlösende Kraft. Was Eichendorff dagegen meint, was er als Mensch und,
von dem ersten bis zum letzten Vers, als Dichter ergreifend rein vertreten
hat, ist einc Frömmigkeit „aus Herzensgrund" — wie er so gerne sagt —.
vor der die Frage nach ästhetisch oder unästhetisch und nach echt oder unecht

ganz verstummt.
Der liebe Gott begleitet schon den frohen Wcindersmann. Nur weil

der Wanderer innig daran glaubt, daß Gott „sein' Sach' auf's best'
bestellt", darf er seine Fahrt mit ungewissem Ziel so kühn antreten. Der
Vers „ich mag mich nicht bewahren" ist also anders zu verstehen, als wenn
er von dem jungen Brentano oder Friedrich Schlegel stammte. Er meint
nicht, daß die Ordnung und die Zucht verachtungswürdig seien, sondern daß
der Mensch nicht ängstlich für sich selber sorgen und sich selbst zusammenhalten

müsse, weil die Sorge ihm der gütige Vater abgenommen habe.

Ebenso zerfließt das Ungewisse und Verstörende des Zwielichts, jenes böse

Schattenspiel im Blick der Lorelei, vor einem Höheren, Verbürgten, das

unbeweglich am Himmel steht. Neben jenes warnende „Hüte dich, sei wach

und munter!" müssen wir das fromme „Nachtlied" halten, das allen argen
Zauber bannt:

„Da's nun so stille in der Welt,
Ziehn Wolken einsam über's Feld,
Und Feld und Baum besprechen sich, —
O Menschenkind! was schauert dich?

Wie weit die falsche Welt auch sei,

Bleibt mir doch Einer nur getreu,
Der mit mir weint, der mit mir wacht,
Wenn ich nur recht an ihn gedacht,"

So verliert denn auch die schmerzlichste Erfahrung des romantischen
Geistes ihre Gefährlichkeit, ich meine jenen Trug, dem jeder ausgesetzt ist.



S36 Emil Staigcr: Eichendorff's dichterische Welt

der da „selig blind" des Weges ziehen will, der nur den zauberhaften
Schaum der Dinge schmeckt und ihrer bleibenden Beschaffenheit nicht achtet.
Auch für Eichendorff ist mancher Traum zerronnen, mancher Glanz in öde

Nichtigkeit zerflossen. Die „falsche Welt", „Täuschung", „Irrlicht", das

sind Worte, die sich oft auf seine Lippen drängen. Doch je bitterer ihn die
Welt enttäuscht, desto größer wird in ihm die Freude auf ein Zauberhaftes
jenseits dieses Lebens, auf jenen Klang, der jeden irdischen Klang an
Wohllaut übertrifft, jenen Glanz, der Heller strahlt als alles, was hie-
nieden leuchtet.

Der Eingang in diese Herrlichkeit aber ist der Tod. Dem sinnt er
nach, zumal in jenen Tagen, da der Tod sein jüngstes Kind, Anna,
abberuft und er mehr denn je den Trug der farbig klingenden Welt
durchschaut. Zuversichtlich siedelt seine Sehnsucht sich im Jenseits an. Der müde
Wanderer bereitet sich für die Nacht, aus der er nur zur Ewigkeit
erwachen kann:

„O Trost der Welt, du stille Nacht!
Der Tag hat mich so müd' gemacht,
Das weite Meer schon dunkelt.
Laß ausruhn mich von Lust und Not,
Bis daß das ew'ge Morgenrot
Den stillen Wald durchfunkelt."

Solche Frömmigkeit aus Herzensgrund erlaubt es Eichendorff, dem
Lockenden und Verführenden romantischen Zaubers nachzugeben, auf die
Stimme der Lorelei zu lauschen und ihr ins Auge zu schauen, ohne ihr
je zu verfallen oder im Wirbel unterzugehn. Das Irdische steht immer
unter einem großen Vorbehalt, Damit hat uns Eichendorff eine lebensfähige

Form des Romantischen vorgelebt und in seinen Gedichten enthüllt
und ist er unter allen seinen zum Teil vielleicht verwegeneren und noch

begabteren Dichtergefährten zu dem romantischen Dichter geworden, den

jeder in Reinheit lieben darf, dem wie keinem sonst das Herz der Größten
und der Geringsten gehört.

Grundsätzliches zum ^lrbeitsbefthaffungsproblem.
Von Marcel Großmann.

rbeitsbeschaffung ist die Aufwendung öffentlicher Mittel zur Durchfüh-^ rung von Werken, die geeignet sind, die Arbeitslosigkeit zu mildern,
wobei es sich um Werke handelt, deren Durchführung nicht im Rahmen
der normalen Verwaltungstätigkeit des Staates liegt.

Es liegt im Wesen der öffentlichen Arbeitsbeschaffung, daß die vom
Staat unternommenen Werke in der Regel vom privatwirtschaftlichen


	Eichendorffs dichterische Welt

