
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 8

Artikel: Clausewitz : Versuch einer Einführung

Autor: Schumacher, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


446 H. A,Wyß: Vom Wesen der Eidgenossenschaft

tung auf sich nehmen, fondern ein Gelöbnis leisten. Freilich nicht auf die

Verfassung, wie dazu in einigen Orten Neigung besteht, die ein von der

Zeit bedingtes und mit ihr wandelbares Werk ist. Ein Gelöbnis darf fich

nur auf das unentwegt Wirksame, Ewige beziehen: die Idee der
Eidgenossenschaft, — mächtig ausgesprochen in den alten Bünden, nicht
wiederklingend in der Bundesverfassung, noch auszuprägen durch packende,

erfüllende Worte und Taten.
Die geistige Wiedererhebung in Stadt und Land ist bedingt von der

Erkenntnis der Freiheit, dem mächtigen Erbe der Vergangenheit, der Hoffnung

der Zukunft, zu der sich Eidgenossen bekannten und bekennen werden,
solange die „Idee in diesen Bergen" uns mahnt. Die Freiheit ist
einzig bei der völligen Einordnung ins Überpersönliche,

bei der Bereitschaft zum Opfer alles Privaten,
bei der innersten Hingabe an die ewigen Kräfte der
Geschichte gewordenen Idee echt eidgenössisch und eine
gewaltverleihende Wirklichkeit. Hier beginnt der ewige Bund
der sakralen Lebensgemeinschaft. Das Jahrhundert richtet die Frage an
uns, ob wir uns in das Geheimnis einverleiben wollen, das die alten
Eidgenossen verkörperten und wovon sie den Namen trugen. Die wahre Freiheit

trägt unsterbliche Früchte: Ein aufgeschlossenes Volk steht mit
gelassener Würde und ruhiger Treue des Wesens den Strömen der Zeit
einig gegenüber. Unversiegbare Kräfte speisen es, die weder Niederlage
noch Tod vernichten. Denn die Eidgenossenschaft ist die wahre Gesun-
derin der Demokratie: eine dauernde Gewißheit nimmt das
Zeitbedingte auf. Das Eidgenössische birgt, Sprachen und Stämme
zusammenfassend, überbrückend und zielsicher ein europäisches Prinzip
jenseits des Nationalen: Blut und Geist, Mensch und Landschaft,
irdisches Ringen und Heilsoffenbarung haben einen ewigen Bund
geschlossen und bewahrt. Im Zeichen des Kreuzes,

Clausewitz.

versuch einer Einführung.
Von Eögar Schumacher.

Das Werk — ein Leben.

Clausewitz — der Name ist von Einsamkeiten umwittert, und die Kälte
der höchsten Gipfel umschauert ihn. Der Name eines Mannes, der sich der
Neugier verschloß hinter sieben Pforten, der mit einer unsäglichen
Geringschätzung des menschlichen Urteils aus der Welt ging. Und für die Nachwelt

nicht so sehr der Name eines Mannes als eines Werkes.



Edgar Schumacher: Clausewitz 447

Es begibt sich zu Zeiten, daß ein Mensch von ungemeinen Gaben all
seinen Anspruch auf Geltung, ja all seine Forderungen an das Leben selbst,

leidenschaftlich zusammenballt in eine einzige Schöpfung, die sein
Repräsentant und sein Anwalt sein soll vor der Zukunft und vor der Ewigkeit.
Ich meine nicht die Fleißigen, die in unverdrossenem Bemühen Stein zu
Stein tragen sür ein Denkmälchen, daß es bleibender Zeuge ihrer Emsigkeit

werde. Ich meine jene Unnahbaren, die, zu hochmütig uud zu scheu,

ihren Reichtum unvermittelt darzubieten, in die Deckung eines großen Symbols

sich flüchten und durch das Gleichnis allein sich fessellos in ihrer
Herrlichkeit offenbaren.

Es wohnt einem solchen Werke aber ein eigenes geheimnisvolles Wesen

inne; denn es ist nicht nur Produkt des schassenden Geistes, vielmehr
Inbegriff einer Existenz, Gefäß und Aschenurne eines überreichen Lebens,
Eine der grvßen Erscheinungen der menschlichen Geschichte hat in ihm
Zuflucht gefunden und lebt unverlierbar in ihm fort. Doch sind sie wohl
seltener, diese Werke, als dem flüchtigen Blicke scheinen mag, Dantes
„Gedicht" gehört zu ihnen, Swifts „Gulliver" und Clausewitzens Buch
„Vom Kriege", Immer aber fallen solche Werke unter den Begriff der

Poesie, wenn anders man die Sublimierung des Persönlichen mit Recht
als das Wesentliche der Dichtung definieren darf.

Im fünfzehnten Gesang der „Hölle" ist diesen Stolzen, in einem

einzigen Werk Verewigten, ein Sinnbild aufgerichtet. Da begegnet der

Dichter dem toten Freund und Meister Brunetto Latini unter den
Verdammten. Und dieser geht ohne Wunsch und Klage unter den Feuerregen,
der wie Schnee am windstillen Tage auf ihn niederflockt, neben Dante hin,
mit prophetischen Worten die Zukunft wägend und die eigene Zukunfts-
losigkeit wie vergessend; dann im Abschied ein einziges Begehren:

„Und lasse dir mein Werk am Herzen sein;
Ich lebe in ihm fort. Mehr braucht es nicht."

Dieses Aufgehen im Werk hat seine innerste Begründung nun gewiß
im Wesen selber, in einer seltenen Verbindung überragender Geistigkeit
mit einem stolzen Charakter und einem herben Gemüte. Aber der eigentliche

Anstoß scheint aus den äußeren Verhältnissen zu kommen, die einem
nach heißester Tätigkeit begehrenden Willen die Gelegenheit zur Tat hämisch

vorenthalten, ihn Schritt für Schritt aus der Welt hinausdrängen in die

seelischen Bezirke, in welchen er nun allerdings Alleinherrscher ist und die

er zuletzt, aus trotzigem Hochmut, nur mit Unlust oder überhaupt nicht
mehr verläßt. Es fällt dabei durchaus nicht in Betracht, wie weit die
Gelegenheit zur Leistung einem andern reich erschiene; genug, daß sie dem
Einen zu dürftig war.

Aus dem bewegten Leben tritt Clausewitz, achtunddreißigjährig, in
eine unwahrscheinliche und in ihrer Schemenhaftigkeit erschreckende Stille;
an einen Posten, der nach Ehrung schmeckt und eine Beschimpfung ist;



448 Edgar Schumacher

Direktor (genauer besehen administrativer Verwalter) der Allgemeinen
Kriegsschule in Berlin. Sehr vielem sagt er damit ab: der Vergangenheit,
dem Ehrgeiz, beinahe auch der eigenen Natur. Starke Impulse, mühsam
gebändigt durch den klarsten Verstand, gaben bisher diesem Dasein scharfe,

entschiedene Akzente. „Eine unglückliche, selbstverzehrende Leidenschaftlichkeit"

hat seine Frau in zärtlicher Besorgtheit ihm zum Borwurf gemacht;
und er hat zugestanden: „Ich werde schwerlich eher den schönen Frieden
der Seele ganz genießen, als bis der Schnee des Alters einst meinen Scheitel
kühlt, und bis in dieses Klima des Lebens wird meine nicht übermäßig
starke Konstitution mich schwerlich tragen." Er fühlt, daß er „zu reichlich
mit jener Eitelkeit versehen ist, die wir Ehrgeiz nennen".

Nun ist alles auf lange Jahre zur Ruhe bestimmt und zur Tatlosig-
keit verurteilt. Eine kurze und wenig fruchtbare Unruhe nur wird zwischen
diesem und dem Ende liegen. Es ist nur tragbar mit der entschiedensten
Abkehr vom Anblick der werkenden Welt, mit der inbrünstigsten Hingabe
an ein Anderes, Höheres. Einige Jahre zuvor hat er geschrieben: „Ich
will vorwärts kommen, so gut wie irgend einer, aber ich weiß, daß es auf
andere Art sein muß, daß ich es auf mühsame Art erringen muß; ichwerde
es erringen," Nun ist der Weg, den er damals dunkel ahnte, offenbar. Und
da er ihn einmal zu beschreiten beginnt, entführt er ihn fern und ferner
der Gegenwart, daß der Lärm des Lebens seine Stille kaum mehr
belästigt, daß er selber in wunderbarem Fernblick ein künftiges Jahrhundert
so deutlich überschaut wie die Zeit, die ihn umfließt. Jetzt dichtet er das
Werk, welches statt seiner sprechen soll. Und als nach zwölf Jahren
unerwartet noch einmal der Ruf zur Tat an ihn ergeht, da folgt er ihm mit
einem erstaunten und ungläubigen Lächeln. Es ist nichts mehr, das für
ihn zu hoffen noch zu fürchten wäre. Sein Leben ruht, allem Zufall
enthoben, in den Blättern eines Buches; der Leib ist fast nur noch Last. Und
er beeilt sich, zu sterben, damit dem Wort die Bahn frei werde.

„Es zu vollenden," schreibt Frau Marie von Clausewitz in der Vorrede

zur ersten Auflage, „war sein sehnlichster Wunsch; aber nicht seine
Absicht, es während seines Lebens der Welt mitzuteilen; und wenn ich

mich bemühte, ihn von diesem Vorsatz abzubringen, gab er mir oft, halb
im Scherz, halb aber auch wohl im Vorgefühl eines frühen Todes, zur
Antwort: Du sollst es herausgeben. Diese Worte (die mir in jenen
glücklichen Tagen oft Tränen entlockten, so wenig ich damals geneigt war,
ihnen eine ernsthafte Bedeutung beizulegen) sind es nun, die es mir nach
der Ansicht meiner Freunde zur Pflicht machen, den hinterlassenen Werken
meines geliebten Mannes einige Zeilen voranzuschicken.,,"

„Vom Kriege".
Ein Zeitgenosse schilderte den Eindruck, den das Buch „Vom Kriege"

auf ihn machte, als „dem elektrischen Schlage am nächsten verwandt". Er
mochte damit wohl andeuten, daß die Bekanntschaft mit dem Werke nicht



Clausewitz 449

eine Erfahrung, fondern ein Erlebnis sei. Denn es ist ja gar nicht eigentlich

ein Buch; es ist ein Geist und mehr noch, eine Seele: die Ernte eines

Lebens, das Dokument einer der wertvollsten Existenzen, welche die

Geschichte kennt. Es ist ein anderes, ob ein kriegbewährter Feldherr das

gedankliche Ergebnis seiner Erfolge, ob ein tiefsinnender Denker das Resultat
seines Ergründens in Form und Gesetze bringt, oder ob Carl von Clausewitz

das letzte Ziel und den wahren Sinn seines Lebens im Symbol des

geschriebenen Wortes festhält. Weil er aber nirgends von sich selber redet,
weil er als menschliche Erscheinung völlig eingegangen ist in die Größe
des Gedankens, wird das Bekenntnis zum wahrhaften Monument.

Man kann es dem Soldaten nicht zu sehr verargen, daß er oft
merkwürdige Jrrgänge um dieses Buch getan hat, daß er mit Mißtrauen daran
herangetreten und befremdet von ihm weggegangen ist. Denn er suchte

begreiflicherweise das Sachliche und das Fachliche darin, und weil er dieses

nicht auf der Oberfläche fand — denn es baut auf sehr tiefen Fundamenten
auf — so war er enttäuscht und wandte sich dorthin, wo er es in
denkgerechter, slächenhafter Anordnung traf, bei den guten kriegstheoretischen
Schriftstellern zweiter Observanz. Das Buch „Bom Kriege" gehört
überhaupt zunächst keinem Fachgebiet an: es ist eines der großen Denkmäler
der Kunst. Und weil kleine Zufälligkeiten manchmal eine Wahrheit erhellen
können, so mag man gerne daran erinnern, daß das erste begeisterte Lob
des Buches nicht aus militärischen Kreisen kam, sondern von einer Frau
einer andern Frau geschrieben wurde; Amalie von Romberg an ihre
Schwester: „Heute hoffe ich auch den ersten Teil des Clausewitz zu
beendigen, von dem ich mich fast zu gestehen schäme, mit welcher Wonne ich

ihn las, denn es kommt mir wie eine Anmaßung vor, ihn genossen und
verstanden haben zu wollen.,, Welche Freiheit, welche Blüte der Anmut
in der Behandlung des trockenen Stoffes! Welche Blumen weckt der Zauberstab

dieses Geistes aus dem dürren Sande! Wenn ich eine Weile darin
gelesen habe, so freue ich mich über die Klarheit und Kraft meines eigenen
Kopfes, was mir sonst eben nicht leicht geschieht..."

Welche Borzttge sind es, die ein Werk aus der Begrenzung eines
Fachgebietes in den hohen Bezirk künstlerischer Schöpfung emporwachsen lassen?
— Die Großartigkeit des Planes und die strenge Schönheit des Aufbaues;
die Gewalt des Wortes und die Blüte des Bildes; auf der obersten Stufe
aber jenes geheimnisvolle Innewohnen der Persönlichkeit, die auch im
anscheinend Gleichgültigen gegenwärtig ist und auch das Nebensächliche als ein

Lebendiges bedeutend und ergreifend macht. Dieses alles ist bei Clausewitz:

Größe des Planes — nicht irgend eine Theorie über den Krieg,
sondern die deutliche Aussage vom Wesen des Krieges selber ist das Ziel.
Insofern es die ungeheuerste Erscheinung des menschlichen Gemeinschaftslebens

in ihrem ganzen Umfange ermißt und absteckt, wird dem Werk die
Weite und Solidität eines philosophischen Lehrgebäudes. Es kann in der



450 Edgar Schumacher

Tat, nach Clausewitzens eigenen Worten, „ein vorurteilsfreier, nach Wahrheit

und Überzeugung dürstender Lefer darin die Hauptgedanken finden,
von denen eine Revolution in dieser Theorie ausgehen könnte."

Schönheit des Aufbaus — weil Clausewitz selber davon schreibt, daß

er nur „Werkstücke" statt eines fertigen Gebäudes gebe, daß „System auf
der Oberfläche gar nicht zu finden" sei, daß er nur „kleine Körner
gediegenen Metalls" biete; weil schließlich das Werk offenkundig unvollendet
daliegt, war man gerne bereit, nicht mehr als eine geistvolle Sentenzensammlung

in dem Buche zu suchen, und so hat man denn, gräßlich,
Aphorismenlesen aus Clausewitz noch vor nicht zu langer Zeit herausgegeben.
Das Buch „Vom Kriege" ist aber weder ein Fragment (denn was an dem

stolzen Bau unvollendet bleibt, ist Jnnenarchitektonisches), noch ist es eine

lineare Aufreihung von Gedanken, „Je mehr," so schreibt Clausewitz schon

im frühesten Entwurf eines Vorwortes, „ich fortgearbeitet, je mehr ich

mich dem Geiste der Untersuchung hingegeben habe, um so mehr bin ich

auch auf das System zurückgeführt, und so sind denn nach und nach

Kapitel eingeschaltet worden," Es war seine Absicht, „die großen Lineamente
des Krieges gehörig festzustellen" und „jene Lineamente überall
durchschimmern zu lassen". So fügte sich der Bau nach strengen, freilich nur
befolgten, nicht Plump ausgesprochenen Gesetzen, Die zwiefache Grundlage
der Erfahrung und der Betrachtung bildet den Unterbau: „Über die Natur
des Krieges" handelt das erste, „Über die Theorie des Krieges" das zweite
Buch, Und weil nirgends das Bedürfnis nach Versöhnung von Theorie
und Praxis brennender ist als in kriegerischen Dingen, so spielen hier
die Lichter auf eine wundervolle Weise in gegenseitiger Erhellung hinüber
und herüber: „Nun ist aber die kriegerische Tätigkeit nie gegen die bloße
Materie gerichtet, sondern immer zugleich gegen die geistige Kraft, welche
diese Materie belebt, und beide voneinander zu trennen, ist unmöglich.
Die geistigen Größen aber sieht man nur mit dem inneren Auge, und

dieses ist in jedem Menschen anders, und ost bei demselben in verschiedenen

Augenblicken verschieden,.. Aber freilich ist die Erfahrung ein
notwendiger Stammbrief dieser Wahrheiten, Mit psychologischen und
Philosophischen Klügeleien soll sich aber keine Theorie, soll sich kein Feldherr
befassen."

Also vorbereitet, betritt man nun im dritten Buch „Von der Strategie
überhaupt" den Boden der kriegerischen Handlung selber. Und hier recht
eigentlich setzt jene Revolution ein, die Clausewitz in Widerspruch zu allem
vorausgegangenen und zeitgenössischen Denken bringt. Was sonst zu diesem

Gegenstand gesagt wurde, ging letzten Endes immer in geometrischen oder
besten Falles allgemein mathematischen Erwägungen auf, und was an
philosophischen und psychologischen Erörterungen freilich da und dort
mitgeht, schlingt sich als zufällige Arabeske um das Bild, ohne mehr als einen
gefälligen Rahmen zu geben. Clausewitz reißt kühnen Griffes die
moralischen Größen in den Mittelpunkt: „Es ist doch eine armselige Philo-



Clausewitz 451

fophie, wenn man nach alter Art seine Regeln und Grundsätze diesseits
aller moralischen Größen abschließt, und sowie diese erscheinen, die
Ausnahmen zu zählen anfängt, die man dadurch gewissermaßen wissenschaftlich

konstituiert, d.h. zur Regel macht; oder wenn man sich dadurch hilft, an
das Genie zu appellieren, welches über alle Regeln erhaben sei, wodurch
man im Grunde zu verstehen gibt, daß die Regeln nicht allein für Dummköpfe

geschrieben werden, sondern auch wirklich selbst dumm sein müssen.
Wenn die Theorie der Kriegskunst wirklich auch weiter nichts tun könnte,
als daß sie an diese Gegenstände erinnert, daß sie die Notwendigkeit dartut,

die moralischen Größen in ihrem ganzen Wert zu würdigen uud in
die Rechnung mit aufzunehmen, so hätte sie ihre Grenzen schon über dieses

Reich der Geister ausgedehnt und durch die Feststellung dieser Gesichtspunkte

jeden im voraus verurteilt, der sich bloß mit dem physischen
Verhältnis der Kräfte vor ihrem Richterstuhl rechtfertigen wollte."

llnd nun in zweimal zwei Büchern die wirksamen Elemente des Krieges
in ihrer tatsächlichen Anwendung; zuerst materiell (Viertes Buch: „Das
Gefecht", Fünftes Buch: „Die Streitkräfte"), dann nach den beiden kriegerischen

Denkkategorien (Sechstes Buch: „Verteidigung", Siebentes Buch:
„Der Angriff"). Es ist aber gerade in diesen Büchern das Erstaunliche,
daß jene „großen Lineamente", von denen Clausewitz sprach, auch in den

minutiösen Einzelheiten durchschimmern, daß jener mächtige Drang des

Persönlichen, der in seinem Werke pulst, auch in jenen Partien fühlbar ist,
die wir dem Stoffe nach in praktische Dienstvorschriften verweisen könnten:

„Wir haben jetzt den zerstörenden Einfluß zu betrachten, welchen die Märsche
aus die Streitkraft üben. Er ist so groß, daß man ihn als ein eigenes tätiges
Prinzip neben dem Gefecht aufstellen möchte., Es kann mit dieser
Betrachtung nicht unsere Absicht sein, die Tätigkeit im Kriege zu vermindern;
für den Gebrauch ist das Instrument da, und nutzt dieser Gebrauch es ab,
so liegt das in der Natur der Sache; aber wir wollen nur alles an seinen
Ort gestellt wissen und jener theoretischen Prahlerei entgegentreten, nach

welcher die überwältigendste Überraschung, die schnellste Bewegung, die

ruheloseste Tätigkeit nichts kosten sollen, sondern als reiche Minen
geschildert werden, welche die Trägheit des Feldherrn unbenutzt liegen läßt,"

Bedachtsam, mit der Vorsicht des Verantwortlichen, werden im achten
(und letzten) Buche „Kriegsplan" die Vorstellungen von dem Zusammenhange

der Erfolge im Krieg auf ihre Gesetzmäßigkeit geprüft: „Mit einiger
Scheu setzen wir unsern Schritt fort; wir können es nur, wenn wir den

Weg verfolgen, welchen wir uns gleich anfangs vorgezeichnet haben. Die
Theorie soll mit einem klaren Blick die Masse der Gegenstände beleuchten,
damit der Verstand sich leichter in ihnen zurechtfinde; sie soll das Unkraut
ausreißen, welches der Irrtum überall hat hervorschießen lassen; sie soll
die Verhältnisse der Dinge untereinander zeigen, das Wichtige von dem

Unwichtigen sondern. Wo sich die Vorstellungen von selbst zu einem solchen
Kern von Wahrheit zusammenfinden, den wir Grundsatz nennen, wo sie



452 Edgar Schumacher

von selbst eine solche Linie halten, die eine Regel bildet, da soll die Theorie
es angeben." Und so wird, mit diesem Buche, wer bisher denkend gefolgt
ist, gleichsam als ein Eingeweihter „in die höheren Regionen des Handelns"
entlassen; er nimmt aber keine Wegleitungen mit, sondern Erkenntnisse; er

hat nicht gelernt, sondern erlebt.
Die Gewalt des Wortes — man kann sich vorstellen, daß ein für das

Schöne Empfänglicher, aber an militärischen Dingen Unbeteiligter aus
irgend einer Pflicht sich durch die großen Theoretiker des Krieges hindurchlesen

müsse; wie er nun verdrossenen Gemütes einen Berenhorst und
Erzherzog Carl und Jomini hinter sich gelassen und einigermaßen müde und

gleichgültig den Clausewitz aufschlage. Und nun auf einmal statt im
Geviert eines Exerzierfeldes oder im feindseligen Gewirr geometrischer Linien
sich unter dem hellsten Himmel in freier Natur wiederfände. Wie statt der

schwer geformten, monotonen Sätze des Fachmanns der Wohlklang der

Dichtung ihn empfängt, daß er ohne Widerstreben mitfolgt dem breithin-
wallenden Fluß der edlen Sprache, erstaunt uud beglückt ob des
unvermuteten Begegnens mit einem großen Dichter. Wo immer man das Buch
aufschlage, man ist im Bereich der Poesie; für das Beschwingte wie sür das
Lastende, für das Seelische und das Sachliche ist der Ausdruck vollkommen.
Und an jeder Stelle ist der nächste Eindruck der des bedingungslos Schönen.
Man darf irgendwelchen Gedankenschritt begleiten:

„Endlich sind die wenig beweglichen, aber darum tief bewegten
Menschen, die sich zu den vorigen wie die Glut zur Flamme Verhalten, am
meisten geeignet, mit ihrer Titanenkraft die ungeheuren Massen wegzu-
wälzen, unter welchen wir uns bildlich die Schwierigkeiten des kriegerischen
Handelns vorstellen können. Die Wirkung ihrer Gefühle gleicht der

Bewegung großer Massen, die, wenn auch langsamer, doch überwältigender ift,
— Obgleich solche Menschen nicht so von ihren Gefühlen überfallen und zu
ihrer eigenen Beschämung fortgerissen werden, wie die vorigen, so wäre es

doch wieder gegen die Erfahrung, zu glauben, daß sie das Gleichgewicht
nicht verlieren und blinder Leidenschaft nicht unterwürfig werden könnten;
dies wird vielmehr immer geschehen, sobald ihnen der edle Stolz der
Selbstbeherrschung fehlt oder so,oft er nicht stark genug ist. Wir sehen diese

Erfahrung am häufigsten bei großartigen Männern roher Böller, wo die
geringe Verstandesausbildung immer ein Vorherrschen der Leidenschaft
begünstigt. Aber auch unter den gebildeten Völkern und in den gebildetsten
Ständen derselben ist ja das Leben voll solcher Erscheinungen, wo Menschen
durch gewaltsame Leidenschaften fortgerissen werden, wie im Mittelalter
die auf Hirschen angeschmiedeten Wilddiebe durch das Gehölz. — Wir sagen
es also noch einmal: Ein starkes Gemüt ist nicht ein solches, welches bloß
starker Regungen fähig ist, sondern dasjenige, welches bei den stärksten
Regungen im Gleichgewicht bleibt, so daß trotz den Stürmen in der Brust
der Einsicht und Überzeugung wie der Nadel des Kompasses auf dem fturm-
bewegten Schiff das feinste Spiel gestattet ist."



Clausewitz 453

Die Blüte des Bildes — wenn der behagliche Stil breitausladenden
Bildschmuck erträgt und Wohl auch fordert, so ist im entschieden schreitenden
Wort die Anwendung des Bildes nur dem höchsten Können gestattet; denn

einzig zur Straffung, niemals zur Verbreiterung des Sinnes ist es erlaubt.
Hier vielleicht ist Clausewitz einzig im Reich der deutschen Sprache: daß er
der äußersten Energie des Stils die wärmste Belebtheit durch das mit der
Seele geschaute Bild zu geben vermag; denn immer dort tritt es hervor,
wo es kraftvoller und eindeutiger ist als die Umschreibung durch das Wort.
Was liegt alles in seiner Definition der wahren Grundsätze und Regeln
als der „Kristallformen", in welche die Wahrheit von selbst zusammenschießt!

Welche Anschaulichkeit in der Deutung des Verhältnisses von
Erfahrung und Theorie, daß „in praktischen Künsten die theoretischen Blätter
und Blüten nicht zu hoch getrieben, sondern der Erfahrung, ihrem
eigentümlichen Boden, nahegehalten werden" müssen! Oder er deutet die

Auswirkung des treffcnweisen Einsatzes in der Schlacht: „Auf diese Weise brennt
die Schlacht mit gemäßigtem Element wie nasses Pulver langsam ab."
Nie vielleicht dient ihm das Bild, um Gesagtes ausschmückend zu wiederholen,

immer um schwer zu Sagendes durch den Augenschein zu erhellen:
„Wir mögen nichts hören von Feldherren, die ohne Menschenblut siegen.
Wenn das blutige Schlachten ein schreckliches Schauspiel ist, so soll das

nur eine Veranlassung sein, die Kriege mehr zu würdigen, aber nicht die

Schwerter, die man führt, nach und nach aus Menschlichkeit stumpfer zu
machen, bis einmal wieder einer dazwischen kommt mit einem scharfen,
der uns die Arme am Leibe weghaut."

Die Gegenwart des Persönlichen — hier betreten wir das Gebiet, wo
die Erklärung unzulänglich wird und das eigene Erlebnis alles ist. Jn
diesem ganzen Werk, darin Clausewitz nie uns unmittelbar anredet, immer
sich der neutralen Formel „wir" bedient, ist jeder Satz ein Teil, nicht seines
Denkens, aber seines Wesens. Es ist — er braucht das Wort gerne und
hat Betrachtungen unter diesem Titel geschrieben — in der Tat eine Rhapsodie,

die dichterische Gestaltung eines heldischen Stoffes,

Der soldatische Gewinn.

Wenn dieses Werk als eine einmalige Erscheinung der menschlichen
Geisteskultur allen gehört, so bleibt doch unbestritten der Anspruch des

Soldaten der nächste. Es ist sein Lebensraum, in dem diese Gedanken

wurzeln; es sind seine Ziele, die hier bis zu den steilsten Höhen verfolgt
werden. Und ihm zum Stolz und Ruhm ist es, daß die Bedingungen seiner
Existenz hier eine Gestaltung erfuhren, die nach menschlichen Begriffen
Ewigkeitsdauer hat.

Den Soldaten hat Clausewitz befreit aus den Befangenheiten der
Konstruktion und aus dem Vorurteil von Falsch und Richtig. Er hat dem

Wissen und dem Können seinen Ort angewiesen und hat für das Wissen in
der Kriegführung die eine dringende Bedingung formuliert, „daß es näm-



454 Edgar Schumacher

lich ganz in den Geist übergehen und fast ganz aufhören muß, etwas
Objektives zu fein". Er hat den Sinn der Theorie, in scharfer Absage an alle
vorausgegangenen Versuche, so geformt: „Es wird also die Theorie in der

Strategie, und besonders da, wo sie die höchsten Leistungen umfaßt, noch

viel mehr als in der Taktik bei der bloßen Betrachtung der Dinge stehen

bleiben und sich begnügen, dem Handelnden zu jener Einsicht der Dinge
zu verhelfen, die, mit feinem ganzen Denken verschmolzen, seinen Gang
leichter und sicherer macht, ihn nie zwingt, von sich selbst zu scheiden, um
einer objektiven Wahrheit gehorsam zu sein."

So sehr er also gegenüber dem Handeln die Theorie auf den bescheidenen

Standpunkt der Beobachtung verweist, so sehr betont er zum andern
gegenüber den Tatsachen ihre Verpflichtung zu deutlicher Aussage. Er gibt
jene Feststellungen vom Wesen des Krieges, die sehr weit über dcn Kreis
dcr soldatisch Interessierten hinaus Gemeinbesitz und gültige Formulierung
geworden sind: „Der Krieg ist ein Akt der Gewalt, und es gibt in der

Anwendung derselben keine Grenzen"; „Der Krieg ist eine bloße
Fortsetzung der Politik mit andern Mitteln"; „Wir haben nur ein Mittel im
Kriege, das Gesecht".

Wir nehmen diese Erkenntnisse wie Selbstverständlichkeiten hin; aber
wir dürfen nicht vergessen, daß sie erst seit Clausewitz solche sind; und

nur die vollkommen wahren und notwendigen Gedankenernten können den

Späteren zu Selbstverständlichkeiten werden. Wie wir denn überhaupt in
unserem Erfassen des Soldatischen auf fast allen Wegen, die zu Zielen
führen, den Spuren Clausewitzens begegnen. Aber wir können die

Empörung der strategischen und taktischen Gesetzgeber nachfühlen, daß ihre so

sorgsam und regelrecht gezimnierten Denkgebäude vor dem Wehen dieses

ungestümen und aus den unbekanntesten Fernen herbrausenden Geistes wie

Bretterhütten zusammenfielen. Wie es etwa der weitaus Bedeutendste unter
ihnen, Jomini, für sie alle ausgedrückt hat: „Wäre der General von Clausewitz

so oft wie ich in der Lage gewesen, solche Probleme zu stellen und ihre
Lösung zu verfolgen, fo hätte er nicht in solchem Maße die Wirksamkeit
der auf Prinzipien gegründeten Kriegstheorien in Zweifel gestellt; denn
sie allein können zur Lösung jener Probleme als Führer dienen... Und
die Entschlußlosigkeit muß der bedenkliche Gewinn jener Geister sein, die
alles in Zweifel ziehen."

Andere gehen noch weiter, und der ausgezeichnete schweizerische
Biograph Jominis, Lecomte, redet sich in einen wahrhaft barocken Haß gegen
Clausewitz hinein: „Angefüllt mit unverständlichen Maximen und
widerspruchsvollen Sentenzen, sucht dieses Werk alles, was vorher war, zu
vernichten und vernichtet zuletzt sich selber, indem es den Leser, der ihm gläubig
folgte, inmitten eines unentwirrbaren Chaos, einer grenzenlosen Leere
verläßt" (Seite 376 der ersten Ausgabe). Ein eigentliches Entsetzen ist über
den Fachmann gekommen, vor einem Werk, das so gewaltsam die
Umhegung des Fachgebietes durchbricht, das zum Ausgang nicht mehr die



Clausewitz 4S5

durch Tradition geheiligten Hilfen der Mathematik, sondern die Elemente
der Philosophie nahm. Und doch ist ja eben dieses Anderssein des Werkes

„Vom Kriege" die Rettung all der andern früheren oder spätern
kriegstheoretischen Versuche. Da es durchaus eine Sprache redet, welche jene

nicht kennen, gibt es die Möglichkeit einer Berührung überhaupt nicht.
Derart, daß einer sehr Wohl in der Philosophie Clausewitzens leben und
darum doch etwa die höchst klugen kriegstheoretischen Erörterungen eines

Jomini mit dem größten Genuß und Gewinn sich zu eigen machen kann.
Wer sich an Clausewitz versuchen will — „er rüste sich zu dem frommen

Unternehmen wie zu einer weiten Pilgerfahrt aus" — dem möchte zu raten
sein, daß er, gleichsam um sich dem Geist des Werkes hinzugeben, zunächst

jene Kapitel vornehme, in welchen von den Kräften der Seele und des

Geistes die Rede ist: die Abhandlung über den kriegerischen Genius im
ersten Buch, die Betrachtungen über die Moralischen Größen, über die

Kriegerische Tugend des Heeres, über die Kühnheit und die Beharrlichkeit,
im Buch von der Strategie, Hier ist die philosophische Konsequenz am
schlichtesten, hier die überzeitliche Geltung am augenfälligsten, hier der

Pulsschlag warmen Lebens am fühlbarsten. Von der Kühnheit:
„Sie ist vom Troßknecht und Tambour bis zum Feldherrn hinauf die

edelste Tugend, der rechte Stahl, welcher der Waffe ihre Schärfe und
ihren Glanz gibt. — Gestehen wir uns nur: sie hat im Kriege sogar eigene
Vorrechte. Uber den Erfolg des Kalküls mit Raum, Zeit und Größe hinaus

müssen ihr noch gewisse Prozente zugestanden werden, die sie jedesmal,

wo sie sich überlegen zeigt, aus der Schwäche der andern zieht. Sie
ist also eine wahrhaft schöpferische Kraft. Dies ist selbst philosophisch nicht
schwer nachzuweisen. So oft die Kühnheit auf die Zaghaftigkeit trifft,
hat sie notwendig die Wahrscheinlichkeit des Erfolges für sich, weil
Zaghaftigkeit schon ein verlorenes Gleichgewicht ist. Wohl dem Heere, wo
sich eine unzeitige Kühnheit häufig zeigt; es ist ein üppiger Auswuchs, aber
der Zeuge eines kräftigen Bodens. Selbst die Tollkühnheit, d, h. die Kühnheit

ohne allen Zweck, ist nicht mit Geringschätzung anzusehen; im Grunde
ist es dieselbe Kraft des Gemütes, nur ohne alles Zutun des Geistes, in
einer Art von Leidenschaft ausgeübt. Nur wo die Kühnheit sich gegen den

Gehorsam auflehnt, wo sie einen ausgesprochenen höheren Willen
geringschätzend verläßt: da muß sie, nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen
des Ungehorsams, wie ein gefährliches Übel behandelt werden, denn nichts
geht im Kriege über den Gehorsam."

Es ist nicht leicht, aber vielleicht dienlich, anzudeuten, welches ungefähr

als die vornehmste soldatische Ausbeute der einzelnen Bücher zu werten
wäre:

Im ersten Buch — Die Erkenntnis, daß Krieg nicht eine Katastrophe,
sondern eine, freilich äußerste. Form des menschlichen Verkehrs ist; er „geht
immer von einem politischen Zustande aus und wird nur durch ein
Politisches Motiv hervorgerufen". Die Einsicht in die Grenzenlosigkeit der



4S6 Edgar Schumacher

Anwendung der Gewalt; „nie kann in die Philosophie des Krieges selbst

ein Prinzip der Ermäßigung hineingetragen werden, ohne eine Absurdität
zu begehen". Das Begreifen, daß „alles im Kriege sehr einfach, aber das

Einfachste schwierig" ist; die fast allmächtig hervortretende Einflußnahme
der Friktion, als des einzigen Begriffes, „welcher dem ziemlich allgemein
entspricht, was den wirklichen Krieg von dem auf dem Papier unterscheidet".

Im zweiten Buch — Die Abgrenzung zwischen Taktik und Strategie:
„Es ist also nach unserer Einteilung die Taktik die Lehre vom Gebrauch
der Streitkräfte im Gefecht, die Strategie die Lehre vom Gebrauch der

Gefechte zum Zweck des Krieges." Die Erkenntnis der Unmöglichkeit, eine

positive Lehre der Kriegführung im Sinne einer Anweisung zum Handeln
aufzustellen; „Die Kriegführung verläuft sich, wie wir das gezeigt haben,
fast nach allen Seiten hin in unbestimmte Grenzen; jedes System, jedes

Lehrgebäude aber hat die beschränkende Natur einer Synthesis, und
damit ist ein nie auszugleichender Widerspruch zwischen einer solchen Theorie
und der Praxis gegeben." Die vernünftige Wertung dcs Erfolges: „Dic
Kritik wird also, nachdem sie alles, was in das Gebiet menschlicher
Berechnung und Uberzeugung gehört, abgewogen hat, für den Teil, wo der

tiefe, geheime Zusammenhang der Dinge sich nicht an sichtbaren Erscheinungen

verkörpert, den Ausgang sprechen lassen, und diesen leisen Spruch
einer höheren Gesetzgebung auf der einen Seite vor dem Tumult roher
Meinungen schützen, indem sie zugleich von der andern Seite die Plumpen
Mißbräuche zurückweist, die von dieser höchsten Instanz gemacht werden
können."

Im dritten Buch — „Man kann die in der Strategie den Gebrauch
des Gefechtes bedingenden Ursachen füglich in Elemente verschiedener Art
abteilen, nämlich in die moralischen, die physischen, die mathematischen,
die geographischen und die statistischen Elemente,. Wenn man aber die

Strategie nach diesen Elementen abhandeln wollte, so wäre das der
unglücklichste Gedanke, den man haben könnte, denn diese Elemente sind
meistens in den einzelnen kriegerischen Akten vielfach und innig miteinander
verbunden; man würde fich in die lebloseste Analyse verlieren, und wie
in einem bösen Traum würde man ewig umsonst versuchen, von diesen

abstrakten Grundlagen den Bogen zu den Erscheinungen der wirklichen Welt
hinüber zu wölben. Der Himmel behüte einen jeden Theoretiker vor einem
solchen Beginnen!" Die entscheidende Rolle der moralischen Größen: „Es
sind die Geister, welche das ganze Element des Krieges durchdringen und
sich an den Willen, der die ganze Masse der Kräfte in Bewegung setzt und
leitet, früher und mit stärkerer Affinität anschließen, gleichsam mit ihm in
eins zusammenrinnen, weil er selbst eine moralische Größe ist." Das höchste
und vollkommen einfache Gesetz der Strategie: seine Kräfte zusammenhalten.

Das dynamische Gesetz des Krieges: die Abstufung in Gleichgewicht,
Spannung und Bewegung, mit dem besonderen und wirksamen Akzent,
welcher den Zustand der Spannung auszeichnet.



Clausewitz 457

Im vierten Buch — Das Gefecht als die eigentliche kriegerische Tätigkeit;

„alles übrige ist nur Träger derselben." Sein Zweck ist die Vernichtung

der feindlichen Streitkräfte: „Jedes Gefecht ist also die blutige und
zerstörende Ausgleichung der Kräfte, der physischen und moralischen. Wer
am Schluß die größte Summe von beiden übrig hat, ist der Sieger," Die
Verfolgung ist der zweite Akt des Sieges, in vielen Fällen sogar wichtiger
als der erste, „und die Strategie, indem sie sich hier der Taktik nähert, um
von ihr das vollendete Werk in Empfang zu nehmen", betont ihre Autorität
zunächst darin, „diese Vervollständigung des Sieges zu fordern".

Im fünften Buch — „Die absolute Stärke ist in der Strategie
meistens ein Gegebenes, an welchem der Feldherr nichts mehr ändern kann.

Hieraus kann aber nicht gefolgert werden, daß der Krieg mit einem merklich

schwächeren Heer unmöglich sei. Der Krieg ist nicht immer ein freier
Entschluß der Politik, und am wenigsten ist er es da, wo die Kräfte sehr

ungleich sind; folglich läßt fich jedes Machtverhältnis im Kriege denken,
und es wäre eine sonderbare Kriegstheorie, die sich da ganz lossagen wollte,
wo sie am meisten gebraucht wird," Je größer das Mißverhältnis der Kräfte
ist, desto mehr muß der Schwächere es durch die Energie derselben, durch
die innere Spannung ausgleichen. Je geringer die Kraft, desto enger muß
der Zweck gesteckt werden. Die „heldenmütige Verzweiflung" ist ein Faktor
mit unausdenkbaren Möglichkeiten. Und noch in einem ehrenvollen Untergang

liegt das Recht zu künftiger Auferstehung einbeschlossen.
Der Einfluß des Geländes ist kein absoluter und, am Ganzen

gemessen, ein untergeordneter. Es ist „ein bloßes Plus- oder Minuszeichen,
dem noch die Größe fehlt". Diese Größe, die einzig wirklich zählt, bleibt
das siegreiche Gefecht. Und dessen Voraussetzungen sind der materielle und
der moralische Zustand der Armee und die Feldherrngaben ihres Führers.

Im sechsten Buch bildet den Brennpunkt jene berühmte, viel
angefochtene These von der Stärke der Verteidigung. Man kommt um den
Eindruck nicht herum, daß der Streit mehrheitlich aus einem falschen oder
oberflächlichen Verstehen der Meinung Clausewitzens resultiert. Denn mit
solchen doch etwas nach Kasernenhof schmeckenden Gemeinplätzen wie „Kriegführen

heißt Angreifen" wird man ihm doch nicht entgegentreten dürfen.
Der erste Fehlschritt liegt schon in dem üblichen Zitat, daß „die verteidigende
Form des Kriegführens an sich stärker sei als die angreifende". So darf
man aber erst zitieren, wenn man den eigentlichen Fundamentalsatz als
bekannt vvraussetzen kann, daß „die Verteidigung die stärkere Form mit
dem negativen Zweck, der Angriff die schwächere mit dem positiven Zweck
ist". Denn in dem Nachsatz liegt nicht weniger als alles. Wer ein positives
Kriegsziel verfolgt, dem bleibt schlechterdings keine Wahl als die der Offensive;

die Stärke der Verteidigung ist der Vorteil dessen, der fich mit dem

negativen Ziel, dem bloßen Behalten also, begnügen kann, das heißt in der
Regel des Schwächern. Es braucht zur völligen Erhellung vielleicht nur
noch jenen einen Satz: „Ein schneller, kräftiger Übergang zum Angriff —



458 Edgar Schumacher

das blitzende Vergeltungsschwert — ist der glänzendste Punkt der
Verteidigung; wer ihn sich nicht gleich hinzudenkt, oder vielmehr, wer ihn nicht
gleich in den Begriff der Verteidigung aufnimmt, dem wird nimmermehr
die Überlegenheit der Verteidigung einleuchten.,."

Im siebenten, dem am wenigsten ausgeführten Buche, ist besonders
eindrücklich die Betrachtung über den Kulminationspunkt des Angriffs,
jenes Augenblickes, hinter welchem der Umschwung, ja der Rückschlag wartet,
den man also nicht ungestraft überschreitet. „Es kommt alles darauf an, den

Kulminationspunkt mit einem feinen Takt des Urteils herauszufühlen,"
Im achten Buche wird, anschließend an die Definition des Krieges als

einer Fortsetzung der Politik, in fruchtbarer Untersuchung seine zwiefache
Gestalt betrachtet: Krieg, der das Niederwerfen des Gegners zum Ziele
hat, sei es, daß man ihn politisch vernichten oder doch so wehrlos machen

will, daß er zu jedem beliebigen Frieden gezwungen ist; und Krieg mit
beschränktem Ziel, in welchem ich mir irgend einen Vorteil, den die Politik
ans anderem Wege mir nicht verschafft, erzwingen will, ohne im übrigen
eine Absicht auf die Gesamtexistenz des andern zu haben. Wenn die erste

Gestalt des Krieges fast immer die des Kampfes zwischen Volksheeren ist,
so war die zweite vorzüglich die der Berufsheere. „Läßt man diesen Einfluß

des politischen Zwecks auf den Krieg einmal zu, wie man ihn denn

zulassen muß, so gibt es keine Grenze mehr, und man muß sich gefallen
lassen, auch zu solchen Kriegen herunterzusteigen, die in bloßer Bedrohung
des Gegners und in Unterhandeln bestehen, — Daß sich die Theorie des

Krieges, wenn sie eine philosophische Überlegung sein und bleiben will,
hier in Verlegenheit befindet, ist klar. Alles, was in dem Begriff des Krieges
Notwendiges liegt, scheint vor ihr zu fliehen, und sie ist in Gefahr, jedes

Stützpunktes zu entbehren. Aber es zeigt sich bald der natürliche Ausweg.
Je mehr ein ermäßigendes Prinzip in den kriegerischen Akt kommt, oder

vielmehr: je schwächer die Motive des Handelns werden, um so mehr geht
das Handeln in ein Leiden über, um so weniger trägt sich zu, um so weniger
bedarf es leitender Grundsätze, Die ganze Kriegskunst verwandelt sich in
bloße Vorsicht, und diese wird hauptsächlich darauf gerichtet sein, daß das

schwankende Gleichgewicht nicht plötzlich zu unserem Nachteil umschlage und
der halbe Krieg sich in einen ganzen verwandle,"

„Der Einrichtung des Oberbefehls werden wir am Schlüsse dieses

Buches ein eigenes Kapitel widmen" — das Kapitel ist nicht geschrieben.
Einer der doch seltenen Augenblicke, wo wir daran gemahnt werden — hier
besonders schmerzlich — daß die allerletzte Vollendung dem Werke nicht
gewährt ward.

Dic Stufen.
Das Werk „Vom Kriege", als das Lebensbekenntnis eines großen

Menschen, bedarf keiner Erklärung als die es selber gibt. Wer es mit
Andacht sich zu eigen macht, besitzt es ganz. Aber zum andern ist es eine



Clausewitz 459

verzeihliche und nicht unedle Neugier, das Werden und Wachsen gerade
der größten Schöpfungen verstehen zu wollen, zu verfolgen, aus welchen

Hintergründen und welchen Anfängen solche Leistung ersteht. Und hier
wieder webt um Clausewitz ein eigenes Geheimnis. Wohl vermögen wir,
zumal seit den wichtigen Entdeckungen der allerletzten Zeit, das Entstehen
des Werkes schrittweise aufsteigend zu verfolgen; wir sehen den einen und
den andern der großen Gedanken aus Ansätzen sich wölben in immer
kühnerer Spannung. Aber wir müssen Zuschauer bleiben. Wir sehen die

Werkstatt, die wundervollen Instrumente, mit denen der Meister arbeitet.
Wir sehen ihn selber bei dieser Arbeit, Aber sein Selbstgespräch hören
wir nicht. Wir wissen nicht, in welcher Gestalt der Gedanke ihn bestürmt;
wir wissen nicht, mit welchem Bedrängen der Zauber der Form ihn überfällt,

bis er ihm wahrhaft Meister wird. Die Zeitgenossen kannten ihn
nicht mehr als wir. Die Größten unter ihnen haben ihn mit einer scheuen

Verehrung geliebt, unbestiminten Ahnens, daß er nicht viel anders denn

als Gast unter ihnen sei. Und den andern war er fremd, wie irgend eine

zufällige Erscheinung des Tages. Was wissen wir vollends von jenen zwölf
stummen Jahren, die einzig dem Werk gehörten, aus denen nur einige
leise Worte die Außenwelt erreichten.

Erstaunlich ist auch dieses: wir sehen Clausewitz nie als einen
Beginnenden: was der Vierundzwanzigjährige schreibt, ist in seiner Art so

vollkommen wie das Werk der späteren Jahre. Er weitet den Umkreis
seiner Schau, aber er widerruft nichts; es gibt nichts zu berichtigen. Ja,
auch die Schönheit und die Kraft des Ausdruckes ist von Anbeginn einfach
da. So ist das Werden des Werkes nicht die Geschichte von Entwicklungen
und Wandlungen, sondern ein ganz nur der Natur dienstbares Wachsen.

Darum auch bleibt das Tiefste unerklärbar.
Der erste Ansatz, ja die Wurzel, aus der dieses Wachstum blühen sollte,

ist erst seit ganz kurzem bekannt geworden. Es ist das mit dem Wort
„Strategie" überschriebene Manuskript aus dem Jahre 1804 (1937 von
Eberhard Kessel im Hanseatischen Verlag herausgegeben). Man darf diefe
Überschrift nicht im Sinne eines Titels nehmen, wie man denn das Ganze
nicht etwa als ein Buch, sondern als die Materialiensammlung zu einer
künftigen Darstellung auffassen muß. Es ist kein Leitfaden der Strategie,
sondern eine Sammlung von Betrachtungen, kleinen Aufsätzchen, die Wohl,
um irgendwo vereinigt zu sein, in der Reihenfolge ihres Entstehens hier
niedergeschrieben wurden. Jung ist in ihnen die pointierte Entschiedenheit

der Formulierung: „Man hört nicht auf, über die Menge von Kenntnissen

zu sprechen, die ein Feldherr besitzen soll. Ich muß gestehen, daß
das abgeschmackt ist, und daß ich glaube, die ganze Summe des Wissens
sei größer bei einem Schulmeister oder Baukonduktor, als sie bei einem

Feldherrn zu sein braucht." Und dann, schon hier, eine seiner schönen,
alles aussagenden Zusammenfassungen: „,, mit einem Worte, er muß
eine starke, emporstrebende Seele haben." Und hier schon begegnen wir



460 Edgar Schumacher

jenen kühnen und einschneidenden Feststellungen, mit denen er so oft
oberflächlich theoretisierende, allgemein gefällig tönende Halbwahrheiten in die

Enge treibt: „Jn Ewigkeit kommt man nicht ins Reine, wenn man solche

Sätze zuläßt: Unter allen Operationen, die im Gebiet unserer Kräfte liegen,
soll man die wählen, welche bei dem geringsten Kraftaufwand die größten
Erfolge verspricht. Diese Doppelsätze hat der Kleinigkeitsgeist, die
Pedanterie hat sie erfunden, und sie verjagen alle deutlichen Vorstellungen
und stoßen sie in einen Abgrund nutzloser Möglichkeiten. Nein, die

entscheidendsten Operationen, kosteten sie auch die höchste Anstrengung!
Dieser Grundsatz liegt in der Natur der Kriegskunst, und wer ihn da nicht
zu suchen versteht, der denke daran, daß ohne ihn man gegen einen kühnen
Gegner Pfennige gewinnen und Taler verlieren würde."

Jn einem kurzen, höchst bedeutenden Zusatz von 1808, schimmern jene
großen „Lineamente" durch, die das Buch „Vom Kriege" wie mit goldenem
Geflechte ädern: „Alles, was in diesem Teil der Kriegskunst (der Strategie)

geschehen kann, ist ein Raisonnement über den wahren Geist des

Krieges, damit man von Zeit zu Zeit von dem Manirierten zurückkomme,
worin jede Kunst leicht verfällt, weil der Geist leichter entflieht, als die

Formen, die uns am Ende unter den Händen zurückbleiben, wir wissen
nicht wie... Immer sind die Kriegsbücher zu spät gekommen, und zu allen
Zeiten haben sie tote Manier dargestellt."

Schon in der „Strategie" ist von Bülows „sophistischen Spielereien"
die Rede. Mit ihm befaßt sich nun der erste ausgearbeitete kriegstheoretische

Versuch Clausewitzens, die „Bemerkungen über die reine und
angewandte Strategie des Herrn von Bülow; oder Kritik der darin enthaltenen
Ansichten" (1805 in der Zeitschrift „Neue Bellona" anonym erschienen).

Hier strebt alles schon dem letzten und größten Zwecke zu. Aus der

Abfertigung eines anspruchsvoll einseitigen Theoretikers ersteht der Aufriß
eines neuen Denksystems. Bei Bülow wird noch nach einigen geometrischen
Prinzipien unterschieden: „Strategie ist die Wissenschaft kriegerischer
Bewegungen außerhalb dem Gesichtskreis des Feindes, Taktik innerhalb
desselben." Dem stellt Clausewitz gegenüber, beinahe schon im Wortlaut der

endgültigen Formulierung: „So wie die Taktik der Gebrauch der Streitkräfte

im Gefecht ist, so ist die Strategie der Gebrauch des Gefechtes, — d, h.
die Verbindung der einzelnen Gefechte zu einem Ganzen, zu dem

Endzweck des Krieges." Hier auch ist mit dem ernstesten Nachdruck jener Faktor,
der später zum Eckstein wird, in den Bereich der militärischen Berechnung
erhoben: die „moralischen Größen": „Die Strategie beschäftigt sich nicht
bloß mit den Größen, welche einem mathematischen Calcul unterworfen
sind; nein! überall, wo in der moralischen Natur der menschliche Scharfsinn

ein Hilfsmittel entdeckt, was dem Krieger dienen kann, ist das Reich
der Kunst. Wer hat Wohl je gemeynt, man müsse die Regeln der Dichtkunst

auf das Sylbenmaß und andere sinnliche Gegenstände einschränken?
Wer bildet sich ein, das Studium des bildenden Künstlers beschränke sich



Clausewitz 4SI

auf die Kenntniß des menschlichen Körpers? und wem ist es denn endlich
eingefallen, die Strategie zu einer mechanischen Kunst, oder vielmehr zu
einem Handwerk herabzuwürdigen?" Und jene Borurteilsfreiheit, die ihm
von den Schematikern immer wieder als unfruchtbare Skepsis oder selbst

als Entschlußarmut ausgelegt worden ist, findet hier schon Ausdruck:
„Beständig, ohne Rücksicht auf die Umstände, ohne Kritik, ohne Urtheilskraft
das eine oder andere thun, ist im gleichen Maße schlecht,"

Die „Historischen Briefe" über die Ereignisse von 1806 (1807 in der

„Minerva" erschienen; gleichfalls anonym) bauen auf solchem Boden weiter.
Und hier — der Gegenstand gab den gerechtesten Anlaß — wird mit
bedeutenden Worten das Problem der moralischen Größen wieder
aufgenommen: „Mir kommt nichts kleinlicher vor, als wenn man immer nur
auf Fleisch und Blut, auf Pulver und Blei calculiert und auf die moralischen
Größen gar keine Rücksicht nimmt." Und dann, Urzelle zu dem Kapitel
von den Friktionen im Kriege: „Den Entschluß, davon ein Kind die

Zweckmäßigkeit und Nothwendigkeit einsieht, wirklich zu fassen, erfordert oft
die Gemüthskraft eines großen Mannes."

Die letzte, unmittelbare Vorstufe zum Werk stellen die „Wichtigsten
Grundsätze" von 1812 dar, eine Zusammenfassung seines Unterrichts an
den Kronprinzen, Dem Zweck der Schrift entsprechend ist die Darstellung
straff, gedrängt, das Persönliche gedämpft, aber doch mit vernehmlicher
Stimme sprechend.

Dann setzt jene Stille bald ein, die den Menschen und das Werk bis
zum Ausgang umschließt. Entwürfe zu Vorreden und kurze Niederschriften
lassen da und dort einen flüchtigen Einblick tun; doch bleibt die Genesis
des Werkes so verborgen wie die einer jeden höchsten Schöpfung der Kunst.
„Der Krieg war dem Volke wiedergegeben, von dem ihn die stehenden
Heere zum Teil entfernt hatten; er hatte die Fesseln abgeworfen, die
eingebildeten Unmöglichkeiten überschritten, — Das war alles, was man von
der Erscheinung auffaßte; welcher Bau auf dieser größern und stärkern Basis
aufzuführen sei, sollte sich erst entwickeln."

Vom Werte der Theorie.
Ob in einem so durchaus auf Tätigkeit gestellten Beruf wie dem

soldatischen die Theorie überhaupt einen Platz beanspruchen darf? Ob sie

nicht eher angetan ist, vom Wesentlichen abzulenken? Es sind aber eben

diese Fragen, die Clausewitz durch sein Werk ein für allemal zum Schweigen
verurteilt hat. Eine Anleitung zum Handeln gibt die Theorie dem
Soldaten nicht und darf fie nicht geben. Die Grundsätze des praktischen
Handelns wechseln im Tempo der materiellen Rüstung; sie aufzustellen und
mit ihnen Schritt zu halten, ist Aufgabe der dienstlichen Vorschriften. Die
Theorie hat den Soldaten davor zu bewahren, daß er den Einzelfall für
ein allgemein Geltendes betrachtet und sich an ihn verliert. Sie will ihm,
auf dem Weg über die Erziehung des Geistes, die Kräfte der Seele wecken.



462 Edgar Schumacher: Clausewitz

daß er auch in der härtesten Bedrängnis durch das Tatsächliche mit dem

besten Teil seines Ich in eine beruhigte und klare Zone hineinrage, aus
welcher allein ihm die Stärke und die Sicherheit zuströmt, daß er durch
die Verworrenheit des Augenblickes den Entschluß unbeirrt dem geschauten

Ziele entgegenführe.
Die Besonderheit seines Berufes kann leicht den Soldaten auch geistig

isolieren. Damit ist er in Gefahr, im Handwerklichen dieses Berufs
aufzugehen. Ihn davor zu bewahren, gehört zu den vornehmsten Aufgaben
der Theorie. Sie hebt sein Handeln auf eine höhere Ebene, wo es sich mit
allen Ansprüchen und Hoffnungen der Nation, ja im weiteren der Menschheit

selber, begegnet und seine bedeutende Stelle im Akkord des Ganzen
findet. Über dem Eingang zu diesen reinsten Bezirken der Theorie wird
noch für späte Generationen der Name Clausewitz stehen.

Die /lusgleichfteuer im Spiegel grundsätzlicher
Betrachtung.

Von flrthur Mojonnier.

Dem Politischen Vorgang in der Schweiz fehlt

die nationale Sinngebung.

Er kreist um mancherlei Einzelfragen in der Sphäre der Parteien, der

Departemente und der Büros, Die Zusammenfassung durch eine starke,

Verantwortliche Leitung, oder aus der politischen Idee unterbleibt, sodaß
der Eindruck der Zerfahrenheit und das Vorwiegen untergeordneter
Gesichtspunkte immer deutlicher festzustellen ist. Niemand wird bestreiten, daß
dies an sich und auf den allgemeinen Zustand des Kontinents bezogen,
ein großer Nachteil ift. Im europäischen Geschehen gewogen, ist der Mangel
an sichtbarer und einigender Intensität des nationalen Gedankens unsere
Hauptschwäche, der sich die patriotische Aufmerksamkeit etwas mehr
zuwenden dürfte. Es wäre zu hoffen, daß die Gefahren, die uns daraus
fließen, vom Volke erkannt und verstanden würden, noch ehe sie größeren
Schaden angerichtet haben.

Die öffentliche Meinung scheint allmählich zur klareren Erkenntnis
unserer Sachlage durchzudringen. Die allgemeine politische Aufrüttelung
unserer Tage hat aber nur dann einen konstruktiven Sinn, wenn sie zu
den Praktischen Schlußfolgerungen führt, die sich aus der Erkenntnis der
inneren Situation ergeben. Wir befinden uns in einem Um- und
Neubildungsprozeß des Staates. Alle gesetzgeberischen Arbeiten haben daher
eine prinzipielle Tragweite, und in ihnen findet man die Grundlagen der
Eidgenossenschaft aufgerollt. Die primären Ideen ringen in dieser Meto.-


	Clausewitz : Versuch einer Einführung

