
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 6

Artikel: Calvinismus und Luthertum in ihrem Einfluss auf das moderne Staats-
und Gesellschaftsbild

Autor: Ritschl, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erneuerung der schweizerischen Wirtschaftsform im 19. Jahrhundert 297

den letzten Jahren bemerkenswerten Anpassungswillen an die Erfordernisse

schwerer Zeit bewiesen. Noch heute gilt Jeremias Gotthelfs Wort
von 1L42; unter den unheimlichen Ballungen der Gegenwart bedeutet
es gleichzeitig sowohl Programm als Hoffnung, ja Pflicht für dic Zukunft:
„Nimmer und nimmer dürfen wir es vergessen", sagt der Berner Dichter,
„uud das ist ein Unterschied, der sein soll zwischen uns und andern
Böllern, solange wir Schweizer sein wollen — zwischen der Weisheit unserer
Bäter und der Lehre, welche in der Welt gilt daß die Kraft bei uns
im Einzelnen liegt und jedes Einzelnen Wiege das Haus ist, während

andere Völker die Kraft in der M asse suchen und der Masse Kraft
in ihrer Größe und ihrer Berkittung.,, Die Folgen dieses Übelstandes

werden einst blutig leuchten über Europa und über Amerika vornehmlich;

denn es ist ein unchristlichcr und ist geradezu aller brüderlichen Liebe,
allem sittlichen Ernste feindselig. Wir Schweizer verwerfen noch solche

Lehre, trotz mancherlei törichtem Geschrei aus zwei entgegengesetzten Enden,
wo aus dunkeln Höhlen die Torheit predigt. Uns ist der Einzelne
Augenmerk und Hauptsache. Jeder für sich soll der Rechte sein; dann wird
auch das Volk in Masse als das Rechte sich darstellen."

Calvinismus unö Luthertum in ihrem Einfluß
auf öas moöerne Staats- unö Gesellfthaftsbilö.)

Von Hans Ritfchl, Professor an der Universität Basel.

Hl^enu ich mir als Thema die Aufgabe gestellt habe, den Einfluß der
lutherischen und der calvinisiischen Soziallehren auf unser modernes

Staats- und Gesellschaftsbild zu verfolgen, so ist nicht zu befürchten, daß
ich mich in die Kreise der Theologie einmischen wolle; weder in di,e

wissenschaftliche Untheologie noch in die unwissenschaftliche Theologie möchte ich

störend eindringen ^).

Was mich zu diesem Thema führte, ist meine Beschäftigung mit der

politischen Soziologie. Theologische Lehren und religiöse Systeme interessieren

uns hier nicht unter dem Gesichtspunkte ihres Gehaltes an christlicher

Wahrheit, sondern insofern sie zu den gestaltenden Kräften des

Staats- und Gesellschaftsbildes gehören. Unsere Methoden sind also die des

allgemein geisteswissenschaftlichen und historischen Verstehens und des
Aufdeckens der Zusammenhänge.

1) Zuerst als akademischer Vortrag in Basel gehalten.
2) Karl Barth hatte in dem vorangehenden Vortrage über die Grundlagen des

theologischen Denkens seine Richtung als Theologie, alle anderen als Untheologie
bezeichnet.



29S Hans Ritschl

Es ist bekannt, welche entscheidende Anregungen ausgegangen sind

von Max Webers Untersuchung über die protestantische Ethik und den Geist
des Kapitalismus. Max Weber zeigte die Entstehung des modernen
Unternehmertyps unter dem Einfluß der calvinistischen Wirtschaftsethik, vor
allem des Puritanismus. Auf wesentliche Punkte dieser These werden wir
noch zu sprechen kommen. Unsere Fragestellung forscht nach einem anderen
Zusammenhang, nach dem des Einflusses der beiden großen protestantischen
Lehrsysteme auf das Staats- und Gesellschaftsbild. Auch diese Frage ist
in den allgemeinsten Zusammenhängen und in zahlreichen Einzeluntersuchungen

oft behandelt worden.
Wenn ich dennoch dieses umfangreiche Gebiet hier wieder zusammenfassend

behandle, so aus zwei Gründen. Einmal weil die religiösen Ideen
der großen Reformation in ihrer unterschiedlichen Ausprägung entscheidend
geworden sind für das ganze geistige, politische, soziale Denken, Fühlen
und Handeln der vorwiegend calvinistisch und der vorwiegend lutherisch
geprägten Völker, und weil hier wesentliche Gründe ihrer gegenseitigen
Fremdheit und des Mißverstehens aufgedeckt werden können. Ohne
Verstehen aber gibt es keine Verständigung. Zweitens aber hoffe ich zu diesem

Verstehen nicht nur berichtend, sondern auch mit einigen den bisherigen
Forschern entgangenen Gesichtspunkten beitragen zu können.

Wir wollen sie in den Fragen der reinen Lehre nicht verfolgen,
soweit sie für unsere Fragestellung ohne Bedeutung und Auswirkung bleiben,
Wohl aber ist eine primär rein theologische Frage hier von der größten
Bedeutung, in der zugleich ein Hauptunterschied ausspringt, es ist die Lehre
von der doppelten Prädestination. Luther hat diese Lehre ursprünglich in
vollem Umfang vertreten, Zwingli hat sie erst seit 1530 als Zentraldogina
seiner Lehre herausgearbeitet, Calvin übernimmt die in engerer Anlehnung
an Zwingli und Bucer und baut sie auch seinerseits erst in den späteren
Auflagen der in8titut,io aus 2).

Luther hatte einen strengen religiösen Determinismus gelehrt, die

Rettung der Erwählten und die ewige Verdammnis der Verworfenen, Das
Zittern und Erschrecken vor dem Worte Gottes gilt Luther als Merkmal
der Erwählung, jedes verstockte Selbstvertrauen aber als Kennzeichen der

Verwerfung.
Melanchthon hat dann die Lehre von der doppelten Prädestination

ausgelöst und allein die Erwählung in Betracht gezogen. Wer in der Buße
und in dem Glauben beharrt, ist auch in Wahrheit erwählt. Durch die

Rückkehr zur Buße wird die Fortdauer der Gnade wieder hergestellt.
Damit ist aber ein grundsätzlicher Unterschied zwischen lutherischer und

calvinistischer Lehre gesetzt, der sich in bedeutsamer Weise auswirken sollte.

Für den Lutheraner fehlt der Stachel, sich immer wieder der Hcilsgewiß-
heit zu versichern und nach Zeichen der Erwähltheit zu fragen, es fehlt jene

s) Vergl, Otto Ritschl: Dogmcngeschichte des Protestantismus, Bd, Hl,



Calvinismus und Luthertum 2S9

furchtbare Notwendigkeit, sich um jeden Preis in der Welt zu bewähren,
um die Heilsgewißheit zu erlangen.

Der lutherische Christ kann sich ganz der Gnade Gottes anvertrauen
und sie in Glauben und Buße sich immer wieder erringen. Oder, wie
man einmal gesagt hat, er kann jeden Tag ein neues Leben beginnen.
Damit aber ist für den lutherischen Christen die Verinnerlichung und
Individualisierung des religiösen Levens vollendet, er bedarf zwar der Kirche
als einer die Buße gewährenden und die Gnade immer wieder verkündenden

Institution, die auch insofern Heilsanstalt bleibt. Für das praktische
Leben aber ist eine reine Gesinnuugsethik gesetzt, die aus christlichem Geiste
handelt, aber keine festen Formen der Bewährung annimmt.

Für Zwingli und Calvin steht dagegen die Prädestinationslehre im
Mittelpunkte ihres Lehrsystemes, Zwingli sieht den Grund allen Heils nicht
im Glauben, sondern in der Erwählung. Der Glaube ist nur das
Kennzeichen der Erwählung. Die Prädestination ist ihm präeoraiuätio ex pro-
viäevtin,. Nicht durch eine Voraussicht Gottes vom künftigen Verhalten
der Menschen seien sie berufen oder verworfen, wie Thomas von Aquino
lehrte, sondern allein aus Gottes freiem Willen. Jn den aus grundloser
Gnade Erwählten wolle Gott seinen Ruhm und seine Barmherzigkeit
offenbaren, an den Verworfenen aber Beispiele seiner richtenden Gerechtigkeit
vollziehen.

Jn noch ausgeprägterer Form begegnet die Lehre von der doppelten
Prädestination bei Calvin im Zusammenhang mit seinem Gottesbegriff,
Gott erwählt die Einen und verwirft die Ändern zur Verherrlichung seines

göttlichen Ruhmes, seiner göttlichen Ehre. Die Erwählten werden im Jenseits

dieses Ruhmes teilhaftig, sie haben schon hier im irdischen Leben all
ihr Tun und Wirken zur Ehre Gottes zu verrichten.

Nach Calvin ist Gottes Ruhm wesentlich mit seiner Gerechtigkeit
verbunden, bei Luther ist dieser Gerechtigkeit die Liebe Gottes übergeordnet.
Calvins Gott ist der strenge und richtende Gott des Alten Testamentes!
seine Gnade erweist sich nicht in den einzelnen Wendungen des Lebens, sie

ist nicht alle Tage neu zu ergreifen, sondern sie erschöpft sich in der prä-
destinatorischen Erwählung und damit der Hinordnung aus ein Teilhaftwerden

am Ruhme Gottes.
Nach Calvins Anschauung führt der Weg zum Heile stufenmäßig

aufwärts in die Höhe der Vollendung. Damit ist ein wichtiges dyncimistisches
Element schon im Bereiche der Lehre des Calvinismus gesetzt, während
auch hier die Statik kennzeichnend für das Luthertum ist^).

Die Umsetzung in starke ethische Imperative zeigt sich in Calvins Lehre
vvn der Buße. Sie ist wie bei Luther zugleich Ertötung und Erweckung:

4) Es sind Zusammenhänge zu vermuten, zwischen diesem Vollendungsgedanken

Calvins über den Methodismus und Perfektionismus zum modernen Fort-
ichrittsglauben, der dazu allerdings vom Einzelleben auf das gesellschaftliche Leben
übertragen werden mußte.



300 Hans Ritschl

doch erblickten Luther und Melanchton die viviljeäti« in der Tröstung des

erschreckten und verzweifelten Gewissens, Calvin dagegen im Anschluß an
Bucer in dem sittlichen Streben, heilig und fromm zu leben, entstanden aus
der inneren Neugeburt. Jn diesem heiligen und frommen Leben aber läßt
sich allein die Gewißheit der Erwählung gewinnen.

Wir haben so in der Prädestinationslehre „die Grundlage des aktiven
Charakters des Calvinismus und des größeren reformatorischen
Radikalismus"^.

Das fromme Leben ist aber wie bei Luther nicht aus Beschaulichkeit
und Weltflucht gerichtet, sondern in der Berufsarbeit zu vollziehen. Seelisch
ungebunden durch die Güter der Welt, in der Welt die Welt zu überwinden,
ist die Aufgabe des Calvinisten, wie Tröltsch es formuliert. Max Weber
hat dies treffend die innerweltliche Askese genannt.

Der Beruf ist im Anschluß an Luther verstanden als eine Berufung
(voeatio) durch den göttlichen Willen, Er erfordert, wie Wünsch es

umschreibt, die überlegene Meisterung der Situation in Selbstzucht und
rationaler Konzentration des Willens. Jn dieser harten rationalen
Selbstverleugnung erweist sich die Erwähltheit des Christen. Daraus entspringt
jene „rationalistische Planmäßigkeit des Zweckhandelns" (Troeltsch), der
Gedanke der Arbeit um der Arbeit willen, der Verzicht auf-die Verwertung
des Arbeitsertrages zum persönlichen Genuß, die zur Grundlage der
Entfaltung des modernen Unternehmertyps wurde.

Der Berufsbegriff ist nun aber wieder im Gegensetz zu Luther seinem
Wesen nach dynamisch, er erfordert die fortgesetzte „Anpassung an die
wechselnden Situationen, wie sie im Genf Calvins sich ergaben". Dadurch,
so schreibt Wünsch, „bekommt Calvins Berufsbegriff jene Labilität, die sich

später in der aufkommenden Kapitalistischen Wirtschaft so sehr bewähren
sollte". Alles Weltliche wird zum bloßen Mittel herabgesetzt. Damit eignet
dem calvinistischen Denken jene Tendenz zur Sachlichkeit und Disziplin,
der auch alle persönlichen Beziehungen unterworfen werden. Weber sagt:
„Die Menschlichkeit der Beziehungen zum Nächsten ist sozusagen abgestorben".

Der Grund dazu liegt in der strikten Ablehnung jeder
„Kreaturvergötterung". Und diese Ablehnung folgt aus der Betonung des ersten
Gebotes, das schon Zwingli für das Haupt und Fundament des ganzen
Glaubens erklärte. Das Verbot der Kreaturvergötterung ist aber, wie schon

Weber zeigte, bestimmend geworden für die Abneigung der westlich-cal-
vinistischen Völker gegen den Cäsarismus und die Heldenverehrung. Carlyle
steht hierin ganz auf dem Boden des deutschen Idealismus und ist wie
Ruskin nicht mehr bestimmt durch die Puritanische Geisteshaltung.

Wir haben nun in der Auswirkung der Prädestinationslehre bereits
auf den Berufsbegriff vorgegriffen und müssen ihn noch in seiner lutherischen

Prägung uns vergegenwärtigen. Die besondere Leistung Luthers auf

°) Troeltsch. Soziallehren, Seite 621.



Calvinismus und Luthertum 301

dem Gebiete der Soziallehren ist gegeben in dem Gedanken der Eingliederung

des Einzelnen in die gegebenen Ordnungen der Welt und sein
Berufensein zu einem Berufe, ein Wort, das Luther selbst erst geprägt und
geschaffen hat. Berufen ist der Mensch durch den göttlichen Willen selber.
Die subjektiven Berufe sind eingeordnet in die objektiv gegebenen Ordnungen,

in die „unverändert gedachten Grundverhältnisse, in denen der Mensch

zum Menschen und zur Natur steht" (Wünsch), Zum Beispiel als Mann
zur Frau, als Vater zum Kind, als Herr zum Knecht. Im Berufe aber
sollen wir die Arbeit üben, die für Luther anstelle der mönchischen
Bußübungen und Kasteiungen tritt, so wenn Luther sagt: „Gott hat Adam
geboten, sein Brot zu essen im Schweiße seines Angesichtes und will, er
soll arbeiten, und ohne Arbeit will er ihm auch nichts geben, sondern bloß
allein durch seine Güte und Segen. Daß die Arbeit soll sein Übung sein
in diesem Leben, das Fleisch zu zwingen."

Deshalb sollen nach Luther alle Arbeitsfähigen arbeiten. Bettler,
Rentner und Mönche sind gegen das Recht der Natur. Dabei soll sich jeder
in seinem Stande nach dem Herkommen nähren, wie Luther selber es sagt:
„Man soll sich an mäßiger Nahrung genügen lassen, nicht Tag und Nacht
in die Höhe trachten".

Damit ist auch hier im Gegensatz zum Calvinismus ein traditionaler
Berufsbegriff geprägt, der eine statische Sozialordnung voraussetzt und so

zu ihrer Festigung beiträgt. Luther sah gerade in der begehrlichen
Zerstörung der Berufsordnung die dem Menschen angeborene oonLunisesvtiu
wirksam. Die Obrigkeit hat die Aufgabe, diese schöpfungsgemäße, wenn
schon erst dem relativen Sündenstand des Naturrechts angehörende Ord-
ausrecht zu erhalten. Daher kämpft Luther gegen die frühkapitalistischen
Wirtschaftsformen vor allem gegen Wucher und Zinsnehmen,

Von hier aus ist der sozialkonservative Charakter der Luthertums
bestimmt. Jn der lutherischen Arbeitsmoral fehlt damit die Abstellung auf
einen möglichst großen Erfolg, wie ihn die calvinistische bedingt; es fehlt
der Stachel zur unentwegten Initiative. Es sind damit keine Energien
kapitalistischen Wirtschaftens freigesetzt. Das Luthertum stärkte mit seiner
Arbeitsmoral und der Forderung hingebender sachlicher Arbeit „im Tun
dessen, was vor die Hand kommt" (Wünsch), die Unterordnung und damit
den Geist beamtenhafter Wirtschaft oder soldatischen Gehorsams und
Pflichtbewußtseins, verstärkt durch die Betonung der Gehorsamspflichten des

Untertanen.
Man hat darauf aufmerksam gemacht, daß in lutherischen Ländern

die ersten Unternehmer meist calvinistische Refugianten waren. Besonders
interessant ist, daß ja auch das preußische Königshaus dem reformierten
Bekenntnis angehörte. Friedrich der Große hatte sich in seiner Jugend
tief von dem Gedanken der Prädestination ergreifen lassen und an ihm sein

Charisma gebildet. Ein solches Fürstenhaus an der Spitze eines lutherischen

Volkes, mußte imstande sein, eine Welt aus den Angeln zu heben.



302 Hans Ritschl

Wir kommen nun zu einem weiteren wichtigen Unterschiede der
lutherischen und der calvinistischen Lehre mit einer sehr bedeutsamen
Auswirkung auf das Leben der protestantischen Völker. Es ist dies der
unterschiedliche Kirchen- und Gemeindebegriff. Für Luther ist die Kirche die

Gemeinschaft der Gläubigen im heiligen Geiste. Die objektiv von Gott
gestiftete Kirche bringt erst die gläubigen Individuen hervor, sie ruht auf
dem Evangelium und auf Christus. Die äußere Organisation der Kirche
ist dem gegenüber eine untergeordnete Frage, deren Lösung indes geschichtlich

höchst bedeutsam wurde.
Luther betrachtete zunächst die Organisation der reformatorischen

Kirche als ein Vorläufiges in der Hoffnung auf den Sieg der Idee und
einer allgemeinen Reformation der Kirche an Haupt und Gliedern, Auf
diese Weise entstand das Landeskirchentum in den lutherischen Landen, ein
Staatskirchentum mit Summepiskopat des Landesherren und Konsistorien,
deren geistliche und juristische Mitglieder vom Landesherren ernannt wurden.

Damit gingen die lutherischen Kirchen eine enge Verbindung mit dem

Staate ein, deren Schattenseiten zu sehen wir gewohnt sind. Vor allem
geriet die Kirche unter der Regierung der letzten Hohenzollern bei der
zunehmenden Radikalisierung breiter Bolksmassen in die Lage, durch ihre
Bindung an eine bestimmte Staatssvrm den Zugang zu breiten
Volksschichten zu verlieren. Ohne Zweifel hat das Landeskirchentum seinerseits
eine Festigung der Monarchien in Deutschland durch Jahrhunderte bewirkt
und den Staat gegen jede Revolution gefeit, aber auch zu einer Uber-
höhung der Stellung und des Ansehens der Fürsten beigetragen.

Dabei war Luther weit entfernt, dies zu wollen oder irgend einer
Staatsform den Borzug zu geben. Jn den freien Reichsstädten räumte die

Kirche den republikanischen Obrigkeiten dieselben Rechte ein. Jn den

Vereinigten Staaten und in Brasilien leben lutherische Kirchen ohne Differen-
zen in modernen Demokratien,

Seit der Entlassung aus dem Summepiskopat haben die deutschen

Kirchen eine Zeit innerer Sammlung und Kräftigung verbracht. Es war
nicht so, daß sie zusammengebrochen wären, als ihnen das staatliche Rückgrat

entzogen war, im Gegenteil, die Kirchen haben in diesen Jahren in
der christlichen Verkündigung, in der Liebestätigkeit, in der Jugenderziehung
viel treue Arbeit verrichtet. Wohl hatten die Kirchen in weiten Kreisen
des Volkes in Stadt und Land ihre Einflußmöglichkeiten verloren mit dem

Uberhandnehmen eines blassen Intellektualismus, eines platten Materialismus

und der volkszersetzenden Einwirkung der unchristlichen Form der

klassenkämpferischen Arbeiterbewegung. Es wurde hier deutlich, daß das

Schicksal der Kirche von dem politischen Geschick einer großen Nation nicht
unberührt bleibt, daß ihre Wirkungsmöglichkeiten bestimmt sind von den

Lebensordnungen, die in der sozialen und politischen Ordnung gesetzt werden

und damit auch von ihrem geistigen Gehalt, Zum Teil aber lag die

weitgehende Entkirchlichung des Volkes in Deutschland an dem individualisti-



Calvinismus und Luthertum 303

schen Charakter der lutherischen Religiosität als einer Religion der
Innerlichkeit, die allein auf das Gewissen des Einzelnen und seine letzte
Entscheidung abstellt. Dieser individualistische Charakter war verstärkt worden
durch den Pietismus und den modernen Spiritualismus, durch den Hang
zu einer spiritualistischcn Mystik, wie er seit Schleiermacher und Schölling
sich mannigfach ausbreitete, dies unter den Gebildeten, Für die breite
Masse des Kirchenvolkes wurde es wichtig, daß die lutherischen Kirchen
nie eine Kirchenzucht gekannt haben im Sinne der calvinistischen Kirchen,
daß die religiöse Innerlichkeit des stillen Kämmerleins leichter verlorengehen

konnte, als eine durch starke Bindungen kirchlicher Konvention
gestützte Religiosität.

Damit kommen wir auf den calvinistischen Kirchenbegriff. Für Zwingli
ist die wahre Kirche Christi recht eigentlich die Gemeinschaft dcr Erwählten;

in der sichtbaren Kirche dagegen gibt es cnrcy Böse und Sündige, die

nur Namenchristen sind. Zu ihrer Zähmung bedarf es der Obrigkeit und
der Kirchenzucht, Diese will das Ideal einer Hciligungsgemeinde verwirklichen,

wie es Calvin von Zwingli und Bucer übernahm, der diesem eigentlich

täuferischen Ideal nahestand. Zum Ruhme Gottes müssen auch die

Sündigen unter das Gesetz gebeugt werden, Zwingli betont diese Gesetzlichkeit

direkt gegen Luther, sie wird verstärkt durch die volle Heranziehuug
des Alten Testamentes und die weitgehende Verbindlichkeit seiner Normen,

Das Verhältnis zwischen Gott und den Menschen faßt Zwingli als einen

Bund, als toecUis, auf, „dabei steht den göttlichen Forderungen und
Verheißungen und Gaben das religiöse Haben und Tun der Menschen als
eine vertragsmäßig übernommene Leistung gegenüber" (O, Ritschl), Diese
Anschauung ist auch weiterhin charakteristisch für die reformierte Theologie.
Es ist möglich, daß nach diesem Vorbilde die Vertragstheorien des Staatsrechtes,

z. B. bei Grotius konzipiert worden sind.
Rieker hat für den calvinistischen Gemeindegedanken von einer Christo-

kratie gesprochen, zunächst nimmt er in Zürich Zwinglis und noch stärker
in Genf Calvins die Form einer Theokratic an, indem die Obrigkeit in
den Dienst der Heiligungsgemeiude gestellt wird. Später entfällt dies,
ohne damit den Charakter der Geineinde wesentlich zu ändern. Ja später
entsteht auf calvinistischem Boden ein neues entgegengesetztes Kirchenprinzip,

das der freiwilligen staatsfreien Glaubens- und Bekenntniskirche. Man
hat hier von einem subsidiären Kirchenideal des Calvinismus gesprochen,

auf das im Notfall stets zurückgegriffen werden kann. Es wird in Lockes

Freikirchenlehre zur kirchenpolitischen Form des Liberalismus und der
Demokratie.

Vom Calvinismus führt indeß keine direkte Linie zur modernen Demv-
kratie. Die Menschen sind dem Calviuisten nur als Sünder vor Gott gleich.

Im übrigen wird die gottgewollte Ungleichheit im ganzen sozialen Leben
betont. Dem steht eine starke Verpflichtung der Aristokratie gegenüber.

Die Heiligungsgemeinde übt eine strenge Kirchenzucht nach den ver-



304 Hans Ritschl

Kindlichen Regeln der als Gesetz verstandenen Normen der Bibel, vor allem
des Dekalogs. Diese Zucht ist nicht nur eine äußere Klammer, sondern in
ihrer Befolgung, in der Geltung in der Gemeinde liegt wiederum eine
Versicherung der Erwähltheit, Denn nicht nur die Bewährung im Berufsleben

und der Erfolg in den Werken der Arbeit gewähren die Gewißheit
der Erwählung, vielmehr in erster Linie das Innehalten der Gesetzlichkeit,
das fromme und gottesfürchtige Leben in der Gemeinde und für die
Gemeinde. So läßt denn Calvin selber die Überzeugung, daß man zu den

Erwählten gehöre, von dem oommimis viorum omnium sensus, von dem

gemeinsamen Eindruck und Urteil aller Frommen herleiten. Damit ist für
das Innehalten der Normen und Konventionen der christlichen Gemeinde
derselbe entscheidende Imperativ gesetzt, wie für die Bewährung in der

Berufsarbeit. Wie dieser den Typ, des kapitalistischen Wirtschafters
entstehen ließ, so wirkt jener auf die Erziehung des gesellschaftlichen und
politischen Menschen in den Völkern calvinistischer Prägung entscheidend ein.
Diese Tendenz ist auch dort nicht völlig gebrochen, wo wie in der Schweiz
der deutsche spiritualistische Pietismus, den strengen Calvinismus durchtränkt

hat.
Damit aber ergibt sich nun der entscheidende Unterschied in der

politischen Struktur der calvinistischen und lutherischen Gesellschaft, Hierbei
ist nicht außer acht zu lassen, daß die deutsche Gesellschaft nur als
chorwiegend durch das Luthertum geprägt anzusehen ist, daß es in Westdeutschland

einen breiten Gürtel reformierter Kirchen und Gemeinden von Heidelberg

bis Emden und Bremen gibt. Gerade der rheinische Protestantismus
ist aber durch die altpreußische Union in einer spezifisch calvinistischen
Auswirkung seit hundert Jahren neutralisiert und zudem durch einen
schwärmerischen Pietismus erweicht und entstellt.

Das Ergebnis jener Erziehungsarbeit des Calvinismus scheint mir
die Entstehung der in sich gefestigten Gesellschaft zu sein, die als ein
selbständiges Gefüge neben dem Staate steht, ja ihn in der modernen Demokratie

ihrer Herrschast unterworfen hat. Diese Gesellschaft ist in den

angelsächsischen Ländern, vor allem im englischen Mutterlande noch heute durchaus

christliche Gesellschaft, wenn schon ihre Bindungen zum Teil aus dem

spezifisch christlichen Bereiche hinaus gewachsen sind. Das Wesentliche an
dieser Gesellschaft sind ihre ungeschriebenen Gesetze, die unverbrüchlich zu
halten sind. Dies alles ist vorgebildet in den calvinistischen Gemeinden
mit ihrer strikten Bindung an die Normen einer strengen Sozialethik, mit
ihrer Überwachung der Gemeindeglieder, Denunziationen Fehlbarer, dem

Ausschluß Unwürdiger vom Abendmahl, woran sich der wirtschaftliche und
gesellschaftliche Boykott schloß. Die Bindung durch feste gesellschaftliche
Konventionen hat jene Geschlossenheit der öffentlichen Meinung in Grundfragen

wie des christlichen, so des politischen Lebens hervorgerufen, sie

stellte dem perfekten Christen im politischen Bereiche den fair (Zeotleiriäll

zur Seite, Sie führte direkt und indirekt zur Wohlerzogenheit der calvini-



Calvinismus und Luthertum 305

stischen Völker. Sie prägte den Einzelnen zum festen Typ, sie gab ihm den

Rückhalt eines sicheren Verhaltens in allen Lebenslagen, sie bewirkte jene
Homogenität und Festigkeit der angelsächsischen Gesellschaft, die sie zur
Weltherrschaft prädestinierte. Ja diese Prädestination selber lehrte eine
naive puritanische Interpretation der Bibel: Die Briten waren anstelle
der alten Juden nun das auserwählte Volk Gottes, Auch im Neucalvinismus

fehlte es so nicht an Entgleisungen, Demokratie und Calvinismus
wurden weitgehend gleichgesetzt; der holländische Kirchenführer Kuyper
erklärte den Calvinismus als den Gipfel des Fortschritts.

Die gesellschaftliche Homogenität wurde zur Grundlage der Demokratie,

die Verwerfung der Kreaturvergötteruug verpflichtete jeden Staatsmann

zur äußersten Zurückhaltung in der Ausübung einer Herrschast und

zum Zurückstelle» seiner Person.
Das Abstelle» auf die J»itiative des Einzelnen, die Notwendigkeit für

Jeden, sich in Gemeinde und Beruf zu bewähren und selbst seine Stellung
zu erringe», wirkte sich aus in der Abneigung gegen alle staatliche
Bevormundung, in dem Festhalten an privater Wohlfahrtspflege, an freier
Versicherung, an freier Erkämpfung sozialer Verbesserungen,

Dies alles tritt in seiner Bedeutung noch klarer hervor, wenn wir uns
vergegenwärtigen, daß aus lutherischem Boden eine Gesellschaft in diesem

Sinne nicht entstanden ist — wohl eine gute Gesellschaft als ein Derivat
der höfischen, aber keine bürgerliche Gesellschaft im westeuropäischen
Sinne. Was sich so nennt, entbehrt der Homogenität und der
durchgreifenden Konvention als allverpflichtender Regel und Norm, So weit
im 19. Jahrhundert eine bürgerliche Gesellschaft entsteht, empfängt sie ihre
Zuordnung, ihre Formen, ihre Titel und ihre Orden von den Höfen. Es
ist die Gesellschaft eines Beamten- und Militärstaates. Dem Staate standen
seit dcm Siege des Absolutismus keine nmivoirL ivtermeckieis mehr gegenüber.

Die lutherischen Landeskirchen waren dem Staate inkorporiert, so

fehlte jeder andere Ansatzpunkt zur Bildung einer homogenen Gesellschaft.
Alle gesellschaftlichen Kräfte mußten sich unmittelbar mit dem Staate
verbinden, an ihn sich ankristallisieren, die Sphäre des Staates aber damit
unmittelbar zum Gefäß des kullurellen Lebens machen. Das hat das

besondere Bild des modernen deutschen Staates geprägt. Damit aber konimen

wir zu unserer letzten Frage nach dem Einfluß der reformatorischen Lehre
vom Staate.

Stellen wir Calvins Lehre vom Staate voran, um die Luthers
hernach mit ihr vergleichen zu können.

Wir sahen, daß Calvins Soziallehre nicht aus der christlichen Nächstenliebe

fußt, vielmehr ruht sie auf der Anerkennung des Nebenmenschen als
eines Gotterwählten, eines Mitstreiters für Gottes Reich, wie Baron es

formuliert. Damit wird nicht die Liebe, sondern eine strenge Gerechtigkeit

zur Grundlage und zum obersten Gesetz. Diese Gerechtigkeit zu vollstrecken
dient die staatliche Ordnung. Sie ist ein strenges Regiment, das vor der



306 Hans Ritschl

Anwendung grausamer Strafen nicht zurückschreckt. Jn den totalen christlichen

Staaten Zwinglis und Calvins wurde fleißig gehenkt und gerichtet.
Der Einzelne zwar soll nach Calvin dem Übel im evangelischen Sinne
nicht widerstehen und Verfolgungen geduldig ertragen: „mais cke ccmäsm-
ver le glaive pudliciue, lequsl Dien ä oraonns pour notre protection, e'e8t

un blusprisms eontrs Oieu". Calvin hat ursprünglich wie Luther den

Krieg nur für weltliche Zwecke der Verteidigung erlauben wollen, wenn
er im Vertrauen auf Gottes Hilfe mit aller Demut und christlichen Sittenstrenge

geführt werde. Der Glaube dagegen müsse ohne die Macht des

Schwertes rein durch Vertrauen zur Vorsehung in Leiden und Dulden
durchgesetzt werden. Die praktische Politik führte indes Calvin darüber
hinaus, nur mußte für bewaffnete Intervention stets für einen Rechtsgrund
gesorgt werden. Die große aktive konfessionelle Politik der Genfer
Reformation führt dann wie zu internationaler Zusammenarbeit so zu bewaff-
neter Intervention, Beza rechtfertigte den Glaubenskrieg,

Calvin war der Meinung, daß Gott seinen Bund mit jedem Volk
schließe, daß zwischen ihren Kirchen aber eine internationale religiöse
Verbundenheit bestehe in einem Bund christlicher Völker, Die internationale
Verbundenheit ist für den Calvinismus bezeichnend geblieben. Es ist kein

Zufall, daß die Idee des Völkerbundes auf dem calvinistischen Boden Amerikas

gewachsen ist und von Wilson, dem Schüler des Grotius, vertreten
wurde.

Die Moralisierung der öffentlichen Meinung, die auf dieser Grundlage
in den calvinistischen Ländern erwachsen ist, sührt dann im Falle des

Konfliktes mit mächtigen Interessen zu seltsamen Entstellungen und
inneren UnWahrhaftigkeiten, wie wir sie aus der Kriegszeit noch zur
Genüge in Erinnerung haben. Die angelsächsischen Völker maßten sich die

Rolle eines Weltenrichters an, der Ausgang des Krieges schien ihnen ein

göttliches Urteil zu sein. Ja man hat darauf aufmerksam gemacht, wie bis
in Geist und Sprache des Versailler Diktates jener calvinistisch alttest.rment-
liche rachesuchende Gott wirksam ist. Etwa, wenn es von den versenkten
Schiffen heißt, daß sie, tonnenu Mir tovveuu et eätsZoris pour catsjzoris
zu ersetzen seien.

Kehren wir von der Stellung zum Kriege nochmals zum Staate
zurück, Calvin selber hat im Gegensatz zu dem von den Täufern beeinflußten
späteren Calvinismus die staatliche Ordnung als eine heilige Gottesordnung
gepriesen, man solle den Staat von Herzen verehren und als Gottes heiliges
Werk preisen. Allerdings stellte Calvin den Staat in den Dienst der Kirche
und blieb so in dem katholischen Ideal der Theokratie befangen. Die Ehre
Gottes verlangt den recht verfaßten Staat. Calvin erblickt ihn ebenso

unbedenklich wie Luther in der konkreten herrschenden Staatsform, in der

auf den Ständen ruhenden Monarchie Frankreichs und in der aristokratischen

Ständerepublik Genfs. Diese Stände waren für Calvin in Genf
— wie in Frankreich gegen die Krone — die Machtstützen der Rei>. .mation.



Calvinismus nnd Luthertum 307

Auch Luther hat trotz prinzipieller Bedenken im Reich anders als iu den

Territorien die Stände gegen den Kaiser ausgespielt. Wie schon Zwingli
lehrte, ein widcrchristlicher Tyrann möge mit Gott seines Amtes entsetzt

werden, so billigt Calvin den tnuzzistrsts inferieurs ein Widerstandsrecht zu.
Diese Untergewalten dürsen auch auswärtige Waffenhilfe anrufen, Tie
religiöse Bedeutung des Staates sank im Calvinismus schnell mit der übrigens
nur praktischen Preisgabe des Ideals der Theokratie. Der mächtig geförderte

Individualismus entleerte den Staat seines Gemeinschaftswesens,
Es war ganz im Rahmen der ständischen Libertät gedacht, wenn Calvin die

Christen warnte, vor der Staatsallmacht für ihre persönliche Freiheit auf
der Hut zu sein. Aber ohne Änderung des Wortlautes konnte diese Warnung

zu einem Grundgedanken der modernen egalitären Demokratie werden,

für die weder Calvin noch Rousseau — das hat jüngst de Reynold
gezeigt — verantwortlich zeichnen. Allerdings liegen mannigfache
ungewollte Feruwirkuugen in dieser Richtung.

Luther hat es sich zum besonderen Verdienst angerechnet, eine Lehre
von der Obrigkeit zuerst gegeben zu Hadem „woher sie käme, was ihr Amt
oder Werk wäre oder wie sie Gott dienen solle". Es ift die Lehre von den

zwei Regimenten, die Gott verordnet hat: „Das Geistliche, welches Christen
und fromme Leute macht durch den heiligen Geist unter Christo und das

Weltliche, welches den Unchristen und Bösen wehrt, daß sie äußerlich müssen

Friede halten und still sein ohne ihren Dank." So ist die äußere Ordnung
um der Bösen und Schwachen willen da. „Um dieser seiner Nächsten willen
soll der Christ sich willig unter des Schwertes Regiment geben, obwohl
er für seine Person es nicht bedarf." Man soll „desselben Regiments nnd

Ordnung brauchen und doch inwendig eines anderen Regiments leben".
Luther kennt keinen christlichen Staat, Der Staat ist weltlich wie Essen

und Trinken. Gott hat das weltliche Regiment der Vernunst unterworfen
und befohlen, weil es nicht der Seelen Heil noch ewiges Gut, sondern
allein zeitliche und leibliche Güter regieren soll."

Der verinnerlichte religiöse Individualismus Luthers, der ganz mit
den Liebesgeboten der Bergpredigt ernst machen will, wird nur aktiv in der

Betätigung der individuellen Liebesethik. Da demgegenüber alle Gerechtigkeit

und Gesetzlichkeit als wertlos vor Gott erscheint, erhält der Staat
nicht von hier aus eine aktive Rolle in Luthers System, er bleibt im Reiche
der Welt und der Vernunftordnung. Ja es ist nicht ohne Gefahr für den

Christen, in ihm zu amten. Hier aber gilt eine andere Amtsmoral; was
dem Einzelnen verwehrt ist, das ist dem Richter, dem Henker, dem Krieger
befohlen: Gewalt anzuwenden; und so können auch Kriegsleute in seligem
Stande sein.

Die obrigkeitliche Gewalt wird damit, man ist versucht zu sagen: als
notwendiges Übel bejaht. Von einer Staatsvergottung kann keine Rede sein.
Und dennoch ist diese unbeschränkte Bejahung von der größten Folgen»
schwere. An sich bindet sich Luther an keine Staatsform, der Christ hängt



803 Hans Ritschl

sein Herz nicht an einen Staat, Praktisch band Luther die Kirche, wie wir
sahen in einer Notlage, an die erstarkenden Territorialstaaten.

Luther lehnte mit der Gesetzlichkeit implicite die rechtlichen Sicherungen

und Beschränkungen ab. Für die geringe Entfaltung eines protestantischen

Kirchenrechtes wurde entscheidend, daß es an konsequent durchgefochtenen

Interessengegensätzen zwischen Landeskirche und Fürstenstaat fehlte.
Ohne solche Gegensätze aber entsteht kein Recht, wie Stutz in seiner
berühmten kirchenrechtlichen Basler Antrittsrede gezeigt hat.

Troeltsch hat gar von einer Verherrlichung der Gewalt bei Luther
gesprochen, sehr zu Unrecht, aber praktisch hat Luther sie politisch unbeschränkt
freigesetzt. Damit war dem fürstlichen Absolutismus, aber auch der

Entstehung der ostdeutschen Gutsherrschaft der Weg freigegeben.
Der Ablehnung der Kreaturvergötterung im Calvinismus ist bei Luther

das Dienstethos entgegengesetzt. Wie es in der Haustafel des kleinen
Katechismus heißt: „Jedermann sei Untertan der Obrigkeit, die Gewalt über
ihn hat. Denn es ist keine Obrigkeit ohne von Gott, — Wer sich nun wider
die Obrigkeit setzet, der widerstrebet Gottes Ordnung." Und den Knechten
und Mägden, Tagelöhnern und Arbeitern ruft er zu: „ihr Knechte seid

gehorsam euren leiblichen Herren mit Furcht und Zittern in Einfältigkeit
eures Herzens als Christo! — Lasset euch dünken, daß ihr dem Herrn dienet
und nicht den Menschen".

Das Patriarchalische Verhältnis bleibt im Luthertum gemildert durch

Billigkeit und Rücksichtnahme im Einzelnen, aber es verlangt überall jene
strikte Befolgung der Arbeitsmoral und der Unterordnung. Die praktische
Freisetzung der Gewalt, die nur durch das christliche Gewissen des Landesherren

wie des Gutsherren beschränkt war, ließ jenes tatkräftige uud
selbstbewußte Herrentum auf lutherischem Boden entstehen, das wir bei Fürsten
und Feldherren, bei Junkern und Unternehmern finden.

Nicht der Staat war so für Luther die eigentliche Sphäre christlichen
Lebens, nicht die Gesellschaft, wie sie es zunehmend im Calvinismus wurde,
fondern die Familie. Die Bewährung der Nächstenliebe im engeren und
weiteren Kreise der Familie, die Ethisierung einer durchweg familienhaften
Arbeitsverfassung war der Brennpunkt christlicher Bewährung. So wurde
die christliche Familie, das christliche Haus in seiner ethisch geistigen Ver-
innerlichung die besondere Schöpfung des Luthertums, in dem in
lutherischen Ländern ein unerschöpflicher Jungborn produktiver Kräfte gepflegt
wurde, allen voran als Vorbild das protestantische Pfarrhaus.

So bedeutungsvoll dies kulturell ist, so mager ist das politische
Ergebnis.

Wenn nun Luther gelehrt hatte, der Christ solle den Befehlen der

Obrigkeit gern und willig gehorchen, auch wenn er sie nicht für recht halte,
er solle sich nicht zum Richter auswerfen über ihr Tun, so hielt er sich selber
doch nicht daran, sondern ging gar oft mit den Obrigkeiten streng und in
einer unerhört offenen Weise ins Gericht. Ja er sagt andererseits selber.



Calvinismus und Luthertum 309

der Christ dürfe nicht zum Unrecht schweigen, wenn er schweige, mache er
sich mitschuldig.

Ein Widerstandsrecht hat Luther aber ganz prinzipiell verneint, denn

„Weinen geht vor Wirken und Leiden geht vor Tun". Damit ist der Widerstand

in den grausamen Verfolgungen der Gegenreformation entscheidend
geschwächt worden. Im Rheinland hielten fich die reformierten Gemeinden
dank ihrer Synodalverfassung weit besser, die Lutheraner wanderten aus.

Dafür sind viele als wahre Märtyrer ihres Glaubens in den Tod gegangen,

in der Zeit der Reformation und Gegenreformation bis zu jenen
mutigen Pfarrern und Laien, Männer und Frauen, die in den baltischen
Ländern unter den bolschewistischen Kugeln für ihren Glauben starben.

Im Zusammenhang damit steht Luthers Stellung zum Kriege, Der
Krieg darf nur aus Notwehr geführt werden, nur dann hat er die

Verheißung des Sieges. Auch er ist eine reine Angelegenheit der Obrigkeit
zu weltlichen Zwecken. Verwerflich ist der Glaubenskrieg, Jn der Schrift:
„Vom Kriege wider die Türken" sagt Luther: „Aber über alles bewegete

mich, daß man unter christlichem Namen wider die Türken zu streiten
vornahm, lehret und reizet, gerade als sollte unser Heer ein Volk der Christen
heißen Wider die Türken als Christi Feinde. Das ift stracks wider Christi
Lehre und Namen. Wider die Lehre ist's, da er spricht: Christen sollen dem

Übel nicht widerstehen, nicht streiten noch zanken, nicht rächen noch rechten,
Wider seinen Namen ist's, daß in solchem Heere vielleicht kaum fünf Christen
und vielleicht ärgere Leute vor Gott, denn die Türken sind." Und nun
kommt die überraschende Lösung: „So man wider den Türken kriegen will,
soll man das tun unter des Kaisers Gebot, Panier und Namen. Denn da

kann ein jeglicher sein Gewissen sichern, daß er gewißlich im Gehorsam
göttlicher Ordnung gehet." Auf dieser Grundlage predigt aber Luther
die Verteidigung bis zum Letzten.

Die Beschränkung des Krieges auf die Notwehr finden wir als Erbstück

des Luthertums fortwirkend auch im 18. Jahrhundert bei Mosheim
und dem patriotischen preußischen Prediger Hahnzog. Wieder finden wir
jene eigentümlichen Umkehrungen zwischen Luthertum und Calvinismus:
Bei Luther ein fast pazifistisches unpolitisches Denken, in der späteren Wirkung

aber die Freisetzung einer unbeschränkten Gewalt des Staates auch

nach außen. Im Calvinismus schon bei Beza den Glaubenskrieg und später
die Entwicklung einer pazifistischen Ideologie, die allerdings den

amerikanischen und britischen Imperialismus nicht zu hemmen vermochte.
Vergessen wir nicht, daß der brutalste Eroberungskrieg unserer Zeit von den

Engländern gegen die Weißen, christlichen und calvinistischen Buren geführt
wurde!

Luthers Lehre vom Kriege ist nicht ohne verhängnisvolle Wirkung
geblieben, von der zögernden Politik des schmalkaldischen Bundes bis zu
der zwischen Friedensliebe und Machtwille schwankenden Politik
Wilhelms II.



310 Hans Ritschl

Indem das Luthertum die staatliche Gewalt freisetzte und ihre ethische

Anwendung ganz dem Gewissen des Machthabers anheim stellte, mußte die

deutsche Politik jenes unberechenbar Schwankende erhalten, hinter dem

mißtrauische Nachbaren eine tiefere Dämonie witterten. Jn Bismarcks
Persönlichkeit begegnet uns jene widerspruchsvolle Vereinigung
ungebrochenen Machtwillens, beherrschter Berhaltenheit, entschlossener
Gewaltanwendung und tiefer innerer Frömmigkeit. Kennzeichnend für die

lutherisch geprägte Gesellschaft ist die Spannung zwischen dem starken
Macht- und Kulturstaat auf der einen Seite, dem auf sich selbst gestellten
Individuum andererseits. Jn dieser weiten Spanne konnten sich starke
Persönlichkeiten entfalten, aber auch viele Haltlose dem einen oder anderen
neuauftauchenden Ideal nachlaufen.

Deutschland blieb, wie es Dostojewski einmal genannt hat, das Land
des Protestes, das Land nicht nur des Widerspruchs, sondern der
Widersprüche, der Gegensätze, Aus jenen Spannungen zwischen Staat und
Individuum, zwischen den Konfessionen, zwischen Herrentum und
Massenbildung, zwischen Kritik und Disziplinierbarkeit sind auf allen Gebieten
des Lebens erstaunliche Leistungen hervorgegangen: in Staat und
Wirtschaft, in Wissenschaft und Technik. Aufs Glücklichste wirkten hier zusammen
die praktische Weltbejahung des Luthertums und die Verinnerlichung, die

zu jener Tiefe und Wärme des deutschen Gemütes führte. Sie hat gegenüber

der Nüchternheit und Zweckhaftigkeit des Puritanertums die produktive

Phantasie gepflegt und jene schöpferische Gestaltungskraft gezeugt,
die sprunghaft bald dieses, bald jenes Lebensgebiet in neue Formen goß.

Aber die Kehrseite dessen: es fehlt notwendig die Geschlossenheit, die

Einordnung in ein Ganzes, die Bindung in feste Form, die Begrenzung durch
unverbrüchliche Konvention.

Die höfisch geprägte Gesellschaft hatte nicht die Kraft der formalen
Assimilation. Die allzu schnelle Entwicklung der wirtschaftlichen Macht und
Blüte, der hemmungslose Aufstieg breiter sozialer Schichten und vor allem
ungezählter Einzelner, daß maßlose Wachsen der städtischen Bevölkerung
hatte das Umsichgreifen eines halllosen Radikalismus in fast allen
Lebensgebieten zur Folge. Der höfischen Gesellschaft fehlte die erzieherische Kraft:
nur bis zum Reserve-Offizier hinab vermittelte sie eine äußere Haltung.
Sie kapselte sich ab und veräußerlichte in hohem Maße. Sie suchte ihre
Machtstellung im Staate zu halten, durchaus auch mit geistigen Mitteln
und nicht zuletzt in der betont konservativen Kirchlichkeit unter Mißbrauch
des Landeskirchentums.

Besonders deutlich trat das Fehlen der Eigenkraft der Gesellschaft in
der Judenfrage zu Tage.

Jn den calvinistischen Ländern ist die Voraussetzung zum sozialen
Aufstieg und einer allerdings immer auch nur relativen Eingliederung
der Juden die strikte Anerkennung der gesellschaftlichen Konvention, die

auch heute noch in den angelsächsischen Ländern Kirche und Religion vvll



Calvinismus und Luthertum 3t 1

deckt. Dazu gehört auch dic strenge Befolgung des Ideals des ehrlichen
Kaufmanns.

Dic lutherische Gesellschaft war demgegenüber wehrlos. Die Juden
konnten von der viel größeren Freiheit, die sie dem Einzelnen erlaubte.
Gebrauch machen. Die Juden — der christlichen Kultur gegenüber notwendig

traditionslos, oft aber auch ehrfurchtslos — stießen in den unbewehrten
Raum der lutherischen Gesellschaft vor. Der intellektuelle Radikalismus
vieler im politischen, geistigen und kulturellen Leben hervortretender Juden
konnte aber nur deshalb so zersetzend wirken, weil er immer wieder eifrige
Mitläufer fand, wie dies in den angelsächsischen Ländern ganz unmöglich
gewesen wäre. Anstelle jener zugleich abwehrenden wie assimilcrtiveu Kraft
der Konvention und jenes lautlosen Antisemitismus in den calvinistischen
Ländern, der nur in Amerika mitunter sehr drastisch zu Tage tritt, trat
endlich in Deutschland die härtere Form der gesetzlichen Regelung und
einer erneuten Ausschließung des Judentums. Das heißt, auch dieses
Problem konnte nicht mehr auf gesellschaftlichem Boden gelöst werden, eS wurde
dem Staate überantwortet.

Der politische Umbruch in Deutschland ist interessanterweise aus dem

staatssreien Bereiche der Gesellschaft vorgetragen. Hitler selber hat seine

erste politische Prägung im österreichischen Nationalitätenkampf empfangen.
Hier bildete sich im Gegensatz zum Staate eine nationalistische Gesellschaft
wie einst in den puritanischen Freikirchen eine christliche. Auch die
nationalsozialistische Bewegung in Deutschland erwuchs im Gegensatz zum
herrschenden Staat in diesem staatsfreien Raum, Wie die calvinistisch geprägte
Gesellschaft sich später in der Demokratie den Staat unterwarf, so unterwarf

sich die nationalsozialistische Bewegung unmittelbar den Staat, Sic
sucht nun, gerade nicht im Staate aufzugehen, sondern ihn unter der
Kontrolle ihrer staatsfreien Organisation zu halten. Man hat diese Partei mit
einem Orden verglichen. Wichtig für unseren Gedankengang ist, daß von
hier aus nun eine Formung, Erziehung und Prägung der deutschen
Gesellschaft in Angriff genommen wird, Sie steht nicht mehr im Zeichen des

Einflusses lutherischer Lehren. Jedoch diese Neuprägung zeigt uns als eine

Zeit gesellschaftlicher und nationaler Erziehung eine liefere Verwandtschaft
mit der Epoche der Ausbildung der calvinistischen Gesellschaft. Aber
indem der Totalitätsanspruch und die Methoden seiner Sicherung dort aus
der religiösen Idee in der christlichen und alttestamentlichen Prägung des

Calvinismus, hier aus der nationalen Idee hervorgehen, da dort die
Härleren Formen der Herrschaft unter dem späteren Einfluß des Täufcrtums
und der Sekten einem Bekenntnis zur Toleranz gewichen sind, hier aber

erst ihre Aufgabe erfüllen müssen, ist das gegenseitige Verständnis nur
aus einer tieferen geschichtlichen Betrachtung zu gewinnen. Jn ihm mag
sich echte Toleranz erweisen als die Fähigkeit, auch andere Lebensformen
gelten zu lassen als die eigenen.


	Calvinismus und Luthertum in ihrem Einfluss auf das moderne Staats- und Gesellschaftsbild

