
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 17 (1937-1938)

Heft: 8

Artikel: Das russische Gottlosentum. Teil 5-8

Autor: Schubart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bon kleiner und großer Politik 343

chem sich das Volk über politische Probleme auseinandersetzt, sich

wieder zu einer Einheit sormt und in absoluter Neutralität gegenüber
andern sich als in sich geordnetes Volk unter Völkern ehrenvoll zu behaupten
versucht.

Das Zustandekommen dieser Linie ist eine Schicksalsfrage, Denn
man weiß seit Pluto, daß dem Demokratismus stets die TYran-
n i s folgt. In einem Demokratismus sind wir. Ihn wieder umzukehren
in eine Demokratie sozial-konservativer Prägung wäre die Aufgabe, Wird
sie gelöst, gut und recht. Wird sie nicht gelöst, so wird trotz allem Geschrei
auch die Schweiz vor jenen Umwälzungen nicht bewahrt werden können,
die anderswo sich Bahn gebrochen haben. Als politisch durch Jahrhunderte
gereiftes Volk verdienten wir eigentlich ein besseres Schicksal, Es kommt
aber ganz daraus an, was die große Stunde für ein Geschlecht findet. Die
Zeit für eine große Politik ist reif; die Fortsetzung der „kleinen Politik"
um eines faulen Friedens willen setzt uns der Gefahr aus, daß an Stelle
einer wahrhaft säkularen Politik wir in Extreme verfallen, welche zu
vermeiden uns als politisch erzogenes Volk die Geschichte als Lehrmeisterin
der Menschheit mit mehr Erfolg gelehrt haben sollte als andere Völker.

Das ruPfthe Gottlosentum.
Von Walter Schubart, Riga.

(Schluß.)

Die Erklärung dafür, daß sich das Bekenntnis zur Jrreligivn zu einer
geschichtsbildenden Macht von solcher Stärke entwickeln konnte, suchen die
meisten in der engen Verbindung, in der die russische Kirche zum russischen
Staate stand. So habe sich eine politische Partei, die den zaristischen Staat
bekämpfte, auch gegen die Kirche wenden müssen, die einen organischen Teil
dieses Staates bildete. Das ist richtig, gilt besonders für die Anfänge der
revolutionären Bewegung, aber es trifft nicht den Kern der Sache. Sicher
hat die östliche Kirche ihr Schicksal zu ihrem Verderben allzu eng mit dem
des Zarenreiches verknüpft, seitdem Peter I. das Patriarchat aufgehoben und

zur Leitung der Kirche den heiligen Synod geschaffen hatte, der zwar kirchliche

Aufgaben erfüllte, aber eine staatliche Behörde war. So läßt es sich

verstehen, daß Lenin um 1900 spottete, die Kirche sei die Leibeigene des

Staates wie der einzelne Bürger der Leibeigene der Kirche, und daß Bu-
charin in seinem kommunistischen Programm (1917) die Pfaffen mit den

Henkern verglich, die angebliche Verwandtschaft von Kirchendienst und Po-



344 Walter Schubart

lizei geißelte und die Priester verdächtigte, daß sie im Beichtstuhl sür den
Staat spionierten.

Aber nicht nur revolutionäre, sondern auch konservative Theoretiker
heben diese Ubelstünde hervor. Wenn einer der Slawophilen wie Iwan Aksa-
koff die Gebrechen der Kirche brandmarkt, so ist er zweifellos ein unverdächtiger

Zeuge. Er schreibt:

„Unsere Kirche erscheint wie eine Art von ungeheurem Büro oder eiuer Kanzlei,
in der sich das Amt, die Herde Christi zu weiden, mit allen Gepflogenheiten des
deutschen Bürokratismus und zugleich mit der ganzen offiziellen Unwahrheit, die
ihnen inne wohnt, verbindet. Da das Kirchenregiment wie eine Abteilung der
weltlichen Administration organisiert ist, und die Diener der Kirche zu dcn Staatsdienern

gerechnet werden, verwandelt sich die Kirche selbst in eine Amtsabteilnng
der weltlichen Macht oder mit anderen Worten, sie wird zur Dienerin des Staates.
Scheinbar hat man nur die nötige Ordnung in der Kirche eingeführt, in
Wirklichkeit aber hat man ihr die Seele entrissen, Es handelt sich hier weniger nm
die weltliche Macht, als um die weltlichen Ideen, die in das Herz^unseres kirchlichen
Lebens eingedrungen sind. Man findet in den gegenwärtigen Reichsgesctzen über
llXll) Paragraphen, die die Tätigkeit der Polizei aus dem Gebiete des Glanbens
und der Frömmigkeit festsetzen, Die Rechtgläubigkeit ist weniger unter dem
Beistände des heiligen Geistes, als unter dem des Kais, Stnatsgesetzbnches gegründet,

Eine Kirche, die nichts anderes als eiu Teil eines Staates, eines Reiches
dieser Welt ist, wird ihrer Mission untreu und wird das Schicksal aller "Reiche dieser
Welt teilen, Sie vernrteilt sich selbst zur Schwäche und zum Tode,"

(Aksakofs, gesamm, Werke, Bd, 4 und 6.)

Mag dieses Urteil übertrieben sein und die großen Borzüge der
östlichen Kirche über der Kritik ihrer Schwächen vergessen: Von der Hand
weisen läßt es sich nicht.

Wenn nun aber der russische Atheismus nur Kirchenfeindschaft wäre
und wenn er die Kirche nur als einen Bestandteil des Staates hätte treffen
wollen, so hätte er um 1930 verstummen müssen. Denn damals gab cs

weder den zaristischen Staat noch eine russische Kirche, Die zersprenglcn
Trümmer des christlichen Glaubens flüchteten vor den Häschern der GPU
in entlegene Schlupfwinkel, wo sie ein Katakombenchristentum pflegten wie
ihre Glaubensbrüder in frühchristlicher Zeit, Die Religion schien endgültig
zerschmettert zu sein. Und dennoch tobte der Kampf der Gottlosen mit
unverminderter Leidenschaft fort, Massenversammlungen überboten sich in
Gehässigkeiten gegen den religiösen Gedanken, Niemand widersprach.
Niemand war da, der Hütte widersprechen können. Gegen wen richtete sich dieser

Kampf denn nun noch? Wer war denn nun eigentlich der Gegner? Wo stand
die Zielscheibe, auf die man seine giftigen Pfeile schoß?

Um eine Antwort auf diese J-rage zu finden, müssen wir einen tiefen
Blick in die russische Seele tun.

6.

Es gibt typische Grundhaltungen, die der Mensch einnehmen kann,
wenn er sich dem All gegenüber sieht. Der harmonische erlebt es als
Kosmos, der von innerer Harmonie durchseelt ist und vom Menschen nicht



Das russische Gottlosenium 345

geleitet vder geformt, sondern betrachtet und geliebt sein will. So fühlen
Griechen, Chinesen und die Christen der Gotik. Der heroische Mensch
meint ein Chaos vorzufinden, das er mit seiner ordnenden Kraft erst
gestalten soll. So fühlen Romanen und Germanen der neueren Zeit. Der
asketische Mensch erleidet das Sein als Verirrung, vor der er sich in
den mystischen Urgrund der Dinge flüchtet. So empfinden Inder und Neu-
platoniker. Auch der Russe leidet an der Welt, aber er kann nicht, wie der

Inder, den Blick von ihr abwenden. Er lechzt nach dem Untergang des

Vergänglichen, aber in der Hoffnung, daß sich au« dem sterbenden Reich der
Sünde die vollkommene Schöpfung Gottes erhebt. So fühlt der messia-
u ische Mensch mit seiner apokalyptischen Seele. So fühlten die ersten
Christen, als sie der nahen Wiederkehr des Heilandes gewiß, beteten: „Dein
Reich komme, uud die Welt vergehe." Es ist überaus bezeichnend für sie, daß
sie den zweiten Satzteil hinzufügten, und eS ist ebenso bezeichnend für die
modernen Europäer, daß sie ihn fortlassen. Dieses „Die Welt vergehe.
Dein Reich komme" ist der Leitgedanke der russischen Kultur. Eingepreßt
in die Enge der Individualität erleidet der Russe die Trennung von einer
höher» Ordnung, die mit der Wirklichkeit nicht zusammenfällt. Er ist ganz
durchdrungen vom Schmerz der Endlichkeit, von der Qual der Begrenzung.
Daher der Urhaß gegen das Leben, der neben einer tiefen Erdenliebe
zugleich in der russischen Seele wohnt. Daher die Uberzeugung, daß diese
Welt nicht sein sollte, und daher der Wunsch, sie sterben zu sehen. Auch der
Germane will die Welt anders, als er sie vorfindet? er will sie ändern, aber
nach ihrem Ende sehnt er sich nicht, trotz Bölluspa-Sage und Götterdämmerung.

Apokalyptische Stimmungen sind bei ihm selten, und wo sie
auftreten, wie bei den Wiedertäufern, werden sie als Narrheit und Schwärm-
geisteret verschrien.

Der Germane hegt keine eschatelogischen Hoffnungen, während der
Russe nicht ohne sie leben kann, Svlowjoffs letzte Jahre sind ganz von
ihnen erfüllt. In unseren Tagen ist ihnen Nicolai Berdajeff leidenschaftlich

ergeben. Dieser führende Denker der russischen Emigration erwartet
i» Clamart an der Seine das Ende der Geschichte, nicht bloß den Abschluß
einer bestimmten Kultur, sondern das Ende des Vergänglichen schlechthin,
da „nus den irdischen Bezirken die Sünde nicht endgültig vertrieben werden

kann". Mereschowsky schwelgt in den Wendungen des Zusammenbruchs,
wenn er den Untergang der ersten Menschheit (Atlantis) schildert und dabei

an das Ende der zweiten, der gegenwärtigen, denkt. Er kennt die Seligkeit
des Untergangs, um dic der echte Russe weiß, jenen Seelenzustand,

auf den Nietzsches Wort vom dionysischen Pessimismus paßt. Dieselbe
Grundstimmung beherrscht die Anarchisten. Wenn Herzen ausruft „wir
wollen die Henker der Vergangenheit sein" oder Bakunin „Die Lust der
Zerstörung ist eine schaffende Lust", so ist auch das nur eine Variante des
Grundthemas: die Welt vergehe, Dein Reich komme. Ein so erhabener
Denker wie Solowjeff und ein so hemmungsloser wie Bakunin haben die-



346 Walter Schubart

selbe Tiefenschicht der Seele, und bis in sie reichen die christlichen
Heilserwartungen des einen ebenso hinab wie die gottlosen Flüche des andern.

Im ersten Falle liegt der Akzent auf der positiven Seite, auf der Erwartung

des Kommenden, im zweiten auf der negativen, auf der Zerstörung
des Alten, und je nachdem treffen wir den messianischen oder den nihilistischen

Typus an. Die apokalyptische Seele haben sie beide gemeinsam, und
es ist nur eine Frage des Temperaments, ob man den Untergang der „alten"
Welt in ergebener Scheu von der Gnade Gottes erwartet oder selbstbewußt
mit eigenen Kräften herbei zu führen sucht.

Der Urhaß gegen das Leben kann sich einhüllen in den Haß gegen
bestimmte Rassen und Völker, Klassen und Kasten, gegen einen fremden
Glauben, gegen einzelne Thesen der Wissenschaft oder gegen einzelne Menschen.

Er kann aber auch so stark anschwellen, daß ihm zu seiner Sättigung
nichts mehr genügt. Dann macht der vbjektlos gewordene Haß die Welt
selbst, schließlich Gott selbst zu seinem Gegenstand,

So entstehen die Ideale der Weltrevolution und der Gottlosigkeit, der
Protest gegen die Schöpfung und der Protest gegen den Schöpfer. Von dieser
Warte gesehen, entschleiert sich nun auf einmal der innere Zusammenhang
zwischen den beiden Hauptidealen der russischen Revolution. Es wird deutlich,

daß es ein und dieselbe dunkle Urkraft ist, die beide hervorbringt und
ständig nährt, nur wirkt sie sich in verschiedener Richtung aus. Sie schlägt
in die Breite und wird zur Propaganda der Weltrevolution, und sie schlägt
nach oben und wird zur Bewegung gegen Gott. Der russische Atheismus ist
Empörung, nicht Gleichgültigkeit, Aufstand gegen Gott, nicht Abfall von
ihm, Anklage, Verfluchung, nicht Entlassung eines Helfers aus entbehrlich
gewordenen Diensten. Der russische Atheist vollzieht den religiösen Akt,
aber in falscher Richtung, Er kennt Gott, aber er erkennt ihn nicht an.
Er widersetzt sich ihm und beweist ihn gerade dadurch, daß er ihm trotzt.
Antitheismus, nicht Atheismus, Aufschrei der Verzweiflung, nicht statische
Ruhe, Keine Spur mehr von Ähnlichkeit mit dem Atheismus Europas, der

seinen Gott in den Naturgesetzen wohgefällig zergehen läßt.
Der russische Atheismus ist gegen Gott selbst gerichtet, nicht nur gegen

den Gottesglauben in den Menschen und nicht nur gegen die kirchlichen
Stützen dieses Glaubens, Darum konnte das russische Gottlosentum um
1930 nicht erlöschen. Denn der apokalyptische Urhaß war ungebrochen und

rang nach Ausdruck, dürstete danach, sich bis zur Neige auszuströmen. Der
russische Atheist sieht Gott immer vor sich, auch in jeder Versammlung, in
der er ihn lästert, und schleudert ihm wie besessen seine Anklagen ins
Gesicht, „Warum hast Du die Welt geschaffen, diese Welt, die nicht sein
sollte? Verantworte Dich!" — Hier wird Gott nicht als abstraktes Prinzip,
sondern als Person gedacht, der man voll Rachsucht mit der Waffe in der

Hand entgegen tritt.
Gottlosigkeit ist für den Rufsen keine Seelenlücke, sondern eine positive

Uberzeugung. Er hört nicht auf, zu glauben, sondern er glaubt an



Das russische Gottlosentum 347

etwas Neues. Er glaubt an die Gottlosigkeit und verficht diesen Glauben
mit der Unduldsamkeit und zelotischcn Energie, wie sie nur Religionen
eigen ist.

Nichts ist dem russischen Gottlosentum so verhaßt, wie der Versuch der

Theodizoe, die Rechtfertigung und Verehrung des „lieben Gottes". Nur
wenn man sich das vor Augen hält, kann man den graunhast anmutenden
Satz begreifen, den Lenin prägte; „Jeder Gedanke an Gott ist eine
unaussprechliche Gemeinheit", — Dann wird es auch klar, wie Dostojewski) seine

Volksgenossen das religiöseste Volk, Bjelinsky das irreligiöseste nennen
konnte, ohne sich im Letzten zu widersprechen. Sie denken beide an die
Beziehung des Russen zu Gott, aber der eine hat die Anbetung, der andeue
die Verfluchung Gottes vor Augen.

Andere Slaven fühlen ähnlich. Auch die polnische Seele — messianisch
gestimmt wie die dcs Russen — neigt dazu, Gott zu verwünschen, wenn sie

im Übermaß des Leidens die Haltung verliert. Im Leben Mickiewicz's, des

klassischen polnischen Dichters, gab cs Zeiten, wo er grollender Atheist war,
um sich an Gott dafür zu rächen, daß er die Unterdrückung Polens durch die

Russen duldete.

Dem Europäer sind diese Stimmungen fremd. Darum verkennt er
gewöhnlich die russische Gottlosigkeit. Er hält fie entweder für sittliche
Entartung oder für eine Groteske, über die man sich lustig macht. In der
westlichen Presse klingt jedesmal schallendes Gelächter auf, wenn ein führender
Kommunist zum Ehrengottlosen ernannt wird. Europa überhört den tragischen

Unterton, der dcn russischen Atheismus durchzittert. Schon das Wort
gottlos ist irreführend; denn cs hat — seit Luthers Bibelübersetzung —

den Nebensinn von böse, verkommen. Auch die Räterussen selbst scheinen
sich über ihren Seelenzustand nicht klar zu sein. Sie bezeichnen sich nicht
als die Gottesfeinde, die sie sind, sondern als „Besboschniki", von des ^
ohne, nnd Bog Gott,

Dennoch ift die europäische Kultur nicht ohne jedes Seitenstück zum
russischen Atheismus. Es wird berichtet, daß ein einfacher Bürger im Paris
von 1794 auf die Frage, ob er Deist sei, geantwortet habe: 8uis ^nti-
Dien. Dieser Mann ist Franzose gewesen. Er hätte Russe sein können. Er
gehörte zu den Anhängern Hsberts, der unter der Maske einer Vernunft-
religion antitheistische Kräfte entfesselte. Er forderte, durch Parlamentsbeschluß

Gott abzusetzen, wie man einen mißliebigen König stürzt. Seine
Anhänger schritten zur Kirchenvcrwüstung, wie später die Bolschewisten, und
begannen, im Namen der Gleichheit die Kirchtürme einzuebnen,
Meßbücher in den Kot zu werfen, Beichtstühle zu verbrennen, Heiligenbilder zu
zerreißen. Bisher ist noch nicht klar erkannt worden, worin der Wesen s-
unterschied zwischen Hsberts „Kultus der Göttin der Vernunft" und Robes-
pierre's deistischer „Verehrung eines höchsten Wesens", bestand. Dogmatisch

scheinen sie auf das Gleiche hiuaus zu kommen. Der Unterschied liegt



34« Walter Schnbart

im Seelischen, Die Kluft zwischen beiden ist dieselbe, die den typisch russischen

Atheismus vom typisch europäischen scheidet,

Mangel an Religiosität, selb st noch in religiösen
Systemen — das Kennzeichen des modernen Europas,
Religiosität, selbst noch in m a t e r i a l i st i s ch e n S y st e inen
das Kennzeichen des Räterussen tu ms! Hier erlebte die Welt
zum ersten Mal im großen Stil das ungewohnte Schansviel einer religiösen
Gottlosigkeit; anders gefaßt: eine Pseudomorphose der Religion, die
Geburt eines neuen Glaubens in Form des Unglaubens, einer neuen Hcils-
lehre in Gestalt des Unheils, der UnHeiligkeit, Die Religiosität verbindet
sich hier mit Vorstellungen, die nicht zu ihr Passen; sie findet den adäquaten
Ausdruck nicht. Ein religiöses Pathos, das ganz uneuropäisch ist, stürzt sich

dvgmengierig auf eine Lehre, die dem rationalistischen Europa entstammt.
Daher die tiefe Zwiespältigkeit, die den russischen Atheismus und mit
ihm den Bolschewismus von innen her zersprengt, der Widerspruch zwischen

Ideal und Methode, zwischen dem Ziel dcs Friedens und der Humanität
lind dem Mittel des Terrors und Verbrechens, Wenn man den Bolschewismus

mit einem schlagenden Satze treffen will, so ließe er sich auf die Formel

nageln; Unter den Händen der Russen ist der Marxismus zur Religion
geworden. Genauer; Zur Scheinform der Religion, Denn das Prädikat
Religion müssen wir einer Bewegung versagen, die endliche Werte ohne das

Merkmal umfassender Ganzheit, bloße Teilausschnitte aus dem All, auf
den Platz absoluter Größen stellt. Das religiöse Pathos allein macht nocb

keine Religion,
Wird dic Gottessehnsucht vvn ihrcm natürlichen Ziel abgedrängt, so

klammert sie sich an Vergängliches, um es zu vergotten, Jrrgeleitet
vergreift sie sich im Objekt und errichtet um sich ein ganzes Schattenreich
religiöser Surrogate, ein Reich von Götzen, Was ist in Räterußland nicht alles
schon dazu geworden! Die Maschine, dic Technik, der Fünfjahresplan, das

soziale Kollektiv, Marx, Leni», Stalin, dic Menschheit, das Proletariat,
die Weltrevolution, neuerdings sogar das Barerland, Nur c i n Zeugnis
statt vieler, ei» erschütterndes, zum Beweis dafür, wie heftig die Begierde
»ach dem Ewigen den russischen Atheist?» bedrängt: ,,Vor mehr als ZV

Jahren nahm ich die Philosophie in mir auf, daß das menschliche Leben nur
solange und in dem Grade Bedeutung habe, als es im Dienst von etwas
Unendlichem stehc. Für uns ist die Menschheit etwas Unendliches," Dies
schrieb Josse an Trotzki in der Nacht, bevor er sich das Leben nahm, (Aus
Trotzki, Die wirkliche Lage in Rußland, S, AV,)

Ein Kreuzzugstimmung geht durch dic russische Gottlosigkeit, wie durch
Calvins Dogma von der Eroberung der Welt sür Christus uud durch Mv-
hcrmeds Lehre vvm heiligen Krieg. In der Tat, die russischen Gottlosen
sühren einen heiligen Krieg, jedoch für unheilige Dinge.

Es taucht die Frage auf, warum sich die irregegangene Gottessehnsucht
der Russen gerade auf den Marxismus warf, warum nicht auf irgend ein



Das russische Gottlosentum 349

anderes Dogina der neueren Wissenschaft, etwa auf den Naturalismus
Höckels oder Ostwalds, Welche Ansatzpunkte bot gerade der Marxismus,
das kalte Gedankengefüge eines Logikers, dem religiösen Verlangen der

Russen? Wir finden die Antwort, wenn mir uns vor Augen halten, daß
die marxistische Lehre einen messianischen Kern enthält. Ihn spürte die

russische Seele mit feiner Witterung auf; an ihn knüpft sie an,

Marx weist dem Proletariat die Aufgabe zu, durch seine Diktatur das

kapitalistische System zu liquidieren, mit Gewalt das Menschengeschlecht in
die klassenlose Gesellschaft überzuführen und damit ein goldenes Zeitalter
von ewiger Dauer einzuleiten. Das ist ein messianischer Gedankengang, So
wenig sich diese chiliastischc Lehre vom „Sprung in der Freiheit"
wissenschaftlich halten läßt, so sehr kommt sie dein Erlösungsbedürfnis der Menschen

entgegen. Hier wurzelt ihre magische Anziehungskraft, - Marx
ließ sich von der Erwartnng leiten, daß sich die kapitalistische Well iu einem
Prozeß von unbeirrbarer Dialektik selbst zersetzen und einem Idealzustand
der Gerechtigkeit und Menschenwürde weichen werde. Das heißt, ins
Theologische übersetzt: Die Welt vergehe, Dein Reich komme. Man täusche sich

nicht: In Marx glüht das Herz eines alttestamentlichen Propheten, aber

er verbirgt es hinter dem kühle» Verstand und der trockenen Sprache eines

neuzeitlichen Fachgelehrte», Er wollte vo» der Apokalypse rede», aber
als er den Mund auftat, sprach er vom wirtschaftlichen Determinismus,

Dieselbe Mission, zu der nach Marx das Proletariat berufen ist, wird
dem russischen Volk von seinen geistigen Führern auferlegt. Der russische

Nationalgedanke ist die Wclterlösung durch die Russen. Besonders ost und
scharf haben ihn die Slavvphilen formuliert. Dostojewski), der ihnen nahe
stand, faßt ihn in die Wvrte zusammen: „Die Bestimmung des Russen ist

eine paneuropäische und weltumfassende Bestimmung. Für den wahren
Russen ist Europa und das Geschick der ganzen großen arischen Rassen

ebenso teuer wie das Geschick unserer heimatlichen Erde. Denn unser
Geschick ist eben Weltgeschick". — Im russischen Kommunisten trifft demnach
die marxistische Kiasseninissio» mit der russischen Nationalmission zusammen.
Das gibt dem Bolschewismus sein eigenartiges Gepräge, In ihm
verschmelzen sich die messianischen Hofsnungen dcs Marxismus — Erneueruug
der Welt durch das Proletariat — mit den messianischen Hosfnungen der

Slavophilcn — Erneuerung dcr Welt durch das Russentum, Nur weil beide

einen messianischen Kern enthalten, konnten sie eine Verbindung miteinander

eingehen nnd zu einem »cuen Gebilde zusammenwachse».

Da der russische Atheismus in dc» tragische» Urgrund der russischcn

Seele hinab reicht, trägt er die tcimhafte Anlage in sich, den ganze» Menschen

zu erfassen. Damit ist aber »vch nicht erklärt, daß sich aus ihm eine

ganze Bewegung entfaltete und »och dazu eine politische Bewegung und

von solcher Gewalt. Denn auch eine Uberzeugung, die sich mit dem innersten



35« Walter Schubart

Seelenkern in Übereinstimmung befindet, kann Halt machen an den Grenzen

des geistigen Reiches und braucht nicht in Taten überzugehen. Sie
kann Meinung und Lehre bleiben, ohne sich in Handlungen auszudrücken.
Hier stoßen wir wiederum aus eine russische oder doch slavische Eigenart.

Der denkende Russe begnügt sich nie mit der bloßen Erkenntnis der

Wahrheit. Es drängt ihn, sie auch zu leben, die höhere Ordnung in der
niederen wahr zu machen. Er sucht nicht Wissen, sondern Leben in Form
des Wissens. Er duldet es nicht, daß Wahrheit und Wirklichkeit auseinander

klaffen. Bezeichnender Weise hat er für beide Begriffe dasselbe Wort:
„prawda". Es bedeutet in seltsamem Doppelsinn das, was ist, und das, was
sein sollte. Der Russe kann nicht anders als die Elemente des höheren
Reiches rücksichtslos der Welt der Tatsachen einzubauen, auch wenn sie es

nicht verträgt. Der Idee wird die Erde geopfert. Darum kennzeichnet den

Russen — wie den vorchristlichen Juden — die Nähe von Religion und
Geschichte, Bei ihm suchen sich Geist und Tat, Idee und Politik von jeher
zu durchdringen. Niemals waren sie durch eine so tiefe Kluft geschieden wie
beim Deutschen, Gern greifen slavische Denker in das politische Leben ein,
Solowjosf widmete beste Jahre der politischen Publizistik, Massaryk schuf
nebeneinander einen Staat und eine Philosophie der Humanität, Feige
Verleugnung des Geistes ist dem Russen fremd. Wieviele russische Dichter
büßten im Kerker für ihre Gesinnung! Was einer lehrt, dafür gibt er selbst
ein Beispiel. Die russische Kultur enthält kein Seitenstück zu Schopenhauer,
der als Mensch ein Gourmet und Stutzer war, während er als Denker
die Meidung irdischer Güter empfahl. Der Russe gehorcht der Stimme
seines Gewissens, bekennt und opfert sich. Als 1881 Alexander II. einem
Anschlag erlag, setzten sich Tolstoi und Solowjosf unabhängig voneinander
beim Zaren für die Begnadigung der Mörder ein. Solowjosf, damals 28-

jährig, verlor dadurch Lehrstuhl, Laufbahn, Existenz und starb eines
vorzeitigen Todes. Das ist russisch. Wie anders empfindet der Deutsche!
Man nehme nur die folgenden Zeilen Hegels, und man hat den ganzen
Unterschied: „Philosophie ist ein abgesondertes Heiligtum, und ihre Diener
bilden einen isolierten Priesterstand, der mit der Welt nicht zusammengehen

darf und das Bewußtsein der Wahrheit zu hüten hat. Wie sich die

zeitliche empirische Gegenwart aus ihrem Zwiespalt heraus finde, ist ihr
überlassen und ist nicht die unmittelbare praktische Sache und Angelegenheit

der Philosophie,"
Der denkende Deutsche zieht sich vor einer lästigen Umwelt gern in

seine „Innerlichkeit" zurück. Schon Luthers „Freiheit eines Christenmenschen"

hatte ihm diesen bedenklichen Weg gewiesen. Darum ist in Deutschland

der Geist unpolitisch und die Politik geistlos. Beide bleiben scharf
voneinander geschieden und nehmen sich gegenseitig nicht ernst. Charakteristisch
dafür ist die Äußerung Nietzsches: „Die Politik verschlingt allen Ernst für
wirklich geistige Dinge; Deutschland, Deutschland über alles — ich fürchte,
das war das Ende der deutschen Philosophie." Demgegenüber mußte der



Das russische Gottlosentum 351

mächtige Trieb zur Wahrhaftigkeit, das Wahr-machen des als wahr
Erkannten, die Sucht des Gedankens, Tat zu werden, dieses Merkmal des

Russentums, auch die russische Gottlosigkeit erfassen. Er war stark genug,
aus einer philosophischen Meinung eine politische Bewegung zu bilden.

Die Russen haben den Atheismus aus Europa übernommen. Er ist
der Leitgedanke der modernen europäischen Zivilisation, den sie im Laufe
von vier Jahrhunderten immer deutlicher offenbarte. Das Ziel, dem sie

- anfänglich unbewußt - eutgegenstrebte, ist die Trennung von Religion
und Kultur, die Berweltlichung des Lebens, dic Begründung der menschlichen

Autonomie und einer rein profanen Ordnung, kurz: der Abfall von
Gott. Diese Ideen hat Rußland aufgegriffen, obwohl sie ganz und gar
nicht zur messianischen Seele passen. Trotzdem hat es mit ihnen nicht
etwa nur gespielt, sondern in einem Grade Ernst gemacht, wie cs bisher
Europa nicht gewagt hat. Der maximalistische Geist der Russen trieb diese

Ideen bis zur äußersten Konsequenz und dadurch widerlegte er
sie. Die bolschewistische Revolution ist die Tragödie europäischer Ideale
auf russischem Boden. Sie enthüllte in ihrer blutigen Sprache die innere
Fäulnis Europas und seine verborgenen Todeskcime. Sie zeigt, wo das
Abendland stehen müßte, wenn es ehrlich wäre. Nicht Europa ist in Ge-
sahr, in eine russische Katastrophe hineingerissen zu werden, sondern umgekehrt:

Rußland ist seit Peter dem Großen in den Prozeß europäischer
Selbstzersetzung geraten. Von Europa flogen die Funken nach Osten. Der starke
Atem der Russen fachte sie zu einem Riesenfeuer an. Nun drohen die

Flammen nach dem Brandherd zurückzuschlagen. Schon zeigen sich auch

hier die Ansätze zum Atheismus der Empörung, des Hasses und der

Intoleranz, wo es bisher nur den „ruhigen Atheismus" gegeben hatte.

Die Russen haben das Schicksal Europas vorweg genommen. Nun
sehen wir den Abgrund, in den es stürzen muß, wenn es seine bisherigen
Leitideen weder verleugnet noch verläßt. Rußland bewies für die ganze
Menschheit die UnHaltbarkeit einer gottlosen Kultur und die Illusion vom
autonomen Menschen. Es zeigte das Ende einer Kultur der Endlichkeit, und
indem es für alle leidet, reinigt es sich selbst von dem Fremdkörper, an
dem es seit zwei Jahrhunderten würgt. Mit dem Blick auf das russische

Schicksal erkennen wir oder sollten wir erkennen, daß soziales Leben ohne
Moral unerträglich, Moral ohne Gottheit aber unmöglich ist. Wenn die

menschliche Gesellschaft durch keine Gottesbeziehung zusammengehalten
wird, löst sie sich allmählich in den Naturzustand auf, wie Hobbes ihn sah,

in den Krieg aller gegen alle, in sinnlose Schlächterei um niedriger
Zwecke willen. Die Menschheit lebt von übermenschlichen Werten oder sie

hört auf zu leben. Am Ende des Weges, den die Positivisten beschritten:,
steht nicht der Mensch als vernünftiges Wesen, sondern die Bestie, und statt
der erhofften Herrschaft des Menschen über die Natur tut sich die Herrschaft



3S2 Walter Schubart i Das russische Gottlosentun,

des Raubtiers über den Menschen auf, „Es heißt, den Menschen verkenne»,
ihm nur Menschliches vorzuschlagen". Zu dieser alten Einsicht des Aristoteles

führt die russische Tragödie aus blutigem Umweg zurück.

So merkwürdig es klingt: Die russische Gottlosigkeit — das

Kernstück der bolschewistischen Revolution — i st das Ultimatum Gottes

an Europa, Darin wird man ihren tiefen, ihren welthistorischen
Sinn zu suchen haben. Er hat nichts zu tun mit den laut verkündete»
Absichten derer, die das Schicksal der Völker zu lenken glauben, während
durch sie ein ewiger Wille seine eigenen Ziele verfolgt.

Vie vereinigten Staaten unö öer Konflikt
im fernen Osten.

Von Hans Wilhelm Spiegel.

I.
ie Bilanz der amerikanischen Interessen in China, so-

weit sie geldwerte Güter betreffen, ist zuletzt im Jahre 1933 in einer
umfassenden Untersuchung des amerikanischen Professors Remer gezogen
worden. Obwohl in der Zwischenzeit manche Veränderungen eingetreten
sein mögen, so sind die vvn Reiner gegebenen Zahlen noch immer die
verläßlichsten, solange nicht eine neue Untersuchung neues Material zutage
fördert. Ein Beweis hierfür ist auch der Umstand, daß in den

Darstellungen der Presse zum fernöstlichen Konflikt das Remer'sche
Zahlenmaterial weitgehende Verwendung gesunden hat. Nach diesem Schriftsteller
beläuft sich der Geldwert der gesamten Anlagen von Angehörigen der
Vereinigten Staaten in China auf einen Betrag, der etwas größer ist als
WO Millionen Dollar, Hiervon ist etwa die Hälfte in Schanghai festgelegt.
Wenn man diese Summe als Prozentsatz der gesamten ausländischen
Anlagen in China ausdrückt, so kommt man nur auf etwa 6 °o, während die

englischen und japanischen Interessen in China sich auf je 30 «/« und mehr
belaufen. Dieses Verhältnis wird noch schärfer beleuchtet, wenn man die

Anlagen als Prozentsätze der gesamten Auslandsanlagen der drei
„Gläubigerländer" darstellt, Daun wird ersichtlich, daß Japan 90»» seiner
Auslandsanlagen in China auszustehen hat, England nur 6 V» und die

Vereinigten Staaten gar nur 1 «/«,

Führt man sich dieses Zahlenverhältnis in seiner Bedeutung vor
Augen, so kann kaum zweifelhaft sein, daß eine Gefährdung der
amerikanischen Anlagen in China, so wie sie sich zur Zeit darstellen, nicht
einmal eine Dollardiplomatie alten Stiles in größere Bestürzung zu setzen

vermöchte. Wie mit den Anlagen, so verhält es sich auch mit dem H ci n-
delsverkehr. Die Vereinigten Staaten stehen zwar unter den Kunden


	Das russische Gottlosentum. Teil 5-8

