
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 17 (1937-1938)

Heft: 7

Artikel: Das russische Gottlosentum. Teil 1-4

Autor: Schubart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


290 Erich Brock: Philosophie, Dichtung und Tragik

Leben sich mit offenem gläubigen Sinn für seinen Bestand und was dazu
an Pflichten zu tun ist, hinzugeben — das mag zu solcher Reife mitverhelfen.

Das rujflsthe Gottlosentum.
Von Walter Schubart, Riga,

1.

^u den Hauptmerkmalen der Religion gehört die Anerkennung eines ab-Z soluten Prinzips. Aber darin erschöpft sich ihr Wesen nicht. Es muß
noch etwas hinzu treten, damit eine Lehre, die das Überweltliche bejaht,
in den Rang einer Religion erhoben werden kann: das innige persönliche
Verhältnis zur höchsten absoluten Macht, die sakrale Glut, mit anderen
Worten: der Glaube, der unwiderstehlich den ganzen Menschen durchdringt
und es ausschließt, daß sich eine zweite Macht mit der Religion in den

Menschen teilt. Nur wo wir beide Elemente antreffen, das gedankliche
des absoluten Prinzips und das gefühlsmäßige des Glaubens, können wir
von Religion sprechen. Wo eines von beiden Elementen fehlt, haben wir
es mit Jrreligion, mit Atheismus zu tun, und zwar mit metaphysischer
Philosophie, wenn ein absolutes Prinzip ohne Glauben, und mit religiösen
Pseudomorphosen, wenn Glaube ohne absolutes Prinzip gegeben ist. Im
ersteren Fall tritt an die Stelle Oes Glaubens die wissenschaftliche Erkenntnis,

im zweiten verbindet sich das sakrale Pathos mit einer materialistischen
Grundaufsassung, die das Absolute leugnet.

Zur ersten Art gehört dcr europäische, zur zweiten der russische Atheismus.

Der europäische Atheist steht den absoluten Größen kühl und sachlich

gegenüber, soweit er sie überhaupt noch gelten läßt, der russische dagegen

verharrt selbst dann noch im Seclenzustand eines Gläubigen, wenn er die

Überzeugungen eines Ungläubigen besitzt. Sein Vergottungsdrang ist so

heftig, daß er ihn an Götzen verschwenden muß, sobald er die Gottheit
leugnet.

Bei der Behandlung des Atheismus wird gewöhnlich derselbe Fehler
gemacht, wie bei der Gliederung der Religionen: man richtet das
Hauptaugenmerk auf die gedanklichen Inhalte und übersieht die Seelenstimmung,
aus der sie aufsteigen.

So ist man zum Einheitsbegriff des Atheismus gelangt. Aber ,,d e n"
Atheismus gibt es nicht. Es gibt nur einzelne Formen des Atheismus, die

weit voneinander abweichen und nur das eine gemeinsam haben, daß sie

scheinbar in das gleiche Denkergebnis ausmünden, in die Ablehnung der

Religion, Dahinter aber stehen grundverschiedene Menschentypen mit ihren
besonderen Erlebnissen, Leiden und Ersahrungen.



Walter Schubart: Das russische Gottlosentum 2S1

2.

Als Laplace im Jahre 1812 seine „Mechanik des Himmels" an
Napoleon nach Witebsk sandte, fügte er die stolze Bemerkung hinzu, daß sein

Shstem die Hypothese eines Gottes entbehrlich mache. Das war es, worauf
im letzten Grunde die europäische Entwicklung seit dem 16, Jahrhundert
unaufhaltsam hindrängte: Gott überflüssig zu machen. Selbst Gott zu sein,
ist die geheime Sehnsucht des abendländischen Menschen, die schöpferische
Gebärde Gottes wiederholen, die Welt nach den Grundsätzen der menschlichen

Vernunft neu einrichten und dabei die Fehler vermeiden, die sich der göttliche

Schöpfer geleistet hatte! „Wenn es Götter gäbe, wie hielte ichs aus,
kein Gott zu sein. Also gibt es keine Götter." Mit diesen Worten plaudert
Nietzsche das Geheimnis Europas aus.

Der moderne Mensch erwartet sei Heil nicht mehr von göttlicher Gnade,
sondern allein von der eigenen freien Tat. Hierin stimmen selbst so

verschiedene Denker wie Marx und Nietzsche miteinander überein.

Aus dem thcistischen Gott, ver die Welt nach seinem Willen leitet, wird
der deistische, der sich von ihr abwendet wie der Mensch von ihm, oder der

pantheistische, der zu seiner Verwirklichung des Menschen bedarf. Mehr und

mehr verflüchtigen sich die Götter zu „Postulaten der Vernunft", „ewigen
Wahrheiten" und „Naturgesetzen". Schon Keppler unterwarf seinen Gott den

Gesetzen der Geometrie, Diese verdünnten Religionssysteme geben dem Menschen

einen letzten trügerischen H.ilt, Sie zehren verstohlen von dem

Ewigkeitskapital, das die Gotik angesammelt hatte und das im 19. Jahrhndert
bedenklich auf die Neige ging.

Am Ende dieser Entwicklung steht der Atheismus der Gleichgültigkeit,
das harmonisch scheinende Leben ohne Gott, ohne eine Spur von Gott, ohne
jedes Bedürfnis nach Gott. Die religiöse Leidenschaft mit ihren Stimmungen

der Andacht und Ehrfurcht, mit ihrem Drang nach Gebet und Vergottung,

mit ihren Verirrungen und Qualen ist erloschen. Sinnlose Verbrechen
im Namen der Religion sind undenkbar. Ein Reich der Sachlichkeit ist
errichtet, wo einst der „krasse Aberglaube" gewütet hatte. So konnte Fritz
Mauthner, der Verfasser eines umfangreichen Werkes über den Atheismus,
vor dem Kriege den wenig prophetischen Satz niederschreiben: „Die Gegenwart

ist so ruhig atheistisch, daß über Gott gar nicht mehr gestritten zu werden

braucht."

Heute erleben wir den Beginn einer Zeit, die durch schwere, ganz
neuartige Kämpfe um die Religion gekennzeichnet ist. Wie war es möglich, daß

Mauthner von dieser nahen Wandlung nichts ahnte? Weil er die Dinge
aus der Enge seines europäischen Horizontes sah, ohne zu bedenken, daß sich

aus fremden Kulturen, besonders aus dem jungen Russentum, unbekannte

Geistes- und Seelenströme in das erstarrte Abendland ergießen konnten.
Hier müssen wir die Erklärung für den jähen Wechsel suchen; denn aus eigener

Krast hat sich Europa nicht geändert.



292 Walter Schubart

Rußland hat schon einmal entscheidend in die Geistesgeschichte Europas
eingegriffen: 1812. Damals brach sich an ihm der Kraftstrom der französischen

Revolution und trat nach 20jährigem Vordringen eine rückläufige
Bewegung an. Von da an bestimmte Alexander I. mit seiner Idee der

Legitimität und heiligen Allianz politisch und ideell den Gang der abendländischen

Entwicklung. Es war die Zeit, als Tjutscheff sagen konnte: „Europa
hat nur zwei Gedanken: Rußland und die Revolution". — Geschichte wiederholt

sich. Im zwanzigsten Jahrhundert drangen abermals europäische
Kräfte, diesmal unter deutschen Generalen, in östlicher Richtung vor und
lösten eine Gegenbewegung aus, die bolschewistische Revolution, die nun dem

Abendland neue, ungewohnte Impulse gibt. Wieder hat Europa nur zwei
Gedanken: Rußland und die Gegenrevolution (der Faschisten),

Da sonach die Geisteskämpfe, die auf europäischem Boden um die

Religionen entbrennen, nur Widerhall dessen find, was in Rußland geschieht,

muß sich mit dem russischen Atheismus jeder befassen, der sich um das Schicksal

Europas forgt,

3.

Ich habe mit knappen Strichen den europäischen Atheismus zu zeichnen
versucht, damit sich vor diesem Hintergrund der russische Atheismus in seiner
Eigenart umso schärfer abheben kann. Manche sehen sie darin, daß erstmals
in Räterußland der Atheismus als Massenerscheinung aufgetreten ist, während

er bis dahin die private Meinung von einzelnen, um nicht zu sagen
einer kleinen geistigen Elite gewesen sei. Ich halte diesen Hinweis nicht sür
richtig (er würde übrigens nur einen graduellen Unterschied und keinen
wesentlichen treffen). Auch in den europäischen Ländern, besonders im Bereich
des protestantischen Bekenntnisses, ist der Atheismus eine allgemeine
Erscheinung, mindestens war er es bis vor kurzer Zeit. Die Massen der
Arbeiter und Bürger sind religiösen Einflüssen entglitten. Sie haben keine
innere Fühlung mehr mit der Kirche. Sehr oft fehlt auch die äußere. Mag
Gott existieren, sie kümmern sich nicht um ihn. Das ist der Atheismus der

Gleichgültigkeit, der sich manchmal hinter der Maske der Toleranz verbirgt,
die Seelenstimmung der Lauen, die in der Trägheit des Herzens verkommen,
der Lässigen, die, wie Dantes Papst in der Hölle, Gott weder zu lieben noch

zu hassen vermögen, Sie leben nicht gegen Gott, sondern ohne ihn,
verhärtet gegen die Not der Menschen, des Gefühls für Brüderlichkeit beraubt.
Mit dieser massenweise auftretenden Seelenstarre hat der russische Atheismus

nichts zu tun. Was ihn auszeichnet, ist gerade seine dynamische Natur,
die die Massen in unablässige Bewegung bringt. Sie allein befähigte ihn,
zu einer gewaltigen Macht des politischen Lebens zu werden. Mit einer
toten Masse von Gleichgültigen läßt sich keine Politik und keine Geschichte

machen.

In Rußland allein gibt es eine atheistische Bewegung,

und nicht nur Gottlosigkeit als Lehre, als An-



Das russische Gottlosentum 293

sicht (von einzelnen oder von Massen), und in Rußland allein
ist der Atheismus eine politische Bewegung, ein Faktor

der Politik.
Wir müssen nach dem Werdegang und den Gründen dieses seltsamen

Bündnisses zwischen einer revolutionären Politik und einer philosophischen
Überzeugung fragen.

4.

Der Atheismus hat schon in den Anfängen der russischen revolutionären

Bewegung eine Rolle gespielt. Gerade über der Frage, wie weit das
atheistische Bekenntnis in das politische Programm einzufügen sei, ist es

zum Zerwürfnis zwischen Bakunin und den europäischen Sozialisten
gekommen. Bakunin trennte sich von ihnen und gründete 1869 seine eigene
Organisation, den „Internationalen Bund der Sozialdemokratie". § 1 der
Statuten lautete: Der Bund ist atheistisch.

Lenin forderte 1995 die Trennung von Staat und Kirche, aber „um
mit rein ideellen Waffen gegen den religiösen Nebel ankämpfen zu können;
denn für uns ist der Streit der Ideen keine private, sondern eine allgemeine
proletarische Angelegenheit". Damit verließ er den Boden des Marxismus.
Denn Marx sah nirgends Kämpfe gegen religiöse Lehren vor. Sein
Programm ist klar: Staat und Kirche werden getrennt, die Religion wird
Privatsache, als solche aber soll sie unbehelligt bleiben. Daher ist der echte

Marxist areligiös, nicht antireligiös wie der russische; für den echten Marxisten

ist die Religion neutrales Gebiet, nicht Feindesland wie für den

Russen.

Nur bei dem jungen Marx, dem 30jährigen, finden sich einige freilich
sehr bösartige Ausfälle gegen die Religion. (Vgl. die Protokolle des

kommunistischen Arbeiterbildungsvereins im Archiv für die Geschichte des

Sozialismus und der Arbeiterbewegung, Bd. 8, S. 389.) Der klassische Marx
dagegen ist wie Mauthner ein „ruhiger Atheist". Das dynamische Gottlosentum

der Russen ist ihm völlig fremd. Marx war überzeugt, wenn man der
Kirche die staatlichen Stützen entziehe, so werde nicht nur sie selbst, sondern
die ganze Religion als ideologischer Überbau sofort zusammenbrechen, ohne
daß es noch eines Kampfes bedürfe. Gerade der Verlauf der russischen
Revolution hat das Grundirrige dieser Ansicht aufgedeckt. Er hat gezeigt,
daß die Weltgeschichte keine Geschichte von Interessen, sondern von Ideen ist,
und er hat weiter gezeigt, daß die russische Geschichte vorwiegend eine
Geschichte religiöser Ideen ist unt> wohl immer bleiben wird.

Es ist die Eigenart der Russen, daß bei ihnen sast jede Erscheinung des

kulturellen und oft sogar des politischen Lebens eine religiöse Färbung
erhält (man denke nur an die heilige Allianz Alexanders I.! Wo ist in der
neueren Geschichte Europas ein politisches Mächtesystem mit einem Ausdruck
bezeichnet worden, der dem religiösen Sprachgebrauch entliehen ist, und
wo hätte dieser Ausdruck gepaßt?). So ist auch der Atheismus unter den



294 Walter Schubart: Das russische Gottlosentum

Händen der Russen zu einer Bewegung geworden, die von einem religiösen
Pathos getragen wird. Daher seine Dynamik, die nicht aus kühlen
Erwägungen des Verstandes, sondern aus letzten Tiefen der Seele geboren ist.

Das zeigte sich etwa seit 1922, als sich trotz der amtlichen Ankündigung
des mechanischen Zeitalters das öffentliche Jnterefse mit unerwarteter
Lebendigkeit den religiösen Fragen und Diskussionen zuwandte, Banner mit
der Heilandsgestalt drängten sich zwischen die revolutionären Plakate, und

zur allgemeinen Überraschung wird der Kampf gegen und um die Religion
zur Kernfrage des russischen Umsturzes. Lenin nannte Gott den Erzfeind
der kommunistischen Gesellschaft, Lunatscharsky bekannte: „Wir hassen das

Christentum und die Christen; sie verkünden Liebe zum Nächsten und
Barmherzigkeit, was unseren Prinzipien zuwiderläuft". Im Leitartikel des

Besboschnik (Zentralorgan der Atheisten) vom 25, Mai 1930 heißt es sehr

deutlich: „Die Wetterführung des Kampfes gegen die Religion ist eine der

verantwortlichsten Ausgaben, Die Linie der kommunistischen Partei ist
eine Linie des entschiedenen und schonungslosen Kampfes gegen die

Religion". In das Statut der Partei wurde eine besondere Bestimmung, Z 13

aufgenommen, die jedes Mitglied zu antireligiöser Tätigkeit verpflichtet.
Nach dem Vorbild der mittelalterlichen Kirche wurde eine Index librorum
prohibitorum angelegt und auf ihm jedes Werk der Weltliteratur
vermerkt, das Gott erwähnt, ohne ihn abzulehnen. Dieser Index enthält
beinahe ein lückenloses Verzeichnis der menschlichen Metapysik von Tales bis
Fichte. So hat in den Augen der Räterussen der Bolschewismus schrittweise
den Charakter eines politischen und sozialen Kampfes zu verlieren und mehr
und mehr den eines Glaubenskampfes anzunehmen begonnen.

Es ist ungemein bezeichnend, daß gerade in diesem Punkt - und, wie
mir scheint, nur in ihm — Emigranten und Räterussen übereinstimmen.
Denn auch die Theoretiker der Emigration suchen und sehen in der
bolschewistischen Revolution einen religiösen Sinn, So schreibt W. Jljin: „Der
Kampf gegen die Religion ist das Tiefste und Bedeutsamste von allem, was
sich auf dem Boden des Rätestaates abspielt". Dieser Satz enthält keine

vereinzelte persönliche Meinung, sondern ist typisch für das Urteil der
führenden russischen Denker der Gegenwart über diese Frage und typisch für
den Russen überharrpt, Sozialismus oder Christentum — so hatte schon

Herzen das revolutionäre Problem formuliert, und für Dostojewsky, der
in den Dämonen mit erstaunlicher Hellsicht die Gestalt der bolschewistischen

Erhebung voraus sah, lautete es: „Mit Gott oder mit Satan". Es ging ihm
nicht um eine neue Verteilung des Bodens oder der politischen Macht,
sondern um eine geistige Angelegenheit. So frühzeitig wurde erkannt, dasz,

die revolutionäre Bewegung in Rußland ein Glaubenskampf, ein Kampf
um die letzte Frage ist,

(Schluß solgt,)


	Das russische Gottlosentum. Teil 1-4

