
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 17 (1937-1938)

Heft: 6

Artikel: Philosophie, Dichtung und Tragik. Teil I

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Englands Kampf um seine Weltgeltung 239

betrachte die Geschehnisse um Schanghai, wo — wie heute die Blätter
melden — der offene Kampf zwischen China und Japan ausgebrochen ist.

Abgeschlossen am 13. August 1937.

Philosophie, Dichtung unö Tragik.
Von Erich Srock.

HI>ir wollen unsere Betrachtung an das Buch von Emil Staiger „Der
Geist der Liebe und das Schicksal; Schölling, Hegel und Hölderlin"

(Frauenfeld und Leipzig, Huber sc Co.) anknüpfen. Der Grundgedanke
dieser wahrhaft bedeutenden Schrift ist, die drei Freunde in ihrer Tübinger
Stiftszeit zu schildern, als sie in fast ungebrochener geistiger Eintracht
innerhalb einer gemeinsamen Ideenwelt sich bewegten, darnach aber ihr
Auseinandergehen in verschiedene Geistesrichtungen zu verfolgen und daraus

das Wesen jedes einzelnen dieser drei Großen in der Abhebung
voneinander zu beleuchten. Tübingen bedeutete ihnen darnach ein jugendlich
hochgespanntes Lebensgesühl aus der Idee einer Einheit von Vollkommenheit

und Wirklichkeit. Sie lebten darin mit solcher Selbstverständlichkeit
dahin, daß dieses Zusammenfallen ihnen als schlichte innerliche Notwendigkeit

erschien, als unmöglich von der Wirklichkeit her widerlegbar. Höchstens

daß das Bewußtsein eines Widerspruchs in der Ungeduld liegen konnte, sich

noch eine greifbare Zeitspanne lang bis zum vollen Anbruch jener
Vollkommenheit vertrösten zu lassen. Mit dieser chiliastischen Trunkenheit
fühlten sich die drei Freunde sicher genug, der Welt förmlich den Handschuh
ins Gesicht zu schleudern. Von da schritten sie dann ins Leben hinein, und
alsbald begannen die beiden Philosophen „mit der trägern Wirklichkeit zu
unterhandeln", während der Dichter an der festgehaltenen Absolutheit jener
Einheitsidee verblutete. Schölling erscheint bei Staiger nahezu als einer,
der, statt mit der Kraft des Glaubens in der Schau der letzten Versöhnung
sich zu halten, die Gegenwart des Vollkommenen genialisch, aber mehr mit
einem leichtfertigen Virtuosentum sich zusammenphantasierte, in Philosophie

wie im Leben — um dann im Alter und zu spät „Ernst und Schmerz
des Negativen" als entsetzliche und heillose Wirklichkeit neu lernen zu müssen,

Hegel kommt beinahe noch schlechter weg. Er wird als derjenige dargestellt,
welcher unter Hölderlins Sonne einen Augenblick erwärmt, dann aber alles

Individuelle und Lebendige ohne Mühe in sich erwürgt und begräbt, weil
ihm die inneren Gegenmächte, die ihm solches Tun hinlänglich erschwert
hätten, ja weil ihm in einem tieferen Sinne das Schicksal selbst gebricht,
„Auf die Kunde von seinem Ruhm meinten die ferneren Freunde erstaunt:



240 Erich Brock

,Dcis hätten wir vom Hegel nimmer gedacht', und erinnerten sich seiner als
biederen, jovialen Gesellen, der kncipcnhaftes Behagen schätzte, und alle
dem großen Durchschnitt werten harmlos-robusten Züge aufwies. Wären
sie ihm wieder begegnet, ihr Staunen hätte sich noch vermehrt. Denn sein
Äußeres blieb sich gleich, nahm eher philiströsere Formen an und verblüffte
manchen, der das Genie der /Phänomenologie' und der ,Logik' zu sehen

wünschte, .." Hegel konnte Wohl später noch einmal, als er mit Hölderlin
wieder in Frankfurt zusammentraf, einen neuen Anlauf persönlich
gespannter Geistigkeit nehmen. „Hegels Frankfurter Schriften, die Gedichte
und die tiefe Beseelung seines philosophischen Weltbildes verkünden in
beredtester Sprache, wie sehr sein schweres und trockenes Wesen diese Freundschaft

von neuem beschwingte. Nicht als ob er irgendwie sich selber
aufgegeben hätte. Er blieb der ruhige Verstandesmensch, der gerade als solcher

Hölderlin wohltat." Aber nachdem Hölderlin ihm entschwunden war,
erstarrte Hegel immer tiefer. „Hegels schwere, von Ungesagtem trächtige
Sprache hat ihm in den früheren Werken oft gewaltigen Ausdruck verliehen.
Doch immer leichter beugt er sich dem Joch des Schicksals, und dic Sprache
des Herzens verstummt, dem höchsten Satz der Moral gemäß, ,die Schuld
und die Leiden dieses Herzens in ihm selbst begraben, das Herz zum Grabe
des Herzens zu machen', sich in jenes genaue Zentrum dcs göttlichen Willens
zurückzuziehen, wo alles Individuelle aufhört. Soweit zieht Hegel sich

zurück, daß man bei seinen späteren Schriften glauben möchte, das Grab
sei leer. Denn solche Gegensätze zu tragen, wie sie dieses System vereinigt,
ihre lebendige Spannung zu fühlen, ist jede menschliche Brust zu eng, Sie
aufzurollen und aufzuheben, bleibt bald genug die Tat des Gedankens ohne
Anteil der Existenz, In ungünstigerem Sinne gilt von Hegel das Wort
Jean Pauls, er sei nichts gegen das, was er gemacht, Man wende nicht
ein, dies sei nun eben das besondere Geschäft des Philosophen, Wenn schon
die Einheit von Leben und Werk beim Philosophen weniger fühlbar sein

mag, wenn er gleich der Neutralität des Gedankens bedarf, um sein strenges
Gebäude aufzuschichten, so sind doch Fichte und Schölling etwa, um nur
benachbarte Geister zu nennen, höchst existentielle Denker gewesen, gestählt
von der Autonomie der Vernunft, bedrückt von der mystischen Schwermut
des Daseins, Hegel freilich hätte Gott sein müssen, um seine Idee zu leben.
Dem Menschen blieb es vorbehalten, wie Kierkegaard sagt, als
phantastisches Quodlibet' am Schreibtisch zu sitzen und zu schreiben, was man
selbst nie getan hat. Persönliches scheint nur anzuklingen in den Briefen,
Gedichten und theologischen Schriften der Tübinger, Berner und Frankfurter

Jahre, solange Hölderlin nahe ist, als er, vom Geiste dcr Liebe
ergriffen, vom Hauch ekstatischen Lebens berührt, vielleicht dcr eigenen
Schwäche bewußt, in der gesamten deutschen Philosophie als erbittertster
Gegner alles Erstarrten und Toten ausstand. Schon die Phänomenologie
des Geistes' zeigt das Erlöschen seiner Person in göttlich blinder Justitia,
wenn auch dieser Untergang selbst wie fern grollender Donner noch nach-



Philosophie, Dichtung und Tragik 241

hallt. Wenn die Auseinandersetzung mit den Gestalten dcs Lebens,
Unglück, Ehrgeiz, Romantik, Kampf, dennoch in solchem Ausmaß gelang, dankt
dies Hegel mehr als andere dem reichen Schatz geprägter Weisheit, den

die Jahrhunderte statt seiner erlitten und ihm als dem größten Verwalter
zu Füßen legten. So hat er Schöllings Enthusiasmus, so Hölderlins
tragisches Schicksal ad acta gelegt. Er selbst aber blieb in seiner init zunehmendem

Alter mehr und mehr hervortretenden philiströsen Behaglichkeit
unangefochten," Zugrunde liegt dieser Entartung weitgehend „der Wahn, daß
der sittliche Wert reiner, unter endlichen Wesen immer abstrakter Objektivität

dem heroischen Wagnis überhaupt irgendwie vergleichbar sei,"
Demgegenüber nun sammelt sich alles Licht, alle Absolutheit auf

Hölderlin, den Mann dieses Wagnisses, der sich selbst und sein blutwarmes
Leben als Pfand seines Gedankens einsetzte. Auch er crgriff das Wesen des

Negativen, die furchtbare Härte der unvollkommenen Wirklichkeit theoretisch
nicht — das wird in ausführlichen vergleichenden Zcrglicdcrungcn dcs

Begriffs vom Tragischen bei ihm wie bei den beiden Tübinger Frcundcn
dargelegt. Hier bei Hölderlin zeigt sich diese Unfähigkeit auch praktisch
besonders stark in dem Drama „Empcdokles", das trotz mehrfacher und immer
vertiefter Anläufe doch niemals zum Abschluß gelangte, cbcn weil die

Gegenspieler des Helden, die den Widerstand dcr ungeistigen sinnlosen Welt
verkörpern, niemals Gestalt und Leben gewinnen konnten, wodurch dem

Ganzen der eigentliche dramatische Antrieb vorenthalten blieb, „Es gibt
sür Hölderlin kein Dasein, das nicht des Geistes Hauch besecltc, Gott hält
das Leben in seiner Hand, ,wie an Seilen golden gebunden', nach dem
Wort der Patmoshymne, So nennt er auch als Fundament der Tragödie
die Anschauung der ursprünglichen Einigkeit, Der wahre tragische Dichter
aber lebt in jener entsetzlichen Mitte von Gott und Tcusel, Sinn und
Unsinn, Freiheit und blinder Notwendigkeit, wo es niemals ganz gewiß ist,
welcher von beiden der mächtigere sei, Von jener faden Erbaulichkeit, die

ohne den Ernst des Negativen das Leben Gottes als ein Spielen der Liebe
mit sich selbst anspricht, ist Hölderlin bald weit entfernt. Er empfindet die

rätselhafte Verwirrung nicht minder heftig als etwa Kleist," Aber er ist

unscihig, dem Negativen ins Angesicht zu schauen, bei ihm zu verweilen.
„Bei dem der reinen Innigkeit am fernsten stehenden Charakter (im ,Emve-
dokles'), bei Strato oder Hermokrntes, vermochte Hölderlin nicht so lange
zu weilen, um dem Gegner des Helden volle dramatische Wucht zu geben."
Zutiefst kommt das daher, daß es für Hölderlin überhaupt nichts schlechthin
Böses, das heißt durchaus Geistentblößtes gibt, sondern daß „das einzige
,Nefas', das er kennt", geradezu am andern Ende der Wertreihe steht, und
„Übermaß der Innigkeit, eine erhöhte Fühlbarkeit dcs göttlichen Lebens ist;
in dem durch sie entfachten Streit umfaßt die Gottheit Freund und Feind.
Wie sollte da der Seher sich entschlossen auf eine Scitc stellen?" Hölderlin
selbst aber, so sehr er in seinen Gedichten immer wieder sehnsuchtsvoll das
Glück des greifbar beschlossenen Lebens preist, schwankte doch nicht, sich zum



242 Erich Brock

Opfer für das Übermaß der Innigkeit, das ihm eben doch wesentliches
Menschenschicksal schien, zu geben.

Wie man sieht, werden die Akzente in diesem Buch mit Schärfe
gesetzt, und das ganz bewußtermaßen. Dieses Bewußtsein geht eben auf letzte

sachliche Gegensätze; — wenn nach unseren Anführungen vielleicht der
Anschein entstehen konnte, es habe stellenweise fast etwas wie eine Persönliche
Gereiztheit die Feder geführt, so liegt das wohl daran, daß in unserem
kurzen Bericht natürlich das besonders Kennzeichnende und Überraschende
stark herausgehoben werden mußte. Selbstverständlich findet ein Geist vom
Range Staigers anderwärts auch die Steigerungswörter positiver
Richtung, die einem Hegel einfach gebühren. Und was er nach Ja und Nein
überlegt hinsetzt, ist sorgfältig belegt. In der „Neuen Zürcher Zeitung" ist
Fritz Medicus diesen Belegen mit Genauigkeit nachgegangen und hat einige
davon in ihrer Stichhaltigkeit angefochten. Von der andern Seite sind oann
wieder Gegenbedenken erhoben worden. Es kann sich hier also nicht darum
handeln, diesen Weg noch einmal zu gehen, umso mehr als wir hinter diesem

Streit eine tiefere dialektische Bedeutsamkeit zu erkennen glauben. Zwar
wollen wir nicht verhehlen, daß wir einige Einzelwertungen vermutlich
auch nach Durcharbeitung des von Staiger in Bewegung gesetzten Stoffes
anders vollziehen würden. Es will uns von vornherein nicht ganz in den

Kopf, daß ein großer Denker aus fremden Erlebnissen, fremder Exi-
stentialität eine Philosophie von dieser Würde und von dieser Dringlichkeit
hätte hinstellen können. Und wenn gerade diese letzteren nur den Werken

Hegels aus dem zweiten Drittel des Lebens zuerkannt werden sollen, so

ist uns wieder der Gedanke nicht ganz realisierbar, daß jene Dringlichkeit
nicht hauptsächlich an dem eigenen Lebensablauf und vielmehr gänzlich
an der Berührung mit einer fremden Inständigkeit des Geistes und Lebens
gelegen haben solle. Soweit aber die Formulierungen Staigers ein
gerechtes Gericht vollziehen, so müßte man doch wohl wieder einen Bezirk
abgrenzen, wo die Befruchtung durch das Erleben Anderer, wo das
stellvertretende Leiden von Vorzeiten, von schweigenden Vorkämpfern, von
Geistern, denen kein Gott zu sagen gab, was sie leiden — eine berechtigte,
organische, unentbehrliche Rolle spielt. Was wäre alle Kunst, alle
Geistesdeutung ohne Einfühlung, ohne die Möglichkeit, theoretisch und im Geiste

unwirkliches Leiden und Kämpfen zu erleben, ja ohne ein gewisses
Schmarotzertum an den ungemünzten Ergebnissen, für die Andere den vollen Preis
gezahlt haben? Aber natürlich ist das fruchtbarerweise nur möglich, wo

fremdes Sicheinsetzen, Dulden und Uberwinden mindestens von eigenem
her, wenn es auch anders gelagert ist, assimiliert werden kann; aus reinem
Phantasieren entstehen auch für den Künstler und Denker im tiefsten Sinne
nur Lumpereien. Da aber bei Hegel auf jeden Fall Dinge sind, die man
nicht auf der Straße findet, da andererseits im ganzen deutschen Idealismus
eine gewisse Neigung zu freibleibender Schönseligkeit nicht zu leugnen ist

(am deutlichsten unter den größeren Geistern bei Schleiermacher und Wil-



Philosophie, Dichtung uud Tragik 243

Helm von Humboldt) — so würde es sich also, wollte man diese Blickrichtung
in den Vordergrund stellen, darum handeln, diese verschiedenen Bezirke bei

Hegel voneinander abzugrenzen. Zweifellos wäre es eine ungemein
interessante, aber sehr weitschichtige Arbeit, einmal in Hegels Geistes- und
Begriffsentwicklung den sinnvollen Verfestigungs- und den sinnwidrigen
Erstarrungsprozeß im einzelnen voneinander zu scheiden.

Aber, wie gesagt, es handelt sich für uns hier nicht darum, mit Staiger
um Schattierungen zu feilschen, sondern wir möchten versuchen, die tiefere
ideelle Gegensätzlichkeit herauszuschälen, welche Staiger, dessen letztes Ziel
kein philosophisches, sondern ein literargeschichtliches ist, nur halb
ausgesprochen zu Grunde liegen läßt. Uns aber geht es hier, schroff gesagt, nicht
darum, ob Hölderlin der Folgerichtige und Hegel und Schölling die
Verräter waren — sondern ob der D i ch t e r als solcher jenes ist, der

Philosoph als solcher dieses. Eine derartige grundsätzliche Scheidung

mag heule in einem Zeitalter, wo das Sowohl-Als-Auch des Entivick-
lungsdenkens, trotz aller Reaktion der Gegenwart dagegen, uns doch noch

sehr tief im Blute sitzt, befremdlich erscheinen. Aber Staigcr selbst hat,
wenngleich sie hier nicht im Mittelpunkt seines Interesses steht, Mut und
Willen zur Schroffheit solcher Entscheidung, ja auch sie eindeutig mit
Wertvorzeichen zu versehen. Er sagt: „Beide, Hegel und Schclling, haben ihr
Leben der Philosophie gewidmet, wo sie im höchsten Maße der Distanz,
der sachlichen Kühle und Schärfe bedurften, die Hegel gegen die spekulativen
Schwärmer stets so entschieden vertrat. Wem aber noch in unserer Zeit
der Dichter eine höhere Stufe im Reick) mcnschlichcr Werke bedeutet, wird
sagen, daß ,des Vaters Strahl' nicht ihr ganzes Wesen entzündet habe,
und sich mir umso tieferer Scheu dem Dritten zuwenden, Hölderlin, dieser

Gestalt mythischen Glanzes, der ohne die Klinge von Schöllings Intellekt,
ohne den breiten Schild von Hegels Phlegma, schutzlos dem unendlichen
Ansturm des Gefühls ausgesetzt war, gleich einer Muschel bebte und sang unter
dem Schwingen der ewigen Liebe, der die Sprache dcr Götter verstand, aber
nie der Menschen Wort, und nichts auf dieser Welt zu tun fand als das

Innig-Reine zu preisen und, ein Opfer des Schicksals, zu fallen. Was bleibt
weiter von ihm zu sagen, auf dessen Leben nicht der kleinste Schatten des

Gemeinen ruht, der bis zum Wahnsinn die Schmerzen trug, welche die

andern klar formulierten, und so allein die große Idee mit erschütternder
Treue zu Ende lebte?"

Man sieht, wie Staiger hier den tiefen Unterschied zwischen Hölderlin
und den beiden Philosophen außer aus der Einzigartigkeit Hölderlins, den

er in allem mit diesem mythischen Glänze umwebt, doch sehr deutlich und
im Mittelpunkt aus dem verschiedenen Geschäfte beider ableitet. Hölderlin
ist eben derDichte r, ja das Urbild des Dichters in seinem Ausgesetztsein

gegenüber dem unendlichen Ansturm des Gefühls, und als solcher der
Vertreter einer höheren Stufe im Reich menschlicher Werte, Schölling und
Hegel aber bedürfen als Philosophen in höchstem Maße dcs Abstandes, der



244 Erich Brock

sachlichen Kühle und Schärfe, und damit finden sie eine gewisse positive
Rechtfertigung für das, was dann für Staiger zwar ihr Versagen bleibt,
aber doch weithin ihr fach- und einstellungsbedingtes Versagen. So ist hier
ein echt dialektischer Gegensatz angeschlagen, dcr sich weiterhin enthüllt,
sobald wir den Blick nicht auf Mittel und Zweck, sondern auf das Welt -

gefühl des Dichters und des Philosophen richten.
Der Dichter, wie der Künstler überhaupt, nimmt seinen Standort

zunächst und hauptsächlich in dem sich als einheitlich darbietenden Gewebe
aus allen Seins- und Wertgegensätzen, das in der Mitte zwischen den

Prinzipien sich ausdehnt und das wir die Wirklichkeit nennen. Die Prinzipien
felbst hat er wesentlich nur soweit im Auge, wie sie in die „Wirklichkeit"
eintreten. Diese braucht hier nicht philosophisch zergliedert zu werden, es

genügt, sie so zu lassen, wie sie sich dem Dichter mehr oder weniger aktiv
auferlegt. Er fühlt sich ihr aus diesem Verhältnis heraus verhaftet, sie ist
ihm der Umkreis seines Lebensbezirkes, er nimmt sein Schildern und
Deuten, fein Einschätzen, Anerkennen und Verwerfen aus ihrer Hand
entgegen. (Selbstverständlich besagt dies Gefühl des Hinnchmcns nichts
dagegen, daß es sich in einer tieferen Schicht dabei um ein Handeln, ein
Gestalten handelt — wie ja z. B, auch in der Religion eine unüberbietbar
gesammelte Aktivität die Form unbedingter Hingabe annehmen kann.) Zwar
kann der Dichter nur im Falle eines kurzen Aufflammens, für das sich die

Wirklichkeit in blendenden Visionen bald verzehrt, den noch so unausdrücklichen

Glauben an ein Festes ganz entbehren. Aber dies Feste wird ihm in
der Wirklichkeit beschlossen bleiben. Als Selbstgesetzlichcs und Selbstmächtiges

tritt es dem Dichter nur ahnungsweise anklingend, oder nur wie
eine Tiefe der Wirklichkeit selbst entgegen. Ginge es ganz offen in diese
absolute Selbstmacht ein, so wäre damit die Spannung zwischen den Gegensätzen,

in welcher der Dichter lebt und schafft, zerstört, die sinnlich gestaltbare

Wirklichkeit überhaupt aufgelöst.
Der Philosoph ist auch an die Wirklichkeit gebunden, aber in anderer

und für vorläufige Betrachtung weit schwächerer Weise als der Dichter,
Dem Philosophen ist Mißtrauen und Vorbehalt gegen die sich unmittelbar
dem Blick stellende Wirklichkeit das Erste, was sogar ihn soweit führen kann,
dieser Wirklichkeit fchroff entgegenzutreten. Die Wirklichkeit dient ihm nur
dazu, in ihr Hinweise über sie hinaus aufzufinden, welche dann als
Prinzipien rückwärts ihr zugrunde gelegt werden. Denn die Prinzipien werden
in irgend einem Sinne von dem Philosophen als „a priori" gedacht. Auf
sie richtet er sich vorzüglich. Und wenn der Dichter mit wesenhafter
Vorspiegelung uns Ganzheiten herzaubert, dic sich in einem begrenzten
Wirklichkeitsausschnitt scheinbar rein aus diesem selbst heraus runden und
uns die Ganzheit eines Unendlichen sinnbildlich antönen — so richtet
sich der Philosoph osfen und unmittelbar aus die Ganzheit des Unendlichen,
Er sucht eine Gestaltungs- und Darstellungsweise, welche bei aller menschlichen

Unzulänglichkeit und Lückenhaftigkeit doch das Ganze des Seins um-



Philosophie, Dichtung uud Tragik 24S

faßt. Diese Weise ist d a s S y st e m. Der Philosoph im engeren Sinne ist,
bewußt oder instinktiv, ausführend oder andeutend, immer systematisch.

Ein Beispiel, aus dem gewaltigsten Bezirke des Dichterischen
genommen, mag uns die Kernerscheinung desselben innerhalb dieses Gegensatzes

näher freilegen. Es ist natürlich auch durchaus denkbar, einen
Philosophen zum Gegenstand einer Dichtung zu machen; und ebenso wird man
nicht das Dichterische, vollends nicht überhaupt das Lebensmäßige von der

Philosophie ausschließen können. Sicher ist trotzdem, daß Goethes „Faust"
(I. Teil) seinen Charakter als Dichtung, welche nirgends etwas
Philosophisches auch nur augenblicksweise freigibt, weitgehend dadurch so

zumittelst auferlegt, daß Faust im Grunde kein Philosoph ist. Das Lebensmäßige

überwiegt bei ihm von Anfang an entscheidend. Er ist schon vor
der Verwandlung einer, der leben, besitzen will, mit dem Ganzen zeugend
umgehen; — nicht aber in einem enge reu Sinne denken und
erkennen. Für ihn ist, echt heidnisch-renaissancehaft, Denken und Erkennen
nur innerhalb des Lebens, eine Verstärkung des Lebens. In dem
Selbstgespräche, den Gesprächen mit Mephisto nnd dessen Belehrung an den

Schüler, also den Auftritten, die das Drama eröffnen, wird nur das
Lebendige des Denkens gesucht, dies nur an jenem gemessen — und vor
allem wird auch das Lebendige an sich gesucht; Faust will Befriedigung,
Gefühl, Intensität, Ausfüllung, sinnliche Greifbarkeit. Er will nicht
verzichten und entbehren — und diese UnWilligkeit ist so ungestüm, so un-
reflektiert, so ohne Auseinandersetzung mit Prinzipien, daß daraus die

Brutalität seines Besitzwunsches Gretchen gegenüber, den er nach der ersten

flüchtigen Begegnung mit ihr Mephisto herrisch ins Gesicht schleudert,
absatzlos verständlich wird. Die Wandlung durch den Zaubertrank braucht
nicht tief zu sein, Faust ist kein im eigentlichen Sinne geistiger Mensch (dies
ohne Werturteil gedacht). Das Wort von den zwei Seelen in seiner Brust
wird ihm nicht zum Problem, nicht zum Ausgangspunkt eines immer
erneuten, zur Dialektik und Vereinigung führenden Kampfes zwischen Geist
und Leben, wie er den Philosophen ausmacht. Und im Fortgang wird klar,
wie alles Denkerische noch weiter zurückweicht und sich von selbst im rein
Lebendigen löst. Äußerlich zeigt sich das darin, daß Faust in einer uns
erstaunenden Weise die geringste Übersicht über die äußere Situation von sich

fernhält. In „Wald und Höhle" leuchten die Anfangsmotive noch einmal
auf, aber immer mehr lebt Faust in dem, was den Augenblick prall erfüllt,
und wovon der nächste bereits nichts mehr weiß; Das Leben ist ohne
Konsequenzen und unsystematisch, es ist mit äußerster Verdichtung immer im
Nun. Glück geht absatzlos in Unglück über, jenes ist zwingend nnd dieses

ist zwingend, im Augenblick absolut und auswegslos, es besteht keine
Möglichkeit, davor auszubiegen. Es gibt keinen deutschen Dichter, der von
weitem an Goethe herankäme, dies zu malen, dies berufungslos, brutal,
auf sich selbst gesammelt Süße und Herzzerreißende des Lebens — an
Goethe in seiner ersten Lebenshälfte, der nicht ideengläubig war, nicht an



246 Erich Brock

eine Selbstmacht der Ideen von außerhalb des Lebens her glaubte; und
darum ist auch der Schluß des II, Faust-Teiles so unbefriedigend und äußerlich,

— In dieser unbedingten Hingegebenheit ans Leben, in welchem Ideen
und Systeme nur eine relative Rolle spielen unter anderen lebendigen
Wirkmächten, gleicht Goethe dem andern absolut ursprünglichen und

ungemischten Dichter der Weltliteratur, Shakespeare. Wie dieser etwa im
„Lear", wirft er uns das Leben in seiner Wonne und seinem Grauen hin
und läßt uns ohne Lösung ins Milde und Allgemeine dastehen. In dem

ganzen Gedankenwerk von Faust ist nichts, was die Gretchen-Tragödie im
geringsten abschwächen könnte. Es ist kein Zufall, daß Goethe der große
Meister der Frauencharaktere war, die allerdings fast alle dies rein Lebensmäßige

haben und gelegentlich darin bis ins Dumpfe gehen, und die Wahl
von Goethes Gattin doch über alles Zufällige hinausheben.

Als Gegenbild von der andern Seite stehe einen Augenblick Kant da.

Er hier besonders erleuchtend, weil er auch dem deutschen Geist angehört,
welcher ja an sich viel mehr auf Sein, Haben, Einheit, Erfüllung abgestellt
ist. Kant ist das große Beispiel in Dentschland von Denken, Vermittlung,
Teilhastigkeit durch Denken und Vermittlung hindurch, Denkgegenständlichkeit,

bei der sich das Ich ruhig außer seiner selbst befindet. Georg Timmel
hat den Gegensatz Kant-Goethe in ähnlichem Sinne gerstvoll systematisiert ^).

Die Trennung von Geist und Leben ist eher bei den romanischen Völkern
beheimatet, derart, daß auf der einen Seite ein bis zum Starren gehender
Rationalismus herrscht, auf der andern das Leben ganz in sich selber
schwebt. Jene erste Hälfte romanischen Geistes liefert ein Beispiel, um das
Wesen des Dichterischen noch von der andern Seite her näher zu klären,
Corneille war ein Gleichstrebender des cartesischen Grundgedankens, wonach
das Gute, Vernünftige, Richtige irgendwie eine fast maschinell aus sich selbst

laufende Macht sei, eine im luftleeren Raum widerstandslos sich verrichtende
Spontaneität, In seinem „Polyeucte" strömt der Glauben wie Wasser klar
und ungehemmt aus sich selbst und deklamiert noch schön dazu. Die Frau
des Helden liebt ihren alten Geliebten in dem Augenblick ganz automatisch
nicht mehr nnd statt dessen ihren Mann, wo sie sieht, daß dieser achtbarer ist.

Im „Cid" wird erst das Leben durch die Ehre vergewaltigt, indem Chimcne
den Tod des Geliebten fordern muß, und dann die Ehre durch das Leben,
indem sie den Mörder ihres Vaters heiraten muß. Derlei gibt im letzten

nur sozusagen wider Willen Dichtung, als welche fast nur in der Schwebe
zwischen Natur und Absolutem gedeiht, und zumal keine Tragik. Dein stellen
wir hier Kleistens „Prinz von Homburg" gegenüber. In diesem Drama
zeigt sich uns eine reiche uud gegcnsatzrcichc Menschlichkeit, der alle rein
aus seinem Begriff fortschreitende Absolutheit des Geistes fernliegt. Der
Held ist voll Schwäche und Unterliegen, wo es ein Mensch sein muß; ein
Verhältnis, für das Kleist anderwärts den schönen Vers fand;

Kaut uud Goethe, München, Duncler K Hurnblot,



Philosophie, Dichtung und Tragik 247

„Die abgestorbne Eiche steht im Sturm;
Doch die gesunde stürzt er schmetternd nieder,
Weil er in ihre Krone greifen kann."

Nicht also in einer unmenschlichen Mechanik des Heroismus, aber in
lebendiger Überwindung ringt sich Kleistens Held dann doch noch zur Kraft
und Freiheit durch. Dies ist die Domäne der Dichtung, dies auch der einzige
Mutterboden echter Tragik, welche nur in der bis zuletzt beharrenden
Spannung des Menschlichen, nicht aber in einem unbehindert bei sich selbst

wohnenden Prinzipe möglich ist. Ja es ist nicht zuviel gesagt, daß Dichtung
und Tragik zwei in ihrem Umfang und Wesen aufs engste verknüpfte
Begriffe sind. Die Tragik ist es, die weithin eine Grenzmartc zwischen Dichtung

und Philosophie aufstellt, (Nicht umsonst kreist daher Staiger, dessen

Wahl getroffen ist, in seinem Buche unaufhörlich um die Idee dcr Tragik,
in der verschiedenen Auslegung der drei Tübinger Freunde — wohl wissend,
daß mit ihr die Sache bereits für Hölderlin entschieden ist.)

(Schluß folgt.)

Die Lanösgemeinöe in öer heutigen Zeit.
Von Hans Zopfi.

Hfls ein Überbleibsel aus ferner, grauer Vorzeit erscheint vielen unter^ uns die Landsgemeindc. Wir wissen, daß sie am Ansang der Geschichte
der Schweizerischen Eidgenossenschaft schon da war. In den Urständen
unserer Eidgenossenschaft trat die Landsgemeinde in das Licht der Geschichte

als Form und Wesen des Staates, Sie entsprang sicherlich in Schwyz und
Uri der Markgenossenschaft. Und die älteste Landsgemeinde unseres Landes,
die von Schwyz, dic im Jahre l848 zu Grunde ging, hatte ihre Wurzel in
der heute noch bestehenden Oberallmeindkorporation des alten Landes

Schwyz. Wir wissen auch, daß bei germanischen Völkern der Vorzeit der

Thing unserer Landsgemeinde entsprach; wie bei uns, so hatte auch dort
nur der Freie und Gleichberechtigte Stimme und Wort, Wir wissen auch

vom großen Landesthing der Isländer, dieser Emigranten aus dem königlich

und christlich gewordenen Norwegen, die die bäuerliche Demokratie der

Germanen auf die Insel Thüle retteten. Aber es scheint doch vielleicht
etwas abwegig zu sein, die Landsgemeindc als ein ausschließlich
germanisches Erbgut zu bezeichnen. Ganz abgesehen davon, daß die freien
Rhätoromanen Bündens seit Jahrhunderten Landsgemeinden kennen, war
z, B, die Versammlung des athenischen Volkes sicherlich eine Landsgemeinde,
Verkörperung der reinen Demokratie, Aber den historischen, reinen Demokratien

war die rousseauische Idee ganz fern und fremd, wonach „Jeder,
der Menschenantlitz trage", gleichberechtigter Bruder und souveräner Bürger


	Philosophie, Dichtung und Tragik. Teil I

