
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 17 (1937-1938)

Heft: 3

Artikel: Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


132 Emil Staiger

behauptet freilich, alles zur Senkung der Ausgaben unternommen zu haben.
Sie war auch imstande, in sechs Jahren, von 1929 bis 1935, ihre Betriebs«
ausgaben um 14,5 «/» zu senken. Im Vergleich zu den amerikanischen Bahnen,

von denen einzelne in halb so viel Zeit ihre reinen Transportkosten
um 40 bis 50 «/« herabdrückten, ist das allerdings nicht überwältigend.
Zwischen 1913 und 1935 nahmen die Gesamtausgaben der schweizerischen
Bundesbahnen um 76,8 °/« zu, die Aufwendungen für das Personal erhöhten
sich trotz starker Abnahme des zahlenmäßigen Bestandes um 92,3 «/«, der
Zinsendienst vollends wuchs ganze 136,44 °/«. Infolgedessen häuften sich

die Fehlbeträge, die Tarife konnten nicht generell erniedrigt werden,
wodurch die Wettbewerbsfähigkeit des Betriebs geschädigt und beeinträchtigt
wurde, (Schluß folgt,)

Deutsch-Schweizerische Zreunöschast im Geistes-
lebend

Von Emil Staiger.

^ir haben uns zu einer unzeitgemäßen Betrachtung versammelt. Und
wir sind entschlossen, diese Betrachtung auch in jedem Sinn unzeitgemäß

durchzuführen. Es ist nämlich nicht die Rede von dem, was heute
die Gemüter erregt, wenn das Verhältnis zwischen Deutschland und der

Schweiz zur Sprache kommt. Sondern es ist die Rede von einer Freundschaft,

die Jahrhunderte galt und heute wertvoll ist wie je, von der Freundschaft

des schweizerischen Geistes mit dem deutschen Geist, die jenseits der

Zeitgeschichte wirkt, deren Segen wir genießen, ob wir sie nun verleugnen
oder ob wir sie wissen und gestehen.

Schon viel ist darüber geredet worden. Und ich kann nicht hoffen,
sehr viel Neues zu dem längst Gesagten und Bekannten beizutragen. Es
ist uns auch nicht darum zu tun. Sondern wir halten es nur für wichtig,
eben jetzt zu wiederholen, was früher selbstverständlich schien, was
G. Kellers und C. F. Meyers Uberzeugung war, was wir aus dem
schweizerischen Geistesleben niemals tilgen können, ohne uns selber aufzugeben.
Wir meinen es nicht anders als so, wie wenn ein Deutscher und ein
Schweizer sich von einer aufgeregten politischen Diskussion zurückziehen
und in der Stille, am Ufer des Sees vielleicht bei einem Glase Wein von
der alten Liebe sprechen, die ihre eigene, im tiefsten unanfechtbare Wahrheit

hat. Beide können nicht viel sagen, was der andere noch nicht wüßte.
Aber es tut wohl, gerade jetzt, in ruhigem Gespräch, köstlicher, von den

meisten nur vergessener Dinge zu gedenken.

') Vortrag, gehalten am 2l. Mai auf Einladung der Deutschen Studenten«
schuft in Zürich.



Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben 133

Das Thema nötigt uns, den deutschen Geist vom schweizerischen zu
sondern, eine Scheidung, die nicht anders als gewaltsam ausfallen kann.

Auf alles Fließende des lebendigen Lebens müssen wir verzichten und das
Deutsche, wie es den Schweizer eigenartig fremd berührt, dem
Schweizerischen entgegenstellen, wie es der Deutsche in einer nicht minder
summarischen Art zu sehen Pflegt.

Doch wieder droht sich die Politik in unsere Betrachtung einzuschleichen.
Denn die Eigenart des schweizerischen Geistes hat man gerade aus seiner
Staatsidee zu erklären versucht. Offenbar mit Recht! Und dennoch glaube
ich, daß es möglich sei, sein Wesen auch in anderm, durchaus unpolitischen
Sinn zu bestimmen.

In der Stufenfolge der Werte, welche der Schweizer anerkennt, steht
die Lebenstüchtigkeit immer an der ersten Stelle, Was bei uns geschätzt

sein will, hat sich auszuweisen vor dem Forum der praktischen Öffentlichkeit,

„Wie wirst du mit dem Leben fertig? Wie schlägst du dich durch?"
Das ist die Frage, die man zuerst an den Menschen stellt. „Was wirft das
ab? Wie wirkt sich das im Leben des Ganzen aus?" Das ist die Frage,
die man bei jeder, auch bei der geistigsten Leistung erhebt, als verstünde sich

das von selbst.

Solche Lebenstüchtigkeit ist die Tugend des kleinen Landes. Bei uns
ist alles übersichtlich. Für überschwängliche Pläne ist uns der Raum von
vornherein verwehrt. Wir können uns nicht in Träumen einer unerhörten
Zukunft wiegen. Und sofern wir nicht nur dem Namen, sondern dem Wesen
nach Schweizer sind, leiden wir auch nicht daran, sondern bekennen uns zu
dem Glück, in der Beschränkung Meister zu sein. Und so ist das anschaulich
Begrenzte unser Schicksal geworden.

Ob aber ein solcher Boden für das Leben des Geistes günstig sei, ist

fraglich. Es sieht zunächst nicht danach aus. Der Geist, das Schöne wie
das Wahre, entzieht sich jedem Dienst und Anspruch, ist unnütz und
verschwenderisch und schweift ins Unvertrauteste aus. Wir aber halten es

lieber mit Antonio in Goethes „Tasso":

„Er ehrt die Wissenschaft, sofern sie nutzt,
Den Staat regieren, Völker kennen lehrt;
Er schätzt die Kunst, sofern sie ziert,..
Was gelten soll, muß wirken und muß dienen."

Unsere Dichter und Gelehrte scheinen damit einverstanden und fügen
sich aus freien Stücken. Ich brauche nur daran zu erinnern, daß
schweizerische Dichter oft einen bürgerlichen Beruf ausüben. Niclaus Manuel
war Architekt, Haller Arzt, Geßner Buchhändler, Gotthelf Pfarrer, Keller
Staatsschreiber. Der schweizerische Dichter braucht nicht nur vor der
Öffentlichkeit, sondern ebenso vor sich selbst den Ausweis, daß er dem materiellen
Kampf ums Dasein gewachsen ist. Er käme sich sonst als Zigenner vor,
als Spieler, Gaukler und Tagedieb. Und jene Künstler, die den Sprung



134 Emil Staiger

ins Unbewiesene dennoch wagten, ein Spitteler etwa und Jakob Schaffner,
verraten gerade durch eine überbetonte Abenteuerlichkeit, daß auch sie die

gültigen Werte nicht ganz losgeworden sind und sich vor ihrem unausrottbaren

schweizerischen Gewissen verteidigen müssen. Der sterbende Dichter
aber spricht in G, Kellers „Poetentod" die so ganz schweizerischen Worte:

„So löschet meines Herdes Weihrauchflamme
Und zündet Mieder schlechte Kohlen an,
Wie's Sitte war bei meiner Väter Stamme,
Vor ich den Schritt auf dieses Rund getan...
Dann laßt des Gartens Zierde niedermähen,
Weil unfruchtbar, die Lauben brechet ab!

Zwei junge Rosenbäumchen lasset stehen

Für mein und meiner lieben Frauen Grab!"

In Deutschland dagegen finden wir als wesentlichste Künstlergestalt
den heimatlosen Genius, den Schmerz und die unüberwindliche Angst, vom
Alltag angerührt zu werden und das Heiligste zu verraten, den Widerstand
gegen Amt und Beruf, da der Gebrauch die Seele ablistet, den Traum einer
fast unirdischen Freiheit und ungestörten Zwiesprache mit den Göttern oder

mit der Gottheit, deren Reich nicht von dieser Welt ist, Schiller, Hölderlin,
Kleist, Nietzsche — sie alle spähen an dem vorbei, was wir hier das „Leben"
nennen, und jeder harrt der großen Stunde der Berufung, da er „die Erde
verlätzt, weil er den Sternen verfällt". Und richtet sich das Mißtrauen
auch der breiteren deutschen Öffentlichkeit nicht gerade gegen Goethe, der
das Leben gemeistert hat? Stört es die Deutschen nicht immer wieder,
daß er in Amt und Ehren stand, während Kleist und Hölderlin darbten?
Denn der Deutsche will den „vates", den von einer sakralen Fremde und
Jenseitigkeit umwitterten Seher, der hienieden scheitern muß, um sein«
Echtheit zu beweisen.

Ich streife im Folgenden nur kurz die Wesenszüge des schweizerischen
Geistes, die Ermatinger in seiner Literaturgeschichte beschrieben hat. Sie
lassen sich auch von unserm Begriff der Lebenstüchtigkeit aus verstehen.

Wir haben keine Tragödie, Ein Drama haben wir einmal gehabt, das
Drama des Reformationszeitalters mit Niclaus Manuel an der Spitze.
Aber schon da erkennen wir das eigentlich Schweizerische wieder. Das
Drama ist auf Schweizerboden ausschließlicher als je in Deutschland in den

Dienst der politischen und religiösen Parteien getreten. Es ist satirisch;
der Bürger wählt den Stoss und führt dem Dichter die Feder. Ein Drama
gibt es auch heute noch, aber doch mehr als ergötzliches Spiel, je lokaler,
desto besser. Gerne sieht man den Ruhm eines alten Schweizers auf der

Bühne sich an und duldet sogar den traurigen Schluß. Oder das Dialektlustspiel

erfreut sich unermüdlicher Pflege, Dagegen ist die Tragödie dem

Schweizer beinah ganz verschlossen. Denn die echte Tragödie greift das
gegründete Leben selber an, bricht es in Stücke auseinander und offenbart



Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben 135

die Macht des Nichts, Die echte Tragödie ist tödlich. Welche Würde aber
kann das Tödliche in Anspruch nehmen?

Wir haben keine Philosophie, Martin Heidegger hat in Zürich — er
mochte wissen warum — die Geschichte von Thales von Milet erwähnt, von
dem ersten Philosophen, der abends den Himmel erforschen wollte und dabei

in den Brunnen fiel. Da sei eine Dienstmagd in Gelächter ausgebrochen
und habe gesagt: „Thales, du willst den Himmel erforschen, und siehst nicht,
was dir zu Füßen ist." „Diese Geschichte," fügte Heidegger bei, „enthält
einen Wesenszug der Philosophie. Philosophie ist etwas, womit man nichts
anfangen kann." Die meisten Zuhörer mochten glauben, er habe sich einen

Spaß erlaubt. Doch Heidegger sprach durchaus im Ernst. Die erhabene
Zwecklosigkeit sichert der Philosophie in Deutschland eine königliche Würde,
die ein Schweizer nur selten begreift. Achten wir nur einmal darauf, wie
Philosophie bei uns sich ausnimmt. Der Sinn metaphysischer Erörterungen
als solcher bleibt im Dunkel. Mau sieht darin ein Vorspiel für irgendeine
Lebenslehre, eine Ethik oder Staatstheorie. Diese greift man dann heraus
und läßt den Rest auf sich beruhen. So ist z. B, Hegel durch die
„Rechtsphilosophie" charakterisiert. Die „Logik" und die „Phänomenologie" als
solche kümmern den Schweizer kaum. Der schweizerische Philosoph tritt
meist in Personalunion mit dem Psychologen und Pädagogen auf. Ein Blick
in die Vorlesungsverzeichnisse unserer Universitäten genügt, um sich

davon zu überzeugen. Die Verbindung von Philosophie mit den praktischen
Wissenschaften Pädagogik und Psychologie ist zur stehenden Einrichtung
geworden.

Überhaupt ist das Pädagogische nun das Element des schweizerischen

Geistes. Unser Beitrag an die deutsche Bewegung ist Pestalozzis Werk.
Das Pädagogische durchsetzt unsere ganze Literatur. Und selbst, wo ein
Schweizer es nicht mehr erkennt, spüren es deutsche Geister noch. Hat
doch Hofmannsthal sogar an C. F. Meyers Gedicht „Der römische Brunnen"
das eigentümlich schweizerische Schulschmäcklein festgestellt. Die Erziehung
selbst ist wiederum mehr aufs Praktisch-Anschauliche aus. Formale
Bildung, wie sie Humboldt im deutschen Gmnnasium eingeführt hat, steht bei

uns nicht hoch im Kurs. Befürworter der antiken Sprachen haben bei uns
einen schweren Stand. Was fängt man an mit Latein und Griechisch?

Nach alledem könnte ein Deutscher glauben, daß in der Schweiz ein

durch und durch unmusisches Volk zu Hause sei. Sie wissen, daß das nicht
so ist. In einer Kunst zum mindesten haben wir große Meister
hervorgebracht und, wenigstens im letzten Jahrhundert, die Deutschen sogar weit
übertroffen, das ist die Epik und zumal die Epik in Prosa, Roman und
Novelle, wie sie G. Keller und I, Gotthelf am schönsten geglückt ist. Das
ist die schweizerische Kunst, dies klare Zusammenschauen der Dinge. Der
epische Dichter liebt das Leben und bejaht es ganz und gar. Der epische

Dichter steht sehr fest auf diesem Boden und sieht sich um. Er braucht eine

gründliche Sachkenntnis, ein solides Wissen um die Beschaffenheit seines



136 Emil Staiger

Gegenstandes, wie es der Tragiker nnd der Lyriker nicht im selben Maße
braucht. Und der epische Dichter ist der, der seinem Volk am ehesten einen
Dienst zu leisten imstande ist. Er schaut die verworrenen Dinge zusammen
in die Einfachheit des Bildes, er gibt das Volk erst ganz sich selbst, erweckt
ein höheres Bewußtsein seines Seins und seines Schicksals, wie es G. Keller
etwa im „Fähnlein der sieben Aufrechten" tat, nach seinen eigenen, wiederum

so durchaus schweizerischen Worten:
„Ich halte es für Pflicht eines Poeten, nicht nur das Vergangene zu

verklären, sondern das Gegenwärtige, die Keime der Zukunft fo weit zu
verstärken und zu verschönern, daß die Leute noch glauben können: ja, so

seien sie, und so gehe es zu... Kurz, man muß, wie man schwangeren Frauen
etwa schöne Bildwerke vorhält, dem allzeit trächtigen Nationalgrundstock
stets etwas Besseres zeigen, als er schon ist? dafür kann man ihn auch
umso herber tadeln, wo er es verdient."

Dies Letztere hat G. Keller dann im „Martin Salander" besorgt,
diesem Buch, das einer der feinsten Kenner des europäischen Schrifttums,
der Deutsche Hofmiller, als ein unschätzbares Kleinod bezeichnet hat, weil
es in seiner Eigenart als Politischer Roman eine sehr empfindliche Lücke
der deutschen Literatur ausfülle. Oder Gotthelf hat es besorgt im „Bauern-
spiegel", im „Anne Bäbi", in „Zeitgeist und Bernergeist", Werken, die alle
aus tiefster Sorge um das Volk erwachsen sind, so sehr, daß das Erzieherische

nicht immer, nach G. Kellers einprägsamem Wort, wie Salz im
Wasser aufgelöst ist. Aber das stört uns nicht so sehr. Was als das
Unerläßlichste gilt, die Solidarität auch des Dichters mit der Öffentlichkeit
ist gewahrt. Diese Dichter kann man bei Festen zitieren oder in Zeiten des

Unglücks sich ihrer mahnenden Worte entsinnen, Sie haben zu schaffen
mit alle dem, was uns von Tag zu Tag beschäftigt, und halten jener
Probe Stand:

„Was gelten soll, muß wirken und muß dienen,"

An dieser flüchtigen Skizze schweizerischer Geistigkeit muß es hier
genügen. Wenn in dem Gespräch der Freunde am Ufer des von Klopstock

gelobten Sees, das wir uns ausgedacht, nun der Deutsche genötigt wäre,
das Wesen des deutschen Geistes zu schildern, so würde er wohl nach Worten
ringen und die Antwort nicht gleich finden. Denn ist der deutsche Geist

nicht wesentlich unbegrenzt und unbestimmbar, verwirrend bunt und
vielgestaltig, immer werdend, nie vollendet, sodaß ihm mit einer knappen
Beschreibung noch größeres Unrecht geschehen müßte, als Schlagworte und

Definitionen ohnehin anzurichten Pflegen? Der so Bedrängte sähe sich nun
zunächst veranlaßt, aus seinem unbegrenzten Bilde des deutfchen Geistes
alles auszuscheiden, was zugleich auch europäisch ist. Er möchte das in
den Griff bekommen, was nun zweifellos nur deutsch, nichts anderes als
deutsch sein kann. Der klassische Goethe dürfte ihn also z. B. weniger
interessieren als der Verfasser des „Götz" und „Werther", Leibniz weniger als



Deutsch-Schweizerische Fremrdschaft im Geistesleben 137

Saut, Mozart weniger als Wagner, ohne Rücksicht auf die Liebe, die ihn
da oder dort hin zieht, und aus sein Urteil, das ihn dies oder jenes höher
schätzen lehrt. Denn nur so könnte das Gespräch in absehbarer Zeit einen

gewissen Abschluß finden.
Wäre nun das Bild des deutschen Geistes derart eingeengt, dann läge

es nicht mehr allzufern, etwas auszusprechen, was den Schweizer sehr
verblüffen müßte: „Die Deutschen lieben den Tod." Mit diesem Wort hat
Clsmenceau einmal seinen Haß gegen Deutschland erklärt. Der Haß geht
auf Kosten des Franzosen. Ein Deutscher könnte dasselbe sagen; aber er
spräche es anders aus. Und so steht es denn etwa auch im „Zauberberg"
von Thomas Mann, die Deutschen seien befreundet mit dem Tod; und
Goethe meint es ähnlich, wenn er von der Romantik spricht. Ja, der

junge Goethe hat dieser Liebe zum Tod in seinem „Prometheus" den

wunderbarsten Ausdruck gegeben:

„Wenn au« dem innerst tiefsten Grunde
Du ganz erschüttert alles fühlst,
Was Freud und Schmerzen jemals dir ergossen,

Im Sturm dein Herz erschwillt,

In Tränen sich erleichtern will,
Und seine Glut vermehrt.
Und alles klingt an dir und bebt und zittert,
Und all die Sinne dir vergehn,
Und du dir zu vergehen scheinst

Und sinkst.
Und alles um dich her versinkt in Nacht,
Und du, in inner eigenem Gesühl,
Umfassest eine Welt:
Dann stirbt der Mensch
Und nach dem Tod?
Wenn alles - Begier und Freud und Schmerz —

Im stürmenden Genuß sich aufgelöst,
Dann sich erquickt in Wonneschlaf —
Dann lebst du auf, aufs jüngste wieder auf,
Von neuem zu fürchten, zu hoffen, zu begehren!"

Wir hören diese Liebe zum Tod am herrlichsten in der deutschen Musik,
in Beethovens „Eroica", in den letzten Quartetten Schuberts, von denen

„Der Tod und das Mädchen" nur das deutlichste ist und des Meisters dunkle

Gottheit schon im Namen verrät, im zweiten Akt von Wagners „Tristan",
an dem man sterben zu können glaubt. Wir sehen die tödliche Gottheit in
der deutschen Tragödie beschworen, in diesen furchtbarsten Wagnissen des

Geistes, mit denen sich keine Dichtung eines andern Volks vergleichen läßt;
wir sehen die Reihe jener Gestalten, die ihre Bahn bis in den Tod oder
in den Wahnsinn verfolgen mußten, Kleist, Hölderlin, Schumann, Nietzsche;



13S Emil Staiger

wir hören aber die Liebe zum Tod auch in den sanfteren Klängen von
Novalis' „Hymnen an die Nacht", ja oft in dem bescheidensten Lied, in
jenem immer wieder ausgesprochenen rätselhaften Verlangen, ins flutende
Wasser zu tauchen und sich der weißen Nixe zu vermählen. Und was ist

diese Liebe anderes, als Ungenügen an dem, was ist, ein
qualvolldrängendes Begehren, die Welt gleichsam immer neu aus dem Nichts
zurückzugewinnen, das Unerhörte, Ungeschaute, wovon nur selige Ahnung
kündet, gewaltsam vom Himmel herabzureißen? Es gibt Künstler, die ihr
Werk so der Vollendung zu nähern hoffen, daß sie es behutsam feilen,
glätten und ins Rechte rücken, von Tag zu Tag bis es genug ist. Andere
aber schlagen das halbfertige Werk ergrimmt zusammen und fangen wieder
von vorne an und hoffen auf die Stunde, da auf einmal der große Wurf
gelingt. Dies Letztere ist der deutsche Weg und ist die deutsche Liebe

zum Tod.
So scheint der deutsche Geist, weil sein Entwurs so ungeheuer ist,

stets im Werden, niemals fertig. Und so sieht der Schweizer ihn auch.
Er spürt den leicht verletzlichen Anspruch dessen, der das Unmögliche will,
jenen Stolz, der Uneingeweihten als Anmaßung erscheinen muß, weil er
nichts Fertiges zeigen kann, sondern nur die Trümmer des großen Werks,
das nie und nimmer genügt. Dem deutschen Geist fällt sozusagen dic Rolle
des unbewiesenen Genies zu. Und so fühlt er sich denn auch, fühlt er sich

vor allem auch uns, dem Nachbarn gegenüber. Er sieht den Schweizer an
als den, der das Kleinere, Mögliche anstrebt, dies Kleinere aber vollendeter
darstellt, sich bescheidet und zufrieden, wo nicht selbstzufrieden ist. In Tagcn
der Erschöpfung mag ihm das beneidenswert erscheinen; doch in den Tagen
des Stolzes, da wieder ein Fetzen vom Himmel gerissen ist,, mag er sich,

wo nicht glücklicher, so doch größer und herrlicher dünken.

Mir scheint, das etwas verworrene Spiel von Zuneigung und
Abneigung läßt sich so einigermaßen verstehen. Es auszuführen, erübrigt
sich, Sie machen diese Erfahrungen selbst, da Sie als Gäste bei uns sind.
Denn wir halten mit unserer Meinung auch Gästen gegenüber nicht hinter
dem Berg, Immer wieder wird ein Schweizer von den Deutschen zu sagen

versucht sein, was mir jüngst ein Franzose gesagt hat: le» ackmirs,
mais ^« in? Iö8 äime pas." Und Sie entgegnen uns vielleicht: „Wir lieben
euch, doch wir bewundern euch nicht."

Dennoch ist auf diesem Grunde unter den Besten beider Völker eine

Freundschaft errichtet worden und muß auf diesem Grund die alte Freundschaft

stets erneuert werden. Freilich, eine strenge Freundschaft ist es, die

nicht auf der leichten Übereinstimmung von Lebensansichten und Gewohnheiten

ruht — auch solche Freundschaften halten sich lang, obwohl sie nicht
viel zu bedeuten haben — sondern die sich so erfüllt, daß jeder dem andern
einen Bezirk seines innern Reichs einräumt.

Es ist nicht leicht, in der Literatur Dokumente zu sinden, die von der

Freundschaft, wie fie hier skizziert ist, unmittelbar Zeugnis ablegen. Denn



Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben 139

jeder setzt das Erworbene gleich in feine eigene Geistigkeit um. Unter den

Proben, die wir bieten, hören Sie zwar von Hofmannsthal eine Würdigung
der schweizerischen Meisterlichkeit G. Kellers. Doch es dürste schwer sein,
aus dem Munde eines Schweizers eine ähnlich klare Würdigung des Deutschen

in unserm Sinn zu vernehmen. Denn da ist der Schweizer schamhaft,

und das Uberschwängliche verbirgt er gern im tiefsten Herzen. So
müßten wir das ganze Schrifttum des letzten Jahrhunderts übersehen, um
zu erkennen, wie dies Deutsche gleichsam untergründig mitströmt —: in
Bachofen, der der Spätromantik, in Jakob Burckhardt, welcher Schopenhauer

tief verpflichtet ist, im Ringen C. F. Meyers und G. Kellers um
die Tragödie, in Kellers Liebe zu Jean Paul, die oft bedrohlich überschwillt,
in Spittelers heroischem Werk, das in der Gestalt des Herakles gipfelt, des

todgeweihten, der Lächerlichkeit verfallenen, unbewiesenen Helden. Oder
mit fehr feinem Ohr müßten wir in den Briefen lesen, die Korrodi unter
dem Titel „Deutsch-Schweizerische Freundschaft" gesammelt hat. Laut haben
sich dic Schweizer nämlich lieber zu jenen Deutschen bekannt, die denselben
Weg wie sie, vom Dunkeln ins Helle gegangen sind, zu Goethe also, um
den einen Namen als Zeichen leuchten zu lassen. Doch wie auch in Goethe
der dunklere Ton noch bis zuletzt mitschwingt, so klingt er in den besten

Schweizer Künstlern als geheimnisvolle, unvertraute Lockung nach:

„Ich vergeh' das dunkle Antlitz nie;
Immer, immer liegt es mir im Sinn."

Denn wie könnte es anders sein? Wollten wir uns dem verschließen
und in Selbstgefälligkeit nur in der eigenen Sonne leben, wir wären wahrlich

bald am Ende, Alles Lebendige, jeder einzelne Mensch sowie ein ganzes
Volk hat seine besondere Gefahr, die Laster seiner Tugenden, mit dem Wort
der Madame de Stael zu reden. Kennen wir diese unsere Gefahr? Sind
wir nicht im Begriff, zu vergessen, daß jeder, der das Leben meistert, fchon
auf das Höchste verzichtet hat? Daß die Liebe zum Begrenzten und zum
Ordentlichen zugleich ein Mißtrauen gegen das Außerordentliche
einzuschließen droht? Ist unfer Geist noch elastisch genug, alles in Frage zu
stellen, unsere Seele noch bereit für jene göttlichen Erschütterungen, in
denen alles Bestehende wankt, um sich glorreich zu erneuern? Sind wir
noch entschlossen für das Untergehen und Auferstehen, in dem sich nach

Goethes und Hegels Wort der Geist, das Leben des Lebens, erfüllt? Für
das Stirb und Werde, in dem der Mensch allein mehr als ein trüber Gast
der armen Erde ist? Allzulange sind wir unser selber sicher, unbezweifelt,
unerfchüttert und befriedigt. Doch es ist kein Leben des Geistes, das es

sich leisten dürfte, auf die Hadesfahrten ins Gefährlich-Unvertrauteste zu
verzichten.

So bleibt die deutsche Liebe zum Tod uns unentbehrlich je und je.
Die Freundschaft mit dem deutschen Geist muß unsererseits unter dem

Wahlspruch stehen: „Den lieb' ich, der Unmögliches begehrt!" Dann werden



140 Emil Staiger

wir uns der Aufklärung, werden wir uns dem klassischen Goethe nach wie
vor verwandter fühlen. Doch um den Zauber der Romantik, die Hymnik
Hölderlins, den tödlichen Ernst der Tragödie werben wir: „Ich lasse dich

nicht, du segnest mich denn!"
Wir wissen, heute ist Deutschland mehr als je bemüht, Gestalt zu

gewinnen, seine Romantik zu vergessen und überzugehen in jene Sphäre,
welche die öffentliche Meinung allein als „Wirklichkeit" anerkennt. Auch
im deutschen Geistesleben wird die Wendung heute sichtbar. Ich nenne statt
vieler einen Namen, den Sie kennen, Hans Grimm, den Verfasser von
„Volk ohne Raum", In mehreren Aufsätzen hat sich Grimm über die Sendung

des Dichters geäußert. Er tadelt an der deutschen Dichtung eine

erschreckende UnWirklichkeit, ein Vorbeisehen an den dringendsten Aufgaben
der Nation, ein Versäumen der Pflicht, die dem Dichter aus der Arbeitsteilung

erwuchs — „Arbeitsteilung" sagt Grimm selbst; der Dichter ist
in seinen Augen dem Ganzen solidarisch verpflichtet nicht anders als der

Soldat und Bürger —; wo die Dichtung hätte halten müssen gleich einer
sammelnden Fahne, gerade da habe sie schmählich versagt; der Deutsche

vermöge aus seinem Schrifttum kein Bewußtsein der Totalität des deutschen

Zustands zu gewinnen.
Das ist in gewissem Sinne wahr. Und Grimm hat eine sehr

beherzigenswerte Meinung ausgesprochen. Doch für uns ist das nicht neu.
Die Solidarität mit der Nation, das Praktische, das Zusammenschauen
des öffentlichen Zustands in ein Bild, die größten Schweizer Dichter des

letzten, das müssen wir freilich sagen, des letzten Jahrhunderts haben dies

geleistet. Und wenn es schon ums Lernen geht, so dürften die Deutschen
in dieser Hinsicht eher der Schweiz verpflichtet sein, nicht in dem, was den

Gehalt betrifft, der ist für Deutschland sehr viel schwieriger und
ungeheurer, doch was die Haltung des Dichters angeht als des Sprechers seines

Volks.
Doch das heißt nicht, daß die Freundschaft mit dem deutschen Geist

sich heute am Vergangenen nähren müsse. Hans Grimm bedeutet einen
Weg. Und wenn wir dem deutschen Volk für sich mehr solche Dichter
wünschen möchten, wir freuen uns, daß über dem großen Ringen um
Lebenstüchtigkeit auch der andere todbefreundete Geist nicht ausgestorben
ist. Carossa lebt, der unter der Mahnung „Weihe dich einer Gefahr!"
aushält, Edwin Erich Dwinger weiß vom „Stirb und Werde" ganzer Völker
Unerhörtes zu erzählen. Ernst Jünger ist vielleicht der kühnste Mensch,
der je zur Feder gegriffen; wer freilich wagt es, sich der Bedrohlichkeit
seiner Erkenntnis ohne Vorbehalt und Rücksicht auszusetzen? Und der große
Erbe Kants, Martin Heidegger, lebt und schafft, der Einzige, dem es

vergönnt ist, an dem Dom der Metaphysik in großem Sinne weiterzubauen.
Wer seine Lehre von der „Freiheit zum Tode" und der „Freiheit zum
Grunde" in sich aufgenommen hat, weiß Bescheid um jenes Deutsche, das

wir aus dem Reichtum unseres Nachbars aufgegriffen haben.



Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben 141

Das Förderliche wird uns nach wie vor in Fülle dargereicht. Der
Geist geistet, wo er will, und kümmert sich nicht um die Schranken, die

der alte böse Feind, das Mißtrauen, aufgerichtet hat. Was haben diese

Männer in dem Besten, was sie bieten, mit Bedenklichkeiten des Tags zu
tun? Halten wir die Stirne frei, wo ein großer Atem weht.

Volttische Rundschau
Schweizerische Umschau.

Ein Iahrhunöert Selbstversorgung mit Salz. ^ Zum GrunösStzlichen Arbeits»

losenverflcherung. X Vie .Erledigung' öer Zreimaurerinitiative. ^ Eine Verletzung
öer Versammlungsfreiheit. ^ wie man flch öie .geistige Lonöesverteiöigung'

vorstellt.

In einer Diskussion über die Bedeutung der Einwanderung wurde unlängst
die These aufgestellt, die Einwanderung habe sich bei uns stets im Sinne der
Zuspitzung, der Radikalisierung der geistigen Bewegungen ausgewirkt. Diese
Meinung kann belegt werden. Hänfig sind es Ausländer gewesen, die einheimische
Strömungen erst recht in Lauf brachten: man denke an den Reformator Calvin
oder an die deutschen Sozialisten! Gelegentlich wiederholte sich diese Erscheinung
des Bahubrechens auch auf wirtschaftlichem Gebiete, indem sich Ausländer mit
Erfolg an Aufgaben heranmachten, die von Schweizern kanm angegriffen worden
waren. Wenn ich da auf die Namen Bally und Saurer hinweise, so möchte ich
damit nicht dartun, die Schweizer hätten in ihrem Lande nicht die wirtschaftliche
Führung gehabt — für das Gegenteil gibt es ja eine Unmenge von Beispielen! —,
sondern nur darauf aufmerksam machen, wie dann und wann Ausländer unserer
Heimat nützlich geworden sind. Unter diesen Leuten steht in vorderster Reihe
der Urheber unserer Selbstversorgung mit Salz, Carl Christian Friedrich

Glenck (1779—184S). Als württembergischer Hof- und Bergrat ist Glenck
nach großen Bohrerfolgen anno 1821 nach der Schweiz gekommen, um auch hier
nach Salzlagern zu forschen. Allein die an acht verschiedenen Orten angestellten
kostspieligen Bohrungen waren erfolglos, bis endlich bei Pratteln am Rhein am
39. Mai 1836 das ersehnte Mineral zum Vorschein kam. Nun sind am 7. Juni
1937 hundert Jahre verflossen seit der Eröffnung jener Saline, die den Namen
„Schweizerhalle" — in Erinnerung an „Schwäbisch Hall" — erhielt. „In Betracht",
so schrieb der Entdecker nämlich an den Regierungsrat von Basellandschaft, „daß
dieses Werk ja für die ganze Schweiz nicht nur von politischem Interesse sei,
sondern daß es auch so viel Theilnahme daselbst gesunden, möchten wir auch der
Schweiz zu Ehren diesen Namen führen."

Das politische Interesse, von dem Glenck in seiner Eingabe spricht, war
vielleicht unseren Vorfahren offenkundiger als der heutigen Generation. Bislang waren
sie nämlich ständig auf die Salzversorgung durch das Ausland angewiesen und
hatten dabei manche wirtschaftliche Druckmittel auszukosten gehabt. Trotz dieser
Schwierigkeiten blieb natürlich der Bedarf an Salz bestehen, so daß die Eidgenossenschaft

schlechterdings auch in dieser Beziehung vom Auslande abhängig war, denn
die kleine Saline von Bex konnte kaum den Kanton Waadt genügend versorgen.
Wie erlösend mußte deshalb der Bericht wirken, daß nun auch am Rheine ein Salzlager

entdeckt worden sei! Schweizerhalle, sowie die später gegründeten Salinen


	Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben

