
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 17 (1937-1938)

Heft: 1

Artikel: Der Einbruch des Politischen in das Religiöse

Autor: Damour, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 Carl Damour

fehlungsschreiben des Kultusministeriums, respektive des Bundesrates an
die Kantone, in dem die neuen Zielsetzungen vorgelegt werden. Welche
werden aufgestellt werden? Wird dieses dringliche Empfehlungsschreiben
abgesandt werden?

Der Einbruch öes politischen in öas Religiöse.
Von Carl damour.

-Hf uf dem spanischen Kriegsschauplatz wird gegenwärtig gerungen nicht^ nur um die Herrschaft eines Politischen Systems, sondern um den

Bestand geistiger Autorität und Selbständigkeit, um die Fortexistenz christlicher

Tradition, Es ist nur die zweite Etappe dieses Ringens; die erste

hat schon in Rußland ihre Erledigung gefunden als Zerstörung kirchlicher
Gestalt, Man mag sagen, daß in Rußland wie in Spanien die Kirche durch

ihre Bindung an Politische, feudale Gewalten und Einrichtungen die Feindschaft,

mit der sie verfolgt wird, selbst verschuldet habe. Das ist gewiß
weithin richtig. Aber für das Denken der Masse macht das nichts aus, wenn
man diese Schuld zugibt und seststellt und dann meint, das Wesentlich-
Christliche vor dem Angriff auf seine sichtbare Gestalt und Form und seinen

Mißbrauch retten zu können. Denn das Massendenken kann geistiges Wesen
und sichtbare Gestalt nicht unterscheiden. Schließlich ist es auch wirklich
so: der Angriff richtet sich nicht nur gegen die Kirche als äußerliche Organisation

nnd Macht. Er richtet sich gegen das Religiöse, gegen das

Christliche selbst. Um geistige Mächte wird gekämpft. Denn immer will und

muß der Geist auch Macht werden, Macht entfalten. Darin liegt Schuld
und Schicksal zugleich. Die christliche Kirche hat das an sich selber erfahren.

Daß heute die staatliche Macht vom kirchlichen Bereich Besitz ergreift
und den Ort, wo Wort und Kult zeugen wollten von dem Reich, das nicht
von dieser Welt ist, der irdischen Gewalt dienstbar macht: das ist zwar heute
erschütternd in seinen Konsequenzen, aber doch nur die negative Folgerung
aus einer langen Entwicklung, In seinen ersten Jahrhunderten hatte sich

das Christentum dem „Fürsten der Welt", der Vergöttlichung des Staates
und der diesseitigen Lebenswerte entgegengestellt, anknüpfend an die

Bewegungen, die in der Spätantike auf Verinnerlichung hinwirkten. Dann
aber trat das Reich der Seele hinein in die volle Wirklichkeit der Welt.

In den nachkonstantinischen Kirchen von Rom und Ravenna spürt man
den Glanz eines Reiches, eines Herrschertums, das in der Kirche nochmals
sich selber verherrlichte; wiederum dort, wo neuer Anfang war, in den

germanischen Völkern, war es die kriegerische Kraft und der Lebenswille,
der sich Christus als Heerführer und Volkskönig dachte, wie ihn der
„Heiland" darstellte. Beidemal war es ein innerer Sieg des Christentums, über



Der Einbruch des Politischen in dos Religiöse 29

damit auch ein äußerer Sieg, ein Gewinnen von Raum und Macht, und
damit ein Verkettetsein an die Welt. Asketen und Mönche flüchteten in
die Einsamkeit, um dort das Absolute rein zu erhalten, das überweltliche
Gebot Christi vor den Abirrungen der Geschichte zu schützen. Auf der Höhe
der christlichen Entwicklung aber wurde der Kampf zwischen „Kirche und
Staat" ausgefochten. Die Kirche wollte das politische Reich sich

einordnen, wollte Ein heiliges Reich. Niemand vermag heute diesen

gewaltigen Gedanken mehr ganz nachzudenken, und gewaltig war er gerade
in seiner Unerfüllbarkeit und nie völlig erreichten Verwirklichung. In
diesem Kampf konnte es keinen Sieg geben. Der Staat siegte nicht, weil
die Kirche in ihrer geistigen Macht festgegründet war. Die Kirche siegte

nicht, weil sie in das Andersartige, Irdische, Politische doch nicht restlos
eingehen konnte und an ihren Ausgangspunkt gebunden blieb.

Keinen Sieg gab es hier gerade deswegen, weil die mittelalterliche
Welt doch eine innerlich begründete Einheit war, eine Einheit voll dynamischer

Spannungen. Nun kam — nicht ein Sieg, aber das Zerbrechen dieser

spannungsreichen, lebendurchdringenden Einheit. Nun war die Kirche nicht
mehr der mächtige Raum, der das Leben gebannt hielt und in den das

Christentum gebannt war. Das Religiöse wurde in das innerste Wesen, in
das Herz der Menschen, in die unsichtbare Entscheidung zurückgedrängt.
Es wurde der glaubenden und wagenden Echtheit zurückgegeben um den

Preis seiner selbstverständlichen Gültigkeit. Die Reformation formulierte
die Bindung an das Bibelwort als an das Überzeitliche gegenüber der

irdisch-geschichtlichen Selbstherrlichkeit der Kirche. Aber in dieser Bindung
war auch die „Freiheit des Christenmenschen" mitgegeben, die das „Wort"
im freien Glauben erst erfaßte, und das überzeitliche Wort forderte die

unsichtbare Gemeinde, das Reich nicht von dieser Welt,
Die andere Seite der neuzeitlichen Entwicklung aber führte zur Freiheit

des Politischen. Der Staat war religiös nicht mehr gebunden, auch

wenn er vorerst von seinen Untertanen ein bestimmtes Glaubensbekenntnis

verlangte; die „Religionskriege" wurden Machtproben zwischen

Staatensystemen, welche konfessionelle Interessen vorschoben. Später trat,
aus dem Abscheu vor den Religionskriegen geboren, das Ideal der

Humanität, der Toleranz auf den Plan: auch dieses eine verwandelte christliche

Idee, verwandelt, d.h. verweltlicht, „säkularisiert". Das wahre,
reine, praktische Christentum wollte man auch hier vertreten. Auch die

Freiheit und Gleichheit, die neuzeitliche Demokratie, ist verweltlichtes
Christentum. Aber alle solche Verweltlichung befindet sich auf der Grenze.
Der Unterschied ist gerade am Beispiel der schweizerischen Geschichte nicht
zu verkennen. Ein einheitlicher Grundklang, naturhaft begründet, der
spezifisch schweizerische Individualismus, mag die verschiedenen Epochen
der Schweizergeschichte zusammenhalten. Aber die geschichtlichen
Wandlungen sind doch nicht zu verkennen: die Demokratie von 1291 stand in der
christlichen Welt des Spätmittelalters und stützte sich auf das „alte", ge-



30 Carl Damour

heiligte göttliche Recht; die Demokratie von 1789 und 1798 gründet sich

auf das Recht des freien Menschen, neu anzufangen, keine objektive
Ordnung außer sich und über sich anerkennen zu müssen.

Gerade hier in der liberalen Zeit entsprach sich politische und kirchliche

Entwicklung: die Freiheit des politischen Handelns und die Freiheit
des Glaubens, die Gleichheit der Bürger wie die Toleranz in religiösen
Dingen, die Ausrichtung des Staates auf Kultur und Wohlfahrt und die

Unterordnung des religiös Verschiedenen (der positiven Religionen) unter
das Ethisch-Allgemeine, Das „Reich Gottes", wie man es jetzt wieder als

Inhalt der christlichen Lehre erfaßte, war ein Reich diesseitiger Kultur,
Folgerichtig konnte darum ein Theologe jener Zeit, Richard Rothe, die

These aufstellen, daß die Kirche in den Staat als Form und Gefäß der

Kultur übergehen werde, daß diese Verwandlung die eigentliche Verwirklichung

des christlichen Grundgedankens bedeute, indem nun christliches
Leben und Handeln kein besonderes „religiöses", sondern das weltliche,
ethische, gemeinnützige, kulturfördernde Handeln sei. Darin lag ein starker
und eindrücklicher, jener Zeit gemäßer Optimismus. Aber dennoch war es

schon eine Verteidigungsstellung, welche diesen Optimismus bedingte. Es
war Rechtfertigung des Christentums vor dem Forum der Welt, Deshalb
kam dieser Optimismus auch bald an seine Grenze. Die liberalen Theologen

mußten sich durch Albert Schweitzer darüber belehren lassen, daß das

Reich Gottes, welches Jesus verkündigte, nicht ein innerweltliches Kulturreich

war, sondern als ein eschatologisch (endzeitlich) Hereinbrechendes
verstanden werden müsse. Aber auch angesichts der Welttatsachen war nun die

Gleichsetzung von Religion, Ethik, Kultur, Staat, Politik nicht mehr zu
vollziehen. In einer ethisch verstandenen Politik lag noch ein Rest
christlicher, kirchlicher Lebensdurchdringung. Jetzt, im Zeitalter des Imperialismus

und Klassenkampfes, hatte sich die Politik von jenen ethischen Grundlagen

gelöst, Sie war eindeutig autonom geworden.
Aber was bedeutete inhaltlich die Autonomie des Politischen? Es war

nicht nur die weiteste Entfernung vom Überweltlrchen des Urchristentums,
sondern auch die Entleerung, die Entfernung des Sakralen und
Kultischen aus der Welt. Das Sakrale und Kultische war im Lebensraum
der christlichen Welt der Höhepunkt, das Ziel, an welchem alles Handeln
und Streben ausmündete, ein Bereich eigenen, höchsten Wertes, Das
Uberzeitliche, Endzeitliche wurde im Kult als Mysterium in der Zeit vergegenwärtigt.

Hier wurde der Mensch über sich hinausgehoben. Hier wurden
die Grenzen der Welt durchbrochen. Hier kam der Mensch zum Schweigen
und zum Feiern. In der Neuzeit aber wurde das Religiöse zur abstrakten
Gewissensnorm für das konkrete Handeln in der Welt, genau so wie die

Philosophie aus einer Metaphysik eine Funktionswissenschaft wurde zur
Begründung der besonderen Wissenschaften von Natur und Geist. Aller Kult
hat nur Sinn als Gelegenheit sür das Aussprechen des „Wortes", welches
seinerseits das Leben begründet — als Aufruf zur ethischen Tat. Die Feier,



Der Einbruch des Politischen in das Religiöse 31

das in sich ruhende, sich selbst genügende religiöse Ahnen und Fühlen,
Erleben und Ergriffensein hat kein Recht mehr. Der Mensch der Neuzeit,
der „Europäer", will nicht das Uberweltliche, sondern das Jnnerweltliche,
nicht das Staunen und Schweigen vor dem Unbegreiflichen, sondern das

Gestalten des Begreiflichen und das aktive Handeln als eigentliche und
einzige Lebensaufgabe anerkennen. Das zeigt sich besonders daran, wie

nun die Kunst, vordem die vertraute Helferin des Religiösen, die Kündcrin
jenes letzten innersten Bereiches, wo nicht Zweck und Tat gilt, sondern dic

Zwccklosigkeit, die Verherrlichung des Uberweltlichen — zur innerweltlichen
Angelegenheit wurde, sodaß man seit zwei Jahrhunderten nicht mehr von
kirchlicher Kunst reden kann und das, was sich etwa dafür ausgibt (z, B,
Kirchenliederdichtung), armselig und unbedeutend abseits des Künstlerisch-
Schöpferischen steht (dessen schöpferische Kraft allerdings durch das Fehlen
des religiösen Impulses problematisch wird).

Die Rollen sind vertauscht. Anstelle der Kunst als Künderin des Uber-

weltlichen ist die Politik als Geftalterin des Jnnerweltlichen getreten. Die
Welt genügt sich selbst, Sie soll nur zweckmäßig gestaltet werden. Die
Lebensziele sind diesseitig, Sie zu erreichen, braucht es Politik, Moderne
Lcbensphilosophen, namentlich Klages, haben das Christentum gerade für
die Beräußerlichung des modernen Lebens, für die Hcrrschaft von „Geist",
Rationalismus, Technik, Zweckhaftigkeit, Materialismus verantwortlich
gemacht. Die Sache läßt sich nicht mit einer einfachen Formel entscheiden.

Sicher ist der christliche Mensch der Natur und allen Dingen, Objekten
gegenüber freier und selbständiger, damit auch herrschend geworden. Aber
es ist nicht ein Mechanisches, nicht eine ungebundene Ratio, nicht allein
kalter „Geist" und Technik, was nun beherrschend ist. Srcher ist das christliche

Wesen ein „Streben", ein Gerichtet-Sein auf ein erst Werdendes,
Aber es ist trotz dieses Ansatzes zur Aktivität doch zuerst das Ergriffensein
vom Göttlichen, der Reichtum der seelischen Welt, das Innerlich-Lebendige,
statt des Strebens nach toten Dingen, Denn „was hülfe es dem Menschen,
wenn er die ganze Welt gewänne. ." Freilich: das Lebendige um feiner
selbst willen ist es auch nicht. Denn auch dies wäre Diesseitigkeit und Jnner-
weltlichkeit. Das Lebendige zu erfassen, ist nur ein Anfang: Sinn, Inhalt,
Geheimnis des Lebens sind hintergründig.

In der liberalen Zeit war noch nicht der volle Einbruch des Politischen
geschehen: noch gab es hier höhere Werte, die das Politische Wollen
umschlossen. Aber dies war die Tragik jener Epoche: daß die geistige Freiheit

zu ungehemmter Kritik, zur Verneinung aller Wahrheiten und Normen
führte. Die wirtschaftliche Freiheit führte zur seelenlosen Maschinerie des

Jndustrialismus, die politische Freiheit zur Nivellierung der Autorität und
Tradition, zur Herrschaft der Massen und des Massendenkens. Bon der

„Persönlichkeit" führte ein rascher Weg zum Unpersönlichen, Das Schicksal
des unselbständigen Arbeiters, seine ganze Situation in der Fabrik, in der

Mietskaserne, im mechanischen Tageslauf: dies macht ihn empfänglich für



32 Carl Dairwur

die Lehren des Marxismus. Und wahr ist der Marxismus insofern, als
er das Denken und Fühlen des Massenmenschen auf sein materielles Los
zurückführt. Die ansteckende Macht diefer Gedanken reicht weit, denn es

ist nicht allein der unselbständige Maschinenarbeiter, der nichts mehr als
Nummer und Rädchen ist im großen Betrieb: es ist der Großstadtmensch
überhaupt, der eingespannt ist in den Betrieb seines Daseins, diesem
Betrieb wohl durch die Flucht in die Natur, in die „Bildung" oder in das

„persönliche" Dasein mit seinen Liebhabereien zu entgehen sucht und ihm
doch nur sür Stunden entfliehen kann. Er bleibt der Macht und dem

Zwang der äußeren Welt, der Objekte, der Notwendigkeiten des „Lebens"
verfallen. So kann er, der Massenmensch, der Asphaltmensch, nur an die
Materie und an die bestimmende Macht der wirtschaftlichen (oder, etwas
moderner ausgedrückt, der soziologischen) Verhältnisse glauben. So kann

er auch nur an irdisches Glück und Wohlfahrt als sinnvolle Lebensziele
glauben. Das irdische Reich des Sozialismus ist das Ziel. Da soll dem

Einzelnen alle Sorge abgenommen, das Glück der Massen geschaffen
werden. Darin ist auch alle Menschenliebe und alles „Göttliche" beschlossen;
erst hier hat der liberale Grundsatz von der Erfüllung alles Religiösen im
Ethischen seine volle Konsequenz gefunden. Religion ist „Opium für das
Volk", wenn sie die Menschen lehrt, Not und Elend geistig, aus innerer
Kraft, zu überwinden. Es gibt überhaupt keine andere, innere Wirklichkeit

neben der glatten Tatsache der materiellen Welt. Es kommt nur darauf

an, diese materielle Welt zu verändern, und „Religion" hat Sinn und
wird geduldet, soweit sie diesen Weltveränderungen Hilfe und Nutzen leistet.
Im Grunde ist freilich auch diese Hilfeleistung unnötig. Denn im
vollkommenen Reich des Sozialismus wird ja alles Geistige, Religiöse als
unwirkliche Ideologie verdampfen gleich einem Dunst an der Sonne. Ein
„soziales Christentum" kann immerhin zur Kritik am kirchlichen Bürgertum

gute Dienste leisten. Aber echt ist der Sozialismus, wenn er radikal
das Religiöse leugnet oder bekämpft. Denn in der Massenwelt ist das
Empfinden für das Geheimnis in und hinter allen Dingen geschwunden.
Der Mensch will nur Maschinenmensch sein. Er kann nicht mehr die
Selbständigkeit und Kraft des Einzelmenfchen, der sich dem Schicksal
entgegenstellt, anerkennen. Wo immer davon die Rede ist, da ist es nichts
anderes als ein schlauer Trick der herrschenden Klasse, die Menschen zur
Zufriedenheit und Ergebung zu überreden und den Willen zum Klassenkampf

zu untergraben. In der wirtschaftlichen Umwälzung ist das Heil.
Das ist die Politik, denn eine andere als Wirtschaftspolitik gibt es nicht:
die geistigen Ursprünge im politischen Bereiche selbst werden ausgetrieben.
Diese „Politik" ist in das Religiöse eingebrochen und hat sich völlig an
seinen Platz gesetzt.

Es handelt sich in alledem um weit mehr als um eine so oder anders
zu lösende „soziale Frage". Es handelt sich um den Kampf zwischen Geist
und Ungeist. Aber auch darin liegt geschichtliches Schicksal und darum



Der Einbruch des Politischen in das Religiöse 33

gibt es in diesem Kampf nicht eine Entscheidung, die vorauszusehen, durch

bestimmte Ereignisse herbeizuführen wäre. Für die Kirche aber ergibt sich

daraus eine ungeheuer schwierige Stellung. Teils wird sie in eine

Verteidigungsstellung gedrängt, in welcher sie doch nur die Reste religiösen
Empfindens unter dem Volk mobilisieren kann. Teils wird ihre Aufgabe und
Arbeit missionarisch, da eine entfremdete Welt zurückgewonnen werden foll.
Die Zugehörigkeit zur Kirche kann nicht mehr vorausgesetzt werden, auch

nicht da, wo „Staatskirchen" sind als merkwürdige Überreste eines einst
kirchlich beherrschten Lebens, Was aber heute auf dem Spiele steht, sind
nicht kirchliche Einflüsse und Formen, sondern religiöse Wirklichkeit
überhaupt in der politisierten Welt, die eine rein diesseitige Welt, in sich selbst

kreisende und ruhende Endlichkeit geworden ist. Aber gerade deshalb spiegelt
sich diese Situation in der Kirche als der Gestalt und Form des Christlich-
Religiösen, Wir sprechen zunächst von der Protestantischen Kirche. In städtischen

Verhältnissen — aber auch überall, wohin die Auswirkungen des

Jndustrialismus und Maschinen-Massenwesens zu dringen vermögen, —
und dies Vordringen ist heute bis weit hinein in das Bauerntum zu
konstatieren — ist das Pfarramt vor allem Fürsorgebureau geworden, wo das

leibliche Wohl der Gemeindeglieder im Bordergrund steht. Aber auch wenn
in der „Fürsorge" die „Seelsorge" vorangestellt wird, ist doch meist das
materielle Ergehen der Menschen die Ursache der Not und seelischen

Bedrängnis, und der Gegenstand aller der Besuche, Audienzen, Korrespondenzen,

Verhandlungen. Und selbst wenn es sich ganz und rein nur um
seelische Fragen zu handeln scheint, ist es die veränderte Lage, daß die

Menschen von einer Problematik des Daseins ergriffen sind, die kein Ende

findet. Als diese Welt sakral und kultisch überhöht und durchdrungen war,
brauchte es keine Seelsorge, noch weniger Fürsorge. Der Mensch kannte
keine persönliche Problematik, Heute gibt es neben der kirchlichen alle die
vielen Formen weltlicher Seelsorge, vor allem die medizinische und
Psychologische, als die Zuflucht derer, die von der Kirche enttäuscht sind und doch

nicht ohne seelische Heilung — nicht ohne Heil — sein können. Daß die

Kirche hierin teilweise „versagt" hat, ist gerade eine Erinnerung daran, daß
sie in ihrem Ansatz, ihrem Ursprung und Wesen nicht den Menschen in
seiner eigenen Problematik anerkennen kann. Denn wo Kirche ist, sind
ihre Glieder im Kult, in der Feier, im Wort, das allen gilt und von oen
objektiven, gültigen Tatsachen des Glaubens kündet, in der allem
Persönlichen vorausgehenden, alles Persönliche durchdringenden, beherrschenden,

überwindenden Gemeinschaft des Glaubens verbunden. Nun aber, in
der entheiligten, von irdischem Betrieb, materiellem Streben und Massenwahn

erfüllten Welt ist die Kirche, die in dieser Welt bestehen will, voll
Betriebsamkeit geworden. Inmitten des verwirrenden Vielerlei von
Veranstaltungen und Beanspruchungen ist es dem Inhaber des Amtes kaum mehr
möglich, zu Besinnung und eigener Vertiefung zu gelangen. Es scheint
dies auch gar nicht nötig zu sein, denn man hält doch das „praktische"



34 Carl Damour

Christentum für das allein wahre! — nur eben dies jetzt anders als zuvor:
anstelle der Gemeinnützigkeitsideale einer früheren Zeit ist jetzt ein massenhafter

Fürsorge- und Redebetrieb getreten. Als der brauchbarste Pfarrer
gilt der, welcher am meisten Unterrichtsstunden, Bibelstunden, populäre
Vortrüge zu halten versteht, am besten die Gründung und Leitung von

Jugendvereinigungen handhaben kann, sich außerdem durch die
entsprechende Aktivität als besonders „sozial" erweist. Der beste Pfarrer ist
der beste Handwerker. Auch da, wo man von der Kirche erwartet, daß sie

mit der Kultur und Bildung der Zeit gehe, ist man blind für die Tatsache,
daß die äußerliche Betriebsamkeit der heutigen kirchlichen Amtsstellen
irgendwelche Kenntnisnahme von Kultur und Bildung, und damit Erkenntnis

und Erforschung der tieferen Zusammenhänge des heutigen Menschen
mit den religiösen, christlichen Grundtatsachen unmöglich macht. Die
protestantische Kirche ist sast völlig dem Zeitfchicksal, der Entleerung und
Entfremdung der Welt vom Sakralen und von der religiösen Substanz,
versallen. Daß manche ihrer Glieder, nnd namentlich manche Pfarrer, sich

heute der Oxfordbewegung zuwenden, ist nur ein Zeichen dafür, daß man
aus allem lauten Betrieb sich irgendwie der Stille uud dem Schweigen
zuwenden muß — wenn nur die Oxfordbewegung wirklich Stille und nicht
abermals lauten Betrieb schaffen würde! Auch mit dieser Flucht ist es

nicht getan: das geschichtliche Schicksal kann nicht abgewendet werden. Aber
Schicksal ist es zu allermeist, daß der Einbruch des Politischen von den

heutigen „Protestanten" gar nicht als Zerstörung empfunden wird,
sondern höchstens als eine Tatsache, die veränderte Aufgaben stelle. Ohne
Bedenken kann man deshalb alle die kirchliche Betriebsamkeit als
„Ausbreitung des Reiches Gottes" bezeichnen. Ein „religiöser Sozialismus"
will sogar im Diesseitsstreben der Massen, im erhofften Reich allgemeiner
Gleichheit und materieller Wohlfahrt (wozu auch Gewaltlosigkeit gehört,
foweit es sich nicht um den Kampf gegen den Faschismus handelt) schon

selbst das Anbrechen des christlichen Gottesreiches erblicken.
Der Katholizismus hat es in alledem leichter und schwerer. Leichter

deshalb, weil ihm stets die Vereinigung der Gegensätze innewohnte, der
Kult und die Feier, die Weihe, neben praktischer Gestaltung, Seelsorge
und Fürsorge. Hier wurde das weltliche Dasein als untere Stufe
betrachtet, darüber sich der Himmel der göttlichen Offenbarungen und Gnaden
wölbte. Alles war zusammengefaßt in der Einen christlichen Kirche, in
welcher für alles gesorgt wurde; Autorität war in Geltung, und doch jedes
an seinem Platz von Gott geordnet auch auf den untersten Stufen, Nicht
Gleichheit aller galt und gilt hier, sondern Ordnung des Vertrauens. Darum

ist die Kirche nicht in Verlegenheit, für das politische Leben Parolen
auszugeben: Gerechtigkeit, gerechten Ausgleich, gerechte Ordnung, Gerechtigkeit

als Auswirkung christlicher Liebe. In der Gegenwart brauchte die
katholische Kirche nur zurückzugreifen auf ihre thomistischen Soziallehren,
um dort die Gedanken des Ständestaates zu finden.



Der Einbruch des Potttischen in das Religiöse 36

Aber schwer wurde ihre Situation in der modernen Welt, weil sie

nun in alle Problematik hineingezogen wurde und sich die Vitalität des

Kampfes der Klassen und Nationen gegen ihre geistige Ordnung erhob.
Jene Parolen für die Weltgestaltung sind nicht lösbar von der kirchlichen
Autorität und Geltung. Die katholische Sozialpolitik, wie sie schon seit
langem, in kluger Erkenntnis der Bedeutung der sozialen Umwälzungen,
getrieben wurde — diese Sozialpolitik wurde Partei unter Parteien, und
so wurde der Katholizismus überhaupt genötigt, zur Wahrung kirchlicher
Belange Parteipolitik zu treiben. Daraus entstand ein ständiger Zwiespalt

zwischen höheren religiösen und niederen politischen Interessen. Freilich

hat sich die Kirche nie allzusehr gebunden, weder an ihre eigene Politik,
noch an bestimmte Allianzen, die sie zeitweise aus Opportunitätsgründen
schloß. Aber die Gegenwart zeigt, wie das auch nur zeitweise und
bedingte Zusammenarbeiten des katholischen Zentrums mit den Linksparteien
der Nachkriegszeit dem Katholizismus in Deutschland geschadet hat.
Ähnliches gilt in andern Ländern, Darin hat auch die katholische Kirche den

Einbruch des Politischen unabwendbar erfahren. Und fie erfährt es jetzt
noch stärker, daß dies Politische autonom, eigenen Rechtes und von eigener,
dämonischer Macht ist.

Es rächt sich, daß die Kirche sich jemals mit der Politik eingelassen
hat. Und doch konnte sie nicht anders, gemäß ihrem eigenen System und
theokratischen Anspruch. Andererseits wird gerade dasjenige, was im
Katholizismus ein überpolitisches Moment sein sollte, fein internationaler
monarchischer Aufbau, zum Stein des Anstoßes in einer Zeit, da das
Nationale an vorderste Stelle rückt. In der nationalen Idee ist das Politische
als naturhaft verankerte Leidenschaft enthalten. Darum duldet man nicht
mehr die Verbindung von Politik und Kirche im Sinne einer eigenen
kirchlichen Politik, duldet man auch nicht die internationale Kirche. Die Kirche
selbst, und mit ihr das religiöse Grundgefühl, ist beherrscht und
durchdrungen vom Politischen.

Das ist weniger auffallend im faschistischen Italien; dort ist die Kirche
ganz anders mit dem natürlichen Wesen des Volkes verbunden und ihm
eingebaut, als nördlich der Alpen. Wer nach Italien kommt, empfindet es

vielleicht als stärkstes Erlebnis: dies Volk ist katholisch! Darum konnte
dort keine antikirchliche Politik getrieben werden, konnte anderseits auch
die Kirche sich nicht gegen Volk und Nation stellen. Mit unzähligen Fäden
sind Kirche und Volk verbunden, kirchliche Feste sind wirkliche Volksfeste,
ausgestattet mit Pomp, Farben, Sinnenfreude — man denke z. B. an das
Redentorefest in Venedig —; nicht nur die kirchlichen Inhalte, sondern auch

Jahreslauf und Natur werden dargestellt und geheiligt, wie als höchste

Weihung des Menschlichen der Marienkultus bestehen bleibt. Aber gerade
die spürbar italienische, nationale Bindung des Katholizismus — die
Tatsache z. B., daß seit Jahrhunderten die Päpste und die Mehrzahl der Kardi-
mäle Italiener sind, oder etwa die Stellungnahme höchster kirchlicher In«



36 Carl Damour

stanzen im italienisch-abessinischen Krieg — macht kritisch gegenüber der
katholischen Kirche, sei es nun, daß sie als zu wenig übernational
empfunden wird, oder daß festgestellt wird: esgibt keine übernationale Kirche,
Religion und Kirche sind nationale, völkische Angelegenheiten.

Dies Letztere tritt im nationalsozialistischen Deutschland hervor im
immer wieder auftauchenden Gedanken der Nationalkirche, aber darüber
hinaus in allen den Ideen rein-völkischer, national-naturhaft begründeter,,
vom Christentum gelöster Glaubensbewegungen. So sehr sich dies am
stärksten gegen den Katholizismus wendet, kann doch die katholische Kirche
vermöge ihrer festgefügten Form den Angriffen größeren Widerstand
entgegensetzen. Der Protestantismus ist ungeschützter, ihm gegenüber sind die
Grenzen fließend, es können manche dieser neuen Bewegungen sich auf das

protestantische Erbe selber berufen. Denn der Protestantismus ist
traditionsmäßig in erster Linie deutsche Angelegenheit, aus deutschen

Ursprüngen entstanden. Der Angriff auf die deutsche protestantische Kirche
im Jahre 1933 sollte diese Kirche mit Hilse der Staatmacht im Sturm
erobern. Zweifelsohne hatte der deutsche Protestantismus damals die große
Möglichkeit, zeitgemäße nationale Bedeutung, Ansehen und auch Macht
zu gewinnen. Das scheiterte am Widerstand der biblisch-bekenntnismäßig
gebundenen Teile der Kirche, vielleicht aber auch am Widerstand des Staates
selbst, der sich in der Kirchenfrage nicht allzusehr beteiligen wollte, aus
dem Wissen darum, daß die ihm innewohnende Dynamik weitertreibe als
zu einem deutsch-christlichen Sowohl-Als auch. Zutiefst handelt es sich um
die Auseinandersetzung zwischen christlichem „Geist" (der in seiner die
völkischen nnd rassischen Faktoren überwindenden, das Alte Testament
einbeziehenden Offenbarungsgeschichte das Heil überzeitlich, übernational an
Christus bindet) und nationalem „Leben", das keine geistige Vermittlung

anerkennen will. Gott wirkt, nicht als ein Zweites, Anderes, in
Natur und Seele, vor allem in der politischen Geschichte, im völkischen
Geschehen unmittelbar. Daß die Entwicklung im Fluß ist und nicht durch
vorzeitige Stellungnahme nach der einen oder andern Seite forciert werden
kann, dafür scheinen gerade die leitenden Staatsmänner des heutigen
Deutschland ein deutliches Gefühl zu haben. In der Tat ist unabsehbar,
wie sich die Dinge gestalten werden auf Grund der Interesselosigkeit an
der Kirche, wenn nicht Gegnerschaft zu ihr, zu welcher die Jugend in
Deutschland erzogen wird, anderseits unter der Wirkung der dogmatischen
Erstarrung der im weitesten Sinn bekenntniskirchlichen Theologie, welche
Wort, Bekenntnis und Offenbarung als abstrakte Gegebenheiten abgesehen
von seelischer, geschichtlicher, überhaupt menschlicher Begründung und
Auswirkung glaubt erfassen und eine „Kirche des Glaubens" behaupten zu
können, in welcher die Menschen aus aller Relativität heraus zu dem

ewiggleichbleibenden überzeitlichen Absoluten der Heilstatsachen flüchten
könnten. Es ist nicht abzusehen, wie die Dinge sich entwickeln werden, weil
auch der Gegensatz zwischen christlichem Geist und nationalem Leben nicht.



Der Einbruch des Politischen in dos Religiöse 37

abstrakter Gegensatz, sondern dynamische Aueinandersetzung,
Durchdringung und Assimilierung bedeutet: christliches Erbe in vielfacher Art
des Eingesenkt - Seins in das nationale Wesen wird seine Zähigkeit
behaupten abseits der Absolutismen Positiver wie negativer Art, ebensosehr
wie das Naturhaft-Völkische in feiner lebendigen, vitalen Gestalt und Form
aus jenem Erbe nicht alle Erinnerungen leichthin tilgen kann. Der Gegensatz

von „Geist" und „Leben" ist ja überhaupt ein hinter alle politischen,
religionspolitischen Parolen zurückweisender Gegensatz, die in langdauerndem

epochalem Ringen miteinander stehen, aus dem doch nicht nur ein
einseitiger Sieg, sondern eine Synthese, eine nene schöpferische Einheit,
wie sie schon der Idealismus darstellte, weiterführen wird.

Aber indem nun eben das politische Geschehen in die kirchlichen
Verhältnisse nicht nur, sondern weiterhin in die religiösen Grundlagen und
Grundfragen des Volkes eingreift, indem es selber ein religiös neuschöpferisches,

rettendes, bewahrendes sein will (die oft selbstgefällig von
Staatsmännern vorgetragenen Behauptungen, daß der Nationalsozialismus die

Kirchen vor dem Bolschewismus bewahrt habe, enthalten sicher eine richtige
Tatsache): damit ist das Politische ins Innerste des Religiösen eingebrochen.
Nationaler Kampf ist Gotteskampf. Das irdische Reich ist Gottesreich, wenn
auch dies „Reich" mehr ist als nur das Sichtbar-Gestaltete, vielmehr der

geheimnisvolle Lebensgrund in allem geschichtlichen und gegenwärtigen wie
zukünftigen Dasein des Volkes, die Quelle, aus der auch alle geistigen
Werte und Werke strömen. Aus ihm strömt auch alles organisch-lebensvolle
Denken, welches in allen Dingen das Geheimnis der Schöpfung erkennt,
fchöpfungsmüßige Einheit, Individualität und Zusammenhang, Makrokosmos

und Mikrokosmos anstelle schematicher, mechanischer Einheiten und
kalter Naturgesetze; organisches Denken, das sich vom materialistisch-kollektivistischen,

sozialistischen Zeitalter abwendete. Immer wieder wird sich

dabei die christliche Grundtatsache als Brechung des absoluten natürlichen
Lebenswillens gegen die Vergötterung des Naturhaften auflehnen. Immer
aber wird auch dies Naturhafte sich wehren gegen den Gott, „der nur von
Außen stieße". Und wieder wird sich das Lebendige formen gegen alles
kalte Gesetz auch der religiösen Erstarrung: es wird das innerweltliche
Lebensgeheimnis Vorstufe sein jenes andern, höheren und höchsten
Geheimnisses, das in Kult und Mysterium einst verehrt wurde als Reich der
Seele, als Reich nicht von dieser Welt... Aber auch dies wird nicht ohne
das Gewicht der Erkenntnis dieser Zeit sein, und nicht ohne die Entscheidung

in dieser Zeit: denn auch das innerweltliche Lebensgeheimnis führt
nicht weiter als zu einem innerweltlichen Kult: damit ist jene Entwicklung
zur Entleerung vom Sakralen nicht grundsätzlich abgebrochen und
umgewendet. Das Politische ist in den religiösen Bereich eingebrochen, weil es

nicht ohne die Leidenschaft des Ewigen sein kann — aber es ist eingebrochen
um zu herrschen, nicht um zu dienen. Es beansprucht das Ewige für fich
selbst.



38 Carl Damour

Was aber hat dann die positive religiöse Haltung der nationalen
Staaten zu bedeuten? Ist sie etwas anderes als die Selbstrechtfertigung,
der Diktaturen? Kann sie jene Kette der Entwicklung aufhalten, ist sie nicht
selber ein Glied in jener Kette, und so wäre es also eine Täuschung, von
dieser Wendung etwas Gutes zu erwarten? Um nichts anderes würde es

sich bei jenen politischen Ereignissen handeln als eben um Politik in ihrer
religiös bemäntelten Gewalttätigkeit. So mag der Kritiker sprechen. Und
es läßt sich schwer mit Worten streiten. Denn in allem Geschehen dieser

Zeit das unendliche Streben, die Ewigkeitsbeziehung zu sehen, das läßt
sich niemandem von Außen beibringen. Hinter dem Politischen Weltgegensatz

Faschismus-Bolschewismus verbergen sich tiefere Tatsachen. Es handelt
sich um die, man mag sagen: brutale Rettung des Religiösen in der Welt,
Uns Schweizern find beide Diktatursysteme fremd. Wir sehen in beiden
das Unpersönliche, Kollektive, die Vermassung, und beiden gegenüber halten
wir fest an unserm Individualismus, an der Demokratie aus Tradition
und Vertrauen — an der echten, die Geltung der Autorität nicht
ausschließenden, nicht mechanistischen, quantitativen Demokratie. Dennoch
bleiben wir nicht unberührt von den Grundwellen, die im großen Strom
der Welt heute gehen — eben deshalb, weil dahinter religiöse Mächte stehen.

Seltsamerweise sehen kirchliche Kreise den Gegner unseres Wesens (des

christlichen Wesens nämlich, und überhaupt des religiösen) nur rechts; sie

sehen die Gefahren der nationalistischen Staatsreligion und staatlichen
Omnipotenz, anstatt das überall längst das Mark zerfressende Gift des

mechanistifch-marxistifchen Sozialismus zu erkennen — weil dieser bisher
dem äußerlich-kirchlichen Bestand nicht sonderlich gefährlich geworden ist.
Noch gilt es als besonders christlich, nach links Sympathien zu beweisen.
Gewiß: man kann, man soll den Feind auch rechts erkennen. Aber man
sollte wissen: es gibt in diesen Dingen Vordergründe und Hintergründe.
Die Vordergründe sind: das Aufwecken gesunder Kräfte in den Völkern,
das Zurückdrängen des bloßen faulen Glücksstrebens und des Sich-Treiben-
Lassens von den äußeren Verhältnissen, das Aufrauschen tiefer Quellen.

Aber in den Hintergründen steht die christliche Frage. Geist-
Seele steht gegen Natur-Seele, Individuum gegen Masse, Gottesreich gegen
Menschenreich. Das Christentum als Frage, nicht als Selbstverständlichkeit.
Es ist allzubillig und bequem, vom sichern Port einer Gläubigkeit und dazu
politischer Sicherheit aus seine Bekenntnisse und Parolen in das GeWoge

der Völker zu rufen, die um Gestaltung und Wahrheit ringen. Die
Probleme, die sich aus der Zeit und dem Sein des Menschen in der Zeit ei>
geben, können nicht durch die allgemeine Walze einer zeitlosen, geschichts-

losen Offenbarungstheologie plattgedrückt werden. So ist das Christentum
unter dem Fragen und unter den Fragenden der Zeit selber als die Frage,
ja es muß zu allermeist fragend sein unter den Bielen, die hente Antworten
zu besitzen meinen. Es ist im Wirrwarr und Sturm des Politischen, das

eingebrochen ist, die leise und doch unüberhörbare Frage. Aber nur durch.



Der Eiirbruch des Politischen in dos Religiöse 39

solches Fragen, nicht durch dogmatische Behauptungen und richtendes Sich«
Überheben kommt die Stimme aus dem andern Reich in diese Welt.

Das Christentum als Frage — seine geschichtliche Gestalt ist heute
ungeheuer gefährdet. In gewissem Sinne wird aber gerade durch den Ein«
bruch des Politischen in das Religiöse die Reinheit des christlichen Wesens
wieder hergestellt, werden falsche Illusionen zerstört, lernt man Gottesreich

und Weltreich (wozu auch die Kirche gehört) unterscheiden. Denn das

Christentum ist nicht ein Reich von dieser Welt. Aber es ist in der Welt
als schlichte Tatsache, als stetige Sehnsucht und Erfüllung, als
immerwährender Advent und als verborgen schlagendes Herz der Welt. Der
Glaube sagt: Christus selber, er ist dies verborgen Lebendige. Aber sein
Wirken ift da als Überzeitlich-Gegenwärtiges, als das Streben nach Heil,
demgegenüber es keinen Unterschied der Zeiten gibt. Dies ist die ewige
metaphysische Bindung, in welcher der Mensch steht auch dann, wenn sein
Dasein sinnentleert und, am Ende einer Entwicklung, dem Heiligen fremd
und nur noch toter Mechanismus, veräußerlicht, verweltlicht ist...

Um dieser ewig-metaphysischen Gebundenheit willen kann sich die
verweltlichte Politik des ewigen Strebens und ewigen Sinnes nicht entschlagen.
Das Ewige bleibt lebendig in allem Irdischen, in allem Lebendigen, in der

ganzen „Eigengesetzlichkeit" der Lebensgebiete, im „Hellenismus" einer
Spätkultur. Die Welt hat sich aus dem Ganzen, aus der Einheit, der Einheit

des Glaubens gelöst, hat sich spezialisiert und differenziert, ist an jedem
Ort, in jeder Sache autonom, selbstherrlich geworden. Die Dinge, die
Sachen herrschen. Dem Menschen fehlt die Kraft des Glaubens, es fehlt ihm
das lebendurchdringende Heilige. Aber in seinem eigenen unendlichen
Wollen und Streben ist es immer und abermals wieder da, und es erinnert
ihn an den verborgen tragenden Sinn, an die verborgene innere Welt.

Darin aber ist in der eigengesetzlichen, autonomen Welt ein heimlicher

Sieg dessen, was besiegt schien, über das eingebrochene Politische. Es
ist das Wiedererwachen der Innerlichkeit, — als Keim, als Samenkorn,
als verborgener Anfang, als Reich nicht von dieser Welt. Die starken
tragenden Kultureinheiten, die Ganzheiten, in denen sich eine Entwicklung,
ein Lebenstag der Weltgeschichte zum lichten Mittag, zur Höhe zusammenschließt:

sie sind groß und wunderbar, aber in ihnen ist stets auch Bollendung
und Untergang zugleich; von ihrer Höhe kommt der Abstieg durch die
Jahrhunderte, bis sich ein Neues formt, eine neue Gestalt der Zeit, die aus der
Ewigkeit geboren ist. Hier erst läßt sich sagen: nicht die Politik ist es, die
durch ihre starke Gewalt das Religiöse in der Welt rettet. Die Politik, die
selber Ewiges in den Händen zu haben glaubt, lebt nur ihren Lebenstag
und treibt ihr Werk in einer vergehenden Welt. Nicht wo man das Ewige
im Irdischen zu besitzen meint, ift es da. Es kommt aus der Ewigkeit und
wohnt im verborgenen Reich der Seele. Es will nicht Welt und nicht
Politik sein. Aber gerade weil es verborgen sein will, wird es offenbar,
wird aus ihm neue Gestalt nnd neue West.


	Der Einbruch des Politischen in das Religiöse

