
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mleher Nmidschau
von Eröe unö Heist.

Paul Boettcher: „Das Tessintal". Aarau, H. R. SauerlSnoer Co., 193«.

Dieser „Versuch", wie der Verfasser sein 283 Seiten starkes Buch nennt, einer
länderkundlichen Darstellung ist wohlgelungen und sehr zu begrüßen. Freilich kann
erschöpfende Behandlung eines immerhin großen und eigenartigen Gebietes nur
versucht, nicht erreicht werden. Solche Monographien wollen die Ergebnisse jeder
Einzel-Wissenschaft zu einem Gesamtbild der landschaftlich oder geschichtlich eine Einheit

bildenden Gegend verarbeiten. Es ist unvermeidlich, daß der Bearbeiter
bestimmte Wissensgebiete ausführlicher und selbständiger behandeln wird als ihm
fernerliegende, für die er der Hilfe von Spezialisten bedarf. Je mehr der heutige
Geograph zugleich Geologe, Botaniker, Zoologe, Meteorolog, Ethnograph sein mag,
desto eher sind ihm z.B. Geschichte, Literatur, Kunst Stiefkinder. Auch der Leser
selbst findet in länderkundlichen Werken hier zu viel, dort vermißt er Angaben, die
ihm subjektiv wertvoll wären. Ein Beispiel: Was Boettcher über den Wald sagt
(S, 65 fs,), ist in Inhalt und Form „populär", nm nicht zu sagen trivial; über die
tessinischen Kastanienselven ließe sich mehr berichten, als was hier getrennt unter
Vegetation (S, 62) und Obstbau (S. 158) zu finden ist; wenn von der Lärche
behauptet wird, sie erreiche von allen einheimischen Nadelhölzern das höchste Alter
mit 200 Jahren und mehr, so wird das sonst meist überschätzte Baumalter hier zu
tief angesetzt; die Unterscheidung zwischen Hoch- und Niederwald vergißt das Wesentliche,

nämlich die Entstehungsart aus Samen bezw. Stockausschlägen, und das Wort
cedno sollte ceduo lauten. Im fleißigen Literaturverzeichnis (in dem dank der
Gunst des Alphabets die sonst viel zu wenig beachtete und auch von Boettcher nicht
ausgewertete grundlegende Arbeit Hektor Ammanns über die Bevölkerungsentwicklung

in der italienischen Schweiz an verdienter Stelle erscheint), vermissen wir
das freilich vor allem dem Luganefer Gebiet gewidmete Werk von M. Pometta
„Nelle Prealpi ticinesi", auch Schriften Bettelinis, Albisettis, Bertonis und Eiselins
„Sul patrimonio ticinese di selve castanili"; von PH, (nicht Pl.) Flury sind Arbeiten
erwähnt, die auf das Tessintal kaum Bezug haben, während seine Schrift über den
tessinischen Niederwald fehlt.

Diese Erwägungen und Ergänzungen sind nicht als übelwollende Kritik
aufzufassen; sie wollen nur an die Grenzen jeder derartigen Monographie erinnern. Mit
jedem Jahr wird es unmöglicher, daß solche Darstellungen jeden Wunsch jedes
Spezialisten erfüllen — es wäre denn, daß mehrere Fachgelehrte zusammen den
Stoff enzyklopädisch behandelten. Anderseits wird es von Jahr zu Jahr notwendiger,
daß Einzelne den wie in Springfluten heranschäumenden Stoff zusammenfassen
müßten. Wir gewahren hier ein Problem, das geradezu weltgeschichtliche Bedeutung
erlangen kann: es mnß irgendwie möglich werden, eine Synthese, einen Kosmos
zu finden zwischen oberflächlichem, chaotischem Alleshalbwissen, wie es z,B, bei
Politikmachern, Parteiführern und Journalisten sehr gefährlich werden kann, und
anderseits der gründlichen wissenschaftlichen Beherrschung kleinster Einzelgebicte,

Das Buch Boettchers vermittelt reiche Kenntnisse; wir möchten, wir besäßen
über viele Täler und Landschaften der Schweiz ähnliche Darstellungen, Behandelt
werden mehr oder weniger ausführlich die literarischen Zeugnisse, die Natur des
Tales, Geologie, Klima, Gewässer, Pflanzen- und Tierwelt, die Siedelungen, Land-
und Alpwirtschaft, Gewerbe, Handel und Industrie, der Verkehr (Gotthardbahn),
die Bevölkerung, einzelne typische Siedelungen (Bedretto, Airolo, Piotta, Giornico,
Pröda, Bellinzona) und die Karto- und Bibliographie. 25 meist ausgezeichnete
Bildertafeln schmücken das Buch, dem der Verfasser auch 15 graphische Darstellungen
mitgibt. Zu wünschen wäre wohl für den großen Leserkreis, an den Boettcher sich
wendet, noch eine gute topographische Karte des Gebiets, die durch schematische
Längsschnitte nicht ganz ersetzt wird. Auch darf der Umstand, daß die Arbeit „neben
den beruslichen Verpflichtungen in den Abendstunden geschrieben worden ist", sprachliche

Nachlässigkeiten nicht entschuldigen. Ein Buch, dem Bundespräsident Motta.



Bücher-Rundschau 639

seine warme Empfehlung schenkt, muß Satze feilen, wie etwa jenen auf Seite 2:
„Der wechselvolle Kampf um den politischen Besitz des Tales, in dessen Verlaufe
die Bevölkerung von einer Herrschaft in die andere gelangt und so seine kulturelle
Entwicklung in jeder Beziehung gehemmt wird, endet mit dem Siege der von
Norden ausgehenden Bestrebungen," Von politischen Bemerkungen hält sich übrigens
der Verfasser vorsichtig fern, ein Wort wie „Jrredenta" haben wir nicht gefunden.
Seien wir froh, daß es im Tessintal offenbar völlig unbekannt ist, und hoffen wir
mit dem Bundespräsidenten und dem Verfasser, daß das schöne Buch die Kenntnis
einer sast allen Schweizern besonders lieben Gegend vermehre und das
Zusammengehörigkeitsgefühl stärke.

„Wir sind auf die hohen Gipfel gestiegen und in die Tiefen der Erde
eingekrochen und möchten gar zu gern der großen formenden Hand nächste Spuren
entdecken." Dieser Satz findet sich mehrmals erwähnt bei Josef Dürler: „Die Bedeus
tung des Bergbaus bei Goethe und in der deutschen Romantik". Band XXIV der
„Wege zur Dichtung". Frauenfeld l936, Huber K Co. A.-G.

Jene im September 1789 von Goethe an Frau von Stein gerichteten Worte
könnten wohl als Leitspruch auch für das heiße Bemühen der von Prof, Ermatinger
angeregten und herausgegebenen Zürcher Schriften zur Literaturwissenschaft gelten.
Die „Wege zur Dichtung" scheuen sich wahrlich nicht vor Umwegen und Seiten-
Pfaden. Gerade dadnrch streben sie in ihren besten Beiträgen nach einer Verwirklichung

des vorhin angedeuteten Problems, wie Zusammenschau und Gründlichkeit
sich vereinigen ließen. Wer hätte gedacht, daß neben genauen Abhandlungen über
praktischen Bergbau, über Förderung, Wetterlosung, Wasserlosung, Aufbereitung,
Schmelzprozeß, ja unter chemischen Formeln neue Funde für die romantische Dichtung

sich ergäben? — Wir haben z.B. nie Besseres über Novalis gelesen, als die
ihm hier gewidmeten 44 Seiten. Auch aus Jean Paul, Tieck, E. T. A, Hoffmann,
Arnim, Eichendorff u, a, fallen Lichter; vor allem wird viel Treffendes über die
Stellnng Goethes znr Natur und ihrer Erforschung gesagt. Da hätte wohl außer
Ermatinger auch H, St, Chamberlain und vielleicht, in mehr negativem Sinn,
auch R, Steiner erwähnt werden sollen. Mit Spannung liest man von den
Hoffnungen und Enttäuschungen des Jlmenauer Bergbaus, den Goethe eine Zeitlang
leitete. Nebenbei erfährt man, daß das schwedische Bergwerk von Falun Gustav
Adolfs Krieg in Deutschland finanzierte, Probleme, wie die in den
„Wahlverwandtschaften" und in „Wilhelm Meisters Wanderjahren" auftauchende Verwendung
der Wünschelrute oder siderischer Pendel zur Auffindung von Erzen, Wasser usw.,
erregen heute mehr Aufmerksamkeit als je zuvor; gegenwärtig sprechen sogar
wissenschaftliche Zeitschriften sehr häufig von „Strahlungen".

Es ist dem Verfasser gelungen, ein sehr anregendes Bild von den
wissenschaftlichen und geschichtlichen Zusammenhängen und den symbolischen Ausdeutungen,
die in reichem Maße zwischen Bergbau und deutschen Romantikern bestehen, zu
geben. Daß ein Blick über den Rahmen hinaus, etwa noch in die Schwefelklüfte des
„Rheingolds" falle, war nicht zu erwarten. Gern stellen wir fest, daß Dürler sich
sonst um die oben als Möglichkeit erhoffte Zusammenschau ehrlich bemüht hat und
den vom praktisch gewordenen Montanus — früher Jarno genannt — an Wilhelm
Meister gerichteten Worten nicht folgt: „Narrenspossen, eure allgemeine Bildung
es ist jetzo die Zeit der Einseitigkeiten,,," Uns scheint des Verfassers vielseitiges
Buch und die Beschäftigung mit Grenzgebieten besonders fruchtbar.

Von unmittelbarstem Wert für alle Leser dieser Hefte ist gewiß Fritz Ernst:
,Milhelm Teil. Blätter aus seiner Ruhmesgeschichte". Fretz K Wasmuth Verlag
A.-G., Zürich.

Wie so oft bei Ernst, regen feine Arbeiten neue Auseinandersetzungen an
und zwar in höherem Sinn als beim Bauherrn, der Kärrnern zu tun gibt. Je
nach der Einstellung zu Tell ließen sich z.B. schon für frühere Jahrhunderte zwei
Fronten in Europa nachweisen. Es ließe sich untersuchen, welche Wandlungen etwa
rechtlich Begriffe wie Notwehr und Selbsthilfe durchgemacht haben, oder wieder
einmal betonen, welch' absurden Mißverständnissen das Wort „Freiheit" ausgesetzt
ist, usw. Ernst spricht von der Leidenschaft, zu der sich ihm die Neugier entwickelt
habe, einst Gesagtes, Vergessenes und Ungesagtes zu verfolgen. Neugier und Leidenschaft

überträgt er auf den Leser. Wohl weiß er, daß es in der Natur geisteswissenschaftlicher

Untersuchungen liegt, niemals fertig zu sein und daher nur mit mehr



64« Bücher-Rundschau

oder weniger Willkür aus der Hand gegeben werden zu können. Wenn aber Ernst
dann beifügt, den Nächsten, der das Thema wieder aufnähme, möge besseres
Gelingen krönen, so denkt er zu bescheiden: solches Gelingen wäre nur in einer
Vermehrung der historischen Nachweise denkbar. Eine solche schiene freilich möglich.
Bereits wurde in der ,,N, Z, Z," (5, Dezember 1936) auf eine von Ernst nicht erwähnte
Tragikomödie von 1S84 „L'Ombre de Stosfacher" hingewiesen. In der Sammlung
„Sprache und Dichtung" behandelte ferner Elisabeth Merz „Tell im Drama vor
und nach Schiller", Reiche Ausbeute ergäbe überhaupt näheres Befassen mit den

„Tell"-Aufführungen und ihren oft revolutionären oder tragischen, manchmal auch
tragikomischen Wirkungen, Theatergeschichtlich könnten Ernsts „Blätter" noch sehr
ausgestaltet werden. An der Einstellung zu Tell ließe sich auch geradezu sowohl
die periodisch aufslammende Begeisterung des Auslands für die Schweiz verfolgen,
wie anderseits Ernsts Buch „Die Schweiz als geistige Mittlerin" um einen
Abschnitt vermehren.

Nnsere jugendliche Begeisterung für Tell wurde einst etwas gedämpft, als
wir unter Uhrmachern in La Chaux-de-Fonds häufig dem Vornamen „Tell"
begegneten und von nahe sahen, wer so hieß und welche Ansprüche aus dieser Namengebung

abgeleitet wurden. Die Häusung der Berufung auf Tell in Zeiten wie 1798
und zum Teil von Leuten, die damals fremde Truppen ins Land riefen und in
neuerer Zeit — wenn sie keinen Geßler zu töten haben, sich wenigstens gegen
Bundesbeschlüsse empören — deute an, wie sich im Begriff des Nationalhelden Weltanschauungen

finden, aber auch kreuzen können. Es ist durchaus denkbar, daß Leute, deren
Herz zwar normal gebaut ist, aber nicht auf der Menschheit vielgelobter Linken
klopft, die Parricida-Szcne bei Schiller nicht missen wollen. Ernst zeigt nun, daß
in der Tat die Begeisterung sür seinen Helden nicht einheitlich war, nicht einmal
in der Schweiz, Chateaubriand unterschied eine alte, rauhe, tugendhafte von einer
neuen, gebildeteren, aber korrumpierten Schweiz; er zweifelte daran, ob Söhne,
die nichts anderes mehr waren als eben Söhne, das väterliche Erbe in Stunden
der Gefahr zu retten wüßten, Tells Heimat erschien ihm 1794 wie der aus wildem
Meer ragende Mast eines Wrackes, Da ist denn doch entschieden das Bild der
„Friedensinsel" heute beliebter.

Auch für uns späte Nutznießer eines einst von wackern, nicht gerade
pazifistischen Teilen erstrittenen Erbes wird wohl die bekannte Lebensregel gelten:
erwirb es, um es zu besitzen! Etwas weniger Phrase und selbstgefälliges Gejodel
von Freiheit dürfte angebracht sein zu Gunsten ehrlichen Wirkens und ernster
Besinnung, Zu solcher leitet schließlich Ernsts prächtiges, höchst anregendes, mit einigen
seltenen Bildern geschmücktes Büchlein, dem wir weiteste Verbreitung und nachdenkliche

Leser wünschen,
Karl Alfons Meyer,

Katholizismus.
Joseph Bernhart: Der Vatikan als Weltmacht. Paul List Verlag, Leipzig. K.—9.

Auflage.
Die Frage nach dem Wesen des Papsttums und seine Bejahung oder Ablehnung

hängt aufs engste zusammen mit der zum mindesten äußerlich sichtbaren Antinomie
des Christuswortes „Mein Reich ist nicht von dieser Welt" und der Zusammenfassung

spiritueller Macht in einer ihrem Anspruch nach universalen und weder der
weltlichen Organisation noch der weltlichen Gewaltmittel entratenden Einrichtung.

Katholischerseits wird man dagegen sofort einwenden, weder die geistliche
Gewalt noch die lückenlose Hierarchie, die sich unter ihr etabliert, sei weltlichen
Ursprungs. Sie erfahre ihre Heiligung dadurch, daß sich in der Kirche der Leib Christi
verwirkliche. Als deren höchste sichtbare Spitze aber sei das Papsttum irdischer
Willkür enthoben; denn an seinem Anfang stehe der Einsetzungsakt Christi, mit dem
sich die ständige und fortwirkende Begnadnng verbinde. Er sei es, der es als
Institution unabhängig von dem jeweiligen Träger mache. Daher ihre umfassende
Autorität und das Ausmaß ihrer Ansprüche in die Breite wie in die Tiefe,

Da an diesem Punkt von jeher die in der Tiefenregion religiöser Überzeugung
wurzelnden Meinungen auseinandergegangen sind, soll hier nicht darüber gerechtet



Bücher-Rundschau 641

werden. Diese Einschränkung vorbehalten, wird man Joseph Bernhart, der selbst
positiv auf dem Boden des Katholizismus steht, dankbar sein für das Maß an
Unbestechlichkeit, mit dem er in seiner Papstgeschichte aus dem Sinn der Sache heraus
für sie Zeugnis ablegt. Bernhart behält sich alle Freiheit zur Deutung und
Beurteilung geistiger und geschichtlicher Situationen vor. Er behält sie sich vor allem
vor, wo die menschliche Seite der Träger der Tiaria ihn anrührt. Die gleiche
Kraft des Urteils trifft den Gegenspieler, der je nachdem positiver oder negativer
bewertet wird, als seine Zeit es tat oder als sein historisches Schicksal es mitunter
zu füllen scheint. Das geschieht mit klarem Blick sür jede Form wirklicher Glaubensund

Zeugniskraft, und wäre sie anch Häresie, Einbeschlossen darin ist das historische
und spirituelle Urteil über die Mittel der Kirche, wobei Abirrung als Abirrung
bezeichnet Ivird und nichts, was dem Blick Bernharts Uerdammenswert erscheint —
wie z,B, die blutigen Ketzervcrsolgnngen — eine Beschönigung findet.

Das neben den groß angelegten Papstgeschichten etwa von Ranke, Pastor, vor
allem Gregorovius verhältnismäßig kurzgefaßte Werk entfaltet seine Hauptbedeutung

in einer Schritt für Schritt sich vcrdichteuden Erkenntnis vom Wesen der die
Jahrtausende überschattenden Einrichtung, vom Wesen spirituell Wirkeuder Kraft,
vom Wesen und der Wirkung ihrer Autorität, Sie wird zum wertvollen Beitrag
an die die Welt unter immer anderer Gestalt bewegende und nie abreißende
Auseinandersetzung zwischen dem durch örtliche, zeitliche und durch die menschlichen Zu-
sälligkeiteu relativierten Ansprnch des Endlichen und der Forderung des Absoluten,

In diesem Sinn wirkt das Buch wie ein Roman des menschlichen Geistes
überhaupt. Au der Eingangspforte zn dem aus mystischem Dunkel ins Licht der
Welt tretenden Weg stehen im Kapitel „Konsuln Gottes" Gestalten, die wie Leo
der Große und Gregor der Große die Kirche als einen Rocher de bronce in einer
Zeit, deren Form zerbrach, stabilisierten. Unendlich spannend ist in den Kapiteln
„Die zwei Schwerter", „Petrus in Ketten" nnd „Die Befreiung" die große
Auseinandersetzung von Kaiser uud Papst gezeichnet: im Beginn der intellektuelle
Schöpfer des römisch-deutscheu Kaisertums, Leo III,, am Ende die Inkarnation des
spirituellen Anspruchs, Gregor VII, In „Thron der Welt" erscheint mit Innozenz

III, erstmals die politisch voll in die Welt hineinwirkende Macht dcs Papsttums,

während „Sacco di Roma" und „Laetare Jerusalem" nach der babylonischen
Gefangenschaft in Avignon den ganzen Bogen nach unten mit dem ans Höllische
streifenden Tiefpunkt unter Alexander VI, bis zur geistlichen Wiedererstehung in den
Präambeln zur Gegenreformation geschildert sind. Die neueste Zeit vom Zeitalter
Napoleons bis zur fast symbolischen Gestalt für die Unzerbrechlichkeit des Papsttums

in Leo Xlll, wirkt wie ein Triumphgesang.
Instruktiv sind die zahllosen Durichblicke auf die Bewegung des gesamten

geistigen Gefüges, vor dem auch die Kirche allmählich ihre Gestalt wandelt? wichtig
und aufschlußreich das Spiel europäischer oder national-italienischer Politik von der
Seite der Kirche her gesehen: Plastisch geformt die Charaktere der großen Mitspieler
und Gegenspieler, seien es Kaiser, französische Könige, italienische Potentaten,
römische Volkstribunen, oder Häretiker und Reformatoren, zwischen denen bald
gezwungen, bald sich aufrichtend, herrschend, mit sich selbst im Kampf, sich wieder
sammelnd, stets aber Erfcchrnngen einheimsend und mit ihnen weiterbauend die
Kurie während 1700 und mehr Jahren dasteht.

Wertvoll ist gerade in diesem Zusammenhang das letzte Kapitel „Der Aufbau
der Kurie", ein knapper Abriß des kirchlichen Apparates.

Im ganzen handelt es sich um ein durchaus besonderes und zweckvolles Buch
von großer wissenschaftlicher Znverlässigkeit, glänzender Darstellung und gegenüber

einem Stoff, der auf alle Erhabenheit des Geistes aber auch in alle Abgründe
führt, von erstaunlichem Mut und von ebenso erstaunlicher Kraft der Verantwortung.

Richard Gutzwiller: Die Katholiken und die Schweiz. Vita Novo Verlag, Luzern
193S.

Der schweizerische Bundesstaat von 1347/48 ist im Zeichen der liberalen
Prinzipien und gegen die katholische Partei neu geformt worden. Das bedingte
zunächst eine oppositionelle Haltung auf dieser Seite. Inzwischen ist in eidgenössischen
Dingen diese längst wieder der positiven Zusammenarbeit mit den übrigen Parteien
gewichen; ja seine eigenen Entwicklungen zwischen 1379 und heute ließen den Ka-



642 Bücher-Rundschau

tholizismus in der gesamten politischen Programmatik der Schweiz mehr und
mehr aktiv und ausbauend Stellung beziehen. Das zeigte sich in den letzten Jahren
wohl am sinnfälligsten im Meinungsstreit über die Revisionsfrage: denn in dieser
ganzen und nur im Augenblick vertagten Diskussion tritt vor allem das in der
katholischen Soziallehre verwurzelte Staatsdeuken als mächtiger Beweger auf, und
das umso mehr, als die von dort kommenden Vorschläge vor allen anderen vielleicht
die stärkste innere Folgerichtigkeit voraushaben.

Dieser aktuelle Hintergrund gibt der Schrist von Richard Gutzwiller „Die
Katholiken und die Schweiz" ihre besondere Bedeutung, Als prinzipieller Beitrag
zur Diskussion zerfällt sie, recht besehen, nicht wie die Kapitelüberschriften es
vermuten lassen sollten, in vier, sondern in drei Teile, Der erste umfaßt eine knappe,
aber klare Darstellung der katholischen Gesellschafts- und Staatslehre, In diesem
Spiegel wird in Anerkennung der grundsätzlichen Neutralität des Katholizismus
gegenüber den einzelnen Staatsformen die Demokratie auf ihr christliches Gedankengut

hin untersucht und das besondere Wesen der Hilfsstellung herausgearbeitet, die
er in Erziehung und Beeinflussung des Souveräns — hier also des Volkes — zu
wahrer Verantwortlichkeit einnehmen kann und einzunehmen gewillt ist. Das Motto
hiezu: „Gebt dem Katholizismus Spielraum im Staat, damit er helfen kann, der
Demokratie ein christliches Volk zu schaffen,"

Der zweite Teil befaßt sich dieser mehr prinzipiellen Untersuchung gegenüber
mit der schweizerischen Demokratie, Gutzwiller sindet sie gegründet in der
föderalistischen Struktur einer-, im Ethos der Freiheit andererseits, und von
Ursprung an durchwirkt vom Geist des Christentums, Von hier aus ergibt sich eine
entsprechende Kritik an der Reformation, die der Eidgenossenschaft den protestantischen
Staatsbegrisf einfügte, ohne jedoch an der gemeinsamen christlichen Grundlage
zu rütteln. Es ergibt sich die Kritik an dem mit der Revolution eingedrungenen
Humanismus und an der Auseinandersetzung zwischen altem und neuem Geist, die
schließlich zum Sonderbundskrieg und zum Neubau von 1848 führte.

Besonders in den Ausführringen zur eidgenössischen Freiheit scheint mir die
Schrift ihren Höhe- und Mittelpunkt zu erreichen. Denn nirgends so wie am
Freiheitsbegriff offenbart sich das Auseinanderklaffen der christlichen Auffassung von
einer grundsätzlichen Gebundenheit in der Freiheit und der Humanitär-liberalen
Konstruktion des prinzipiell ungebundenen Individuums,

Im Schlußkapitel, das eigentlich die Nutzanwendung der katholischen Staatslehre

auf die schweizerische Demokratie zeigen soll, ist die Auseinandersetzung mit
den Ideen des Liberalismus, Sozialismus, Faschismus zu sehr rein prinzipiell und
allgemein, Sie packt uns darum in unserem ureigensten Bezirk eigentlich nicht mehr
so ganz. Hier wäre wahrscheinlich ein etwas kühnerer Vorstoß mitten hinein in die
Wirklichkeit überzeugender geworden als die an sich sympathische Zurückhaltung
in den Sphären der reinen Idee,

Renö Fülöp-Miller: Leo XIII. und unsere Zeit. Rascher Verlag, Zürich und Leipzig
193S.

Das Buch hätte vielleicht schon vier oder fünf Jahre früher geschrieben werden
können, als nämlich durch die Enzyklika „Quadrogesimo anno" die Gestalt Leos XIII.
fast 39 Jahre nach seinem Tod noch einmal in das hellste Licht gerückt war. Die
Welt war von den Folgen der Wirtschaftskrise und einer neuen Bolschewisierungs-
welle bedroht — Ausdruck der tiefen Ratlosigkeit gegenüber der kapitalistischen
Problematik nnd ihren Gefahren, In diesem psychologisch wirksamen Augenblick
erinnerte die päpstliche Kundgebung, dic in sich selbst einen bedeutsamen Beitrag zur
sozialen Programmatik leistete, daran, daß 40 Jahre früher bereits das Oberhaupt
der Kirche in dem berühmten Rundschreiben „Rerum novarum" einen selten
gewaltigen Versuch unternommen hatte, katholische Ethik praktisch für die Lösung der
sozialen Frage einzuschalten.

Wenn Rens Fülöp-Miller vor kurzem erst Leo XIII, in einer Monographie
behandelt hat, so ist diese heute noch aktueller als sie 1931 gewesen wäre. Vor allem
ist es die deutsche Kulturpolitik, welche die Kampfsituation, in die sich die katholische

Kirche gegenüber den weltlichen Mächten eigentlich durch ihr bloßes Dasein
verwickelt sieht, außerordentlich verschärft hat. Sie vor allem machte in diesen
Jahren viele Menschen dafür hellhörig, daß durch den staatlichen und völkischen To-



Bücher-Rundschau 643

talitätsanspruch sich das Ringen der Kirche zur Entscheidung über die mögliche
Wirksamkeit einer im Unendlichen wurzelnden Ordnung schlechthin zuspitzte.
In dieser Beleuchtung gewinnt jene Papstgestalt, die es unternahm, das Rüstzeug
der Kirche umfassend zu erneuern, heute in einem sehr allgemeinen Sinn an
Interesse,

Rens Fülöp-Miller ist als sauberer Bearbeiter historischen Tatsachenmaterials,
kritischer Beurteiler dialektischer Situationen und lebendiger Darsteller zur
Bearbeitung des weitschichtigen Stoffes von vornherein vorzüglich qualisiziert. Vielleicht

kommt ihm als ungarischem Protestanten dabei das praktische Entrücktsein
von den unmittelbaren Kampffronten zu Hilfe, Vielleicht entspricht die bemerkenswerte

Objektivität des Buches auch der typischen Haltung des Intellektuellen in
der Eudphase des vor unseren Augen sich vollziehenden Umschwungs europäischer
Geistigkeit, Die geistigen Positionen und ihre Dialektik werden einerseits heute
zweifellos schärfer erfaßt, andererseits aber verharrt diese Schau in Skepsis und
Unfähigkeit zu Selbstentscheidung und Parteinahme — für manchen vielleicht Grund
zu einer leichten Enttäuschung!

Wenn die Darstellung natürlicherweise in den Bann einer Persönlichkeit von
ungewöhnlichen Qualitäten geraten muß, so beruht ihr Schwergewicht doch auf
einer objektiven Würdigung jener — nichtkopernikanischen — Wendung, die die
kirchliche Haltung gegenüber der Moderne unter Leo XIII, erfuhr. Während sie bis
zu Pius IX, der neueren geistigen und gesellschaftlichen Entwicklung schlechthin
ablehnend gegenüberstand uud deshalb als Inbegriff reaktionärer Haltung galt —
Syllabus, Vatikanisches Konzil und Unfehlbarkeitsdogma sind die sichtbaren Zeichen
dessen — bricht Leo XIII, mit der alten Gepflogenheit, Ohne daß irgend eine der
christlich-katholischen Grundlagen aufgegeben wird, eröffnet er eine Aercr der
Versöhnung zwischen Kirche und Moderne, aber auch von kräftigen Nenansätzen
kirchlicher Weltwirksamkeit, Die Möglichkeit gibt die Erneuerung einer umfassenden
Beurteilungsbasis in einem Zurückgreifen auf die „Philosophia perennis" (eine für
alle Zeiten gültiger Philosophie) des Thomas von Aquin, — angesichts der nie
abgerissenen Kämpfe um die Beurteilung der Scholastik ein außerordentliches Wagnis.
Dreierlei soll erreicht werden: erstens eine durch die geistige Entwicklung
verschleierte Klarheit über die gültige Hierarchie der Werte und Zwecke; damit zweitens
eine kircheneigene objektive und positive Meinungsbildung allen Erscheinungen der
sich wandelnden Welt gegenüber und drittens die Ermöglichung der Aufstellung
objektiver Richtlinien für die Behandlung zeitwichtiger Probleme.

Die Kirche tritt in der Folge gerade unter Leo XIII. werbend und aufbauend
an zwei Hauptfronten in Erscheinung. Es gelingt ihr, auf Zeiten hinaus
anerkannte Grenzen zwischen ihrem Bereich und dem als Bereich selbständiger Zwecke
anerkannten Staat zu ziehen und sich selbst damit aufs neue zum beachteten Faktor
der Weltpolitik zu machen. Die Kirche nimmt zweitens in strenger Bezogenheit
auf die in seinem Ewigkeitsverhältnis begründete Würde des Menschen Stellung
zur sozialen Frage und versucht sie von ihrer liberalen Verquickung mit dem Kom-
merzialismus zu befreien, sie gegen sozialistische Beantwortung zu sichern und
ihrer Lösung neue Impulse zu vermitteln.

Neben der Darstellung des Lebenswerkes Leos XIII. und einer Würdigung
seiner Erneuerung unter Pius XI. bleibt es das besondere Verdienst Fülöp-Millers,
zuletzt auf die grundsätzliche Frage einzugehen, ob die Erneuerung des Thomismus
vor der Entwicklung des europäischen Denkens zu Recht besteht. Die sichtbare
Selbstzerstörung der europäischen Philosophie gibt mindestens das Recht, einer strikten
Ablehnung entgegenzutreten. Fülöp-Miller stößt freilich notwendig auf die eigentliche

Fundamentalentwicklung nicht so sehr der europäischen Philosophie als der
europäischen Geisteshaltung in Richwng einer immer mehr um sich greifenden
Bescheidung und Einrichtung im Bereich des Nur-Diesseitigen. Er sieht, daß das
Entweder-Oder einer letzten Antwort, ob Wahrheit dem Wesen der humanen Sphäre
angehört oder ob sie die „Totalität des Physischen und Metaphysischen" umspannt,
auch die Entscheidung über das Schicksal der philosophia perennis und über das
Schicksal der Kirche und des Christentums überhaupt in sich schließt.

Fülöp-Miller wagt diese Schwelle nicht zu überschreiten. Deshalb bleibt auch
seine Stellung zum Thomismus eine abwartende und vorläufige.



«44 Bücher-Rundschau

Karl Thieme: Christliche Bildung in dieser Zeit. Verlagsanftalt Benziger Co.
A.-G., Einsiedeln 19Z5.

Im Zusammenhang mit dem Ringen der Kirchen um die Rettung der
christlichen Bildungscinheit scheint ein schmales Buch von Karl Thieme durch seine
Folgerichtigkeit, die Eigenart der pädagogischen Gedankensühruug und nicht zuletzt durch
die Persönlichkeit des Autors bemerkenswert, Karl Thieme bringt als früherer
Dozent der Hochschule für Politik, Angehöriger des sehr sruchtbaren Kreises um den
deutschen Philosophen Fritz Klatt und Prosessor an der pädagogischen Akademie
Elbing ein ungewöhnliches Maß an pädagogischer Experimentalerfahrung mit. Die
besonderen Belange des katholischen Bildungswerkes sind ihm aus serner Arbeit
rm Kreis rheinisch-katholischer Jugend innig vertraut.

Die geistige Linie Thiemes läßt sich etwa wie folgt umreißen: Ausgangsund
Endpunkt bleibt die evangelische Forderung: ,,Seid vollkommen wie ener Vater

im Himmel," Von hier aus eröffnet sich ein eigentlich unbegrenzter Bildungsraum.
Die Orte optimaler Wirksamkeit sind gegeben in der lebendigen Gemeinde als dem
aktuellen Ausschnitt der spirituell wirksamen Kirche, im Elternhaus als dem natürlichen

Ort einer ersten verantwortlichen Formung, im Beruf als der Gelegenheit
zur Bewährung in der Verantwortung vor der zugeteilten Aufgabe und den auch
nur sachlich verbundenen Mitmenschen, schließlich überhaupt in der wirksamen
Umwelt. Die Bildungsveranstaltungen im engeren Sinn — Schnle, Hochschule,
spirituelle Schulung — bilden lediglich das Kernstück des erst durch den christlichen Geist
sich formenden Bildungskosmos.

So reicht der Ansatz christlicher Bildung von der Elternschulung über die
Vertiefung des praktischen Berufs- und Sozialcthos, die Umformung des persönlichen
Bewußtseins für die Wertgewichte der aktuellen Kulturinhalte — Thieme befaßt
sich vor allem mit deu Tatsachen Reklame und Technik und deren richtiger Indienststellung

— bis zum strukturellen Nenban des Schulwesens, der Neuzuteiluug
laienbildnerischer Aufgaben an die Lehrerschaft, die allseitige Durchdringung des
privaten und gesellschaftlichen Lebens mit christlichem Geist in der katholischen Aktion,
bis zur christlichen Gemeinde,

Man muß den Totalwillen des christlich-katholischen Formungsanspruches
erfaßt haben, um die Wendung um IM ° gegenüber dem Bildungsallerlei unserer
Zeit und die Einschränkung eigentlicher Schulungsarbeit auf einen schmalen, sorgsam

gestuften Weg zu verstehen, Thiemes Konzeption ist eine glatte Absage an die
Zufälligkeiten nichtzentrierter Bildungseinflüsse und den Mangel an Grenzgefühl
für die Wirklichkeit von Reisestufen, Hier spricht freilich nicht nur der Katholik
Thieme, dem das Bild sublimer christlicher Schulung aus Vergangenheit und Gegenwart

vor Augen steht, sondern wenigstens ebenso der verantwortliche Pädagoge, der
den ganzen Zusammenbruch eines auf bodenlosem Idealismus hochgezüchteten in-
tellektualistischen Erziehungskonglomcrates erfuhr und wohl nichts sehnlicher
wünschen kann als eine wirklichkeitsgemäße und doch über sich hinausweisende Linie
der Mitte, Dieser Tendenz entspricht ein durchaus realistisches Programm mit
einer eigenartigen, im Wesen der Transzendenz des Bildungsbildes begründeten
Bejahung leiblicher Bildung, Nebenbei gesagt: der Abschnitt enthält ein paar
ausgezeichnete Bemerkungen über Wehrhaftigkeit und Soldatentum,

Bon wesentlich allgemeiner Bedeutung sind die Ausführungen zur Stufung
des Bildungsweges, Grundsätzlich scharf geschieden bleiben der Bezirk allgemeiner
Bildung, die letzten Endes dem Heimischwerden und verantwortlichen Herrschen im
Umkreis der eigenen Lebensaufgabe dient — einschließlich einer dnrch Studium
errungenen, und der Bezirk dialektischer Schulung. Allgemeine Schulung und
Bildung weichen z.T. erheblich vom bisher Üblichen ab: Das sinnlich anschauliche
Moment, die Wirkung mit vorgeformten Bildern, wie sie Bibel, christliche Dichtung
und Kunst bieten, tritt vor alles Begriffliche und soll der Begründung einer schwer
zu erschütternden Vorstellungswelt dienen, wobei die Gefahr geistiger Verengnng und
unsrnchtbarer Verketzerung neuer, nicht spezifisch christlicher Bilder nicht verkannt
werden soll. Frühgeübte sinnvolle Aufgabenbewältiguug tritt vor nnzentriertes
Wissen, unverrückbares Beherrschen durch Übung vor jedes uferlose Schweifen in
geistigen Gründen, klare Prinzipien im Handeln nnd Eindeutigkeit im Weltbild
vor provozierte Problematik, Erst der vorgerückten Reife und nur wenigen
überhaupt bleibt die dialektische Bildungsmöglichkeit vorbehalten.



Bücher-Rundschau 645

Unter solchen Gesichtspunkten und ihrer Einbettung in den christlichen Kosmos
werden Schule und Hochschule wieder strenger gebunden, Thieme gibt im Entwurf
zur Lebensgemeinschast katholischer Studierender am Collegium Sanctissimae Trinitatis

zu Salzburg einen anschaulichen Einblick in die formalen Konsequenzen solcher
Gebundenheit,

Das Buch ist zunächst aus dem Geist katholischen Repräsentationsanspruches
für die Kirche Christi heraus geschrieben. Hierin liegt seine Weite und seine
Begrenzung, Trotzdem steckt es auch für den Nichtkatholiken und selbst für den
konfessionell Nichtgebundenen und Weltgläubigen voll von Anregungen und Fragen.
Deren wichtigste dürfte wohl auf das Problem des abendländischen Geistes
überhaupt zielen, ob ohne einen religiös geschlossenen geistigen Kosmos und die
Absolutheiten seiner Werteinstufungen wirkliche Erziehung und Bildung überhaupt
noch möglich sind oder ob nicht alle solchen Bemühungen mangels eines
überwölbenden Prinzips dem Geist der Schwere folgend sich jeweils an die robustesten
Gewalten heften, ihrer territorialen nnd völkischen Aufgespalteuheit verfallen und
damit trotz aller gegenteiligen Bemühungen rettungslos der Willkür und Primitivität

entgegentreiben. Hans v. Berlepsch-Valendas,

Der Ausbruch öes großen Krieges.
Les Thibault. 7. Teil: L'EtS «914.

Mit dem Ende der Thibault, Martin du Gard hat uns sieben Jahre darauf
warten lassen, ist dem Dichter ein großer Wurf gelungen. Ans über tausend
Seiten entwirft er uns ein Bild der sich überstürzenden Ereignisse vom 28, Juni
bis zum 1l), August 1914, Wir werden erschütterte Zeugen des Kampfes einer
kleinen Gruppe von Menschen guten Willens zur Erhaltung des europäischen
Friedens, Und wir, die wir doch den Ausgang kennen, wir hosfen, den Wenigen
möge das Unmögliche gelingen. Wir hoffen bis zum schrecklichen Ende, dem Ende,
das uns in seiner Trostlosigkeit an den Lear erinnert. — Jaurss' Ermordung,
möchte man wohl glauben, sei die Ursache der Aufgabe jedes Versuchs einer Aktion
gegen den Krieg, Aber es ist doch wohl so, daß sein Tod eine tragische Notwendigkeit

war, für den Dichter zur Notwendigkeit geworden wäre, auch wenn er nicht als
geschichtliche Tatsache bestände: denn auch Jaurss hatte den Zeitpunkt zur Handlung

verpaßt. Er hätte den Gang der Dinge nicht mehr aufhalten können, llnd
wo sollten wir uns Jaurss vorstellen in einer dem Nationalismus erlegenen
Sozialdemokratie Sehen nicht die Worte, die er anläßlich der Brüsseler
Zusammenkunft an Huysmans richtete, die Möglichkeit einer Umkehrung voraus?
Aber ein Gesinnungswechsel von Jaurss wäre über das Maß des Erträglichen
hinausgegangen. Um hierzu das Gleichgewicht herzustellen, hätte Jacques' Opfer
nicht mehr gereicht; ,,Le<,ut> ^-moi, Huvsmans. 8i Is ^usrrs sel^tsit, mäintsns?
I'intsrnstionäls! Li ä>s smi» vous «»pplisisot cls nrsnclre psrti cläns Is «onklit,
n'sn ksites risn- Usintsvs? I'intsrnstignsts. l?t si nun, Isurss, js visns
vous ciemänösr cls prsnclre ksit st «süss p„ur I'rm ou I'sntrs äss dsIIiKsrsnts, ns
m'seoute? piis, Uuvsrnsn?! Vlsintsrisu, «outs qns «outs, >'i nts rnstion sis."

Die Möglichkeit einer solchen Deutung ist nicht ausgeschlossen, wenn wir uns
an das Testament von Jean Barois erinnern (Jean Barois, p. 535 ff.). —

Bewundernswert ist Martin du Gard's Wille znr Objektivität und seine
Achtung vor dem sich selbst treuen Menschen, wo er nnr immer stehen möge. Aus
dieser Achtung heraus gelingt ihm die Schöpfung einer Mme. de Fontanin, der
Protestantin, mit ihrem mystisch unmittelbaren Verhältnis zu Gott, mit dem
Glauben, von dem es heißt, daß er Berge versetze. Und das Wunder geschieht,
daß diese Frau, die die herbsten Schicksalsschläge erleidet, uns nie den Eindruck
einer unglücklichen Frau macht; nicht, weil uns ihre Schicksalsschläge nicht berührten,
sondern weil sich uns ihre Gewißheit mitteilt, daß sie unter der Macht eines Gottes
stehe, der ihr nicht mehr zu tragen gibt, als sie tragen kann. Ein Vergleich mit
dem augenblicklich in der Nouvelle Revue Franvaise erscheinenden Roman von
Drieu La Rochelle, Rsveuse Bourgeoisie, ist äußerst aufschlußreich: die äußeren
Verhältnisse und Geschehnisse in den Familien de Fontanin und Le Pesnel sind
ganz ähnlich. Aber bei den Le Pesnel, wo jener Glaube fehlt, der Mme. de Fontanin



«46 Bücher-Rundschau

die Kraft zum Ertragen gibt, führen sie zu täglichen Reibereien, Auseinandersetzungen,

die das Leben zur Holle machen und die Familie gänzlich zu zersetzen
drohen, —

Auf dem Grund dieses gewaltigen weltgeschichtlichen Geschehens, dessen
Beherrschung den Händen der Verantwortlichen längst entglitten ist, und dem die
Sozialisten der Internationale noch in elfter Stunde eine Wendung zu geben
versuchen, werden die Erlebnisse des Einzelmenschen, die mit diesen Ereignissen nicht
in ursächlichem Zusammenhang stehen zu Episoden ohne morgen. Was sie an Tragweite

verlieren, gewinnen sie an augenblicklicher Stärke: die Liebe Jennys zu
Jacques' wird umso ergreifender, weil sie keine Zukunft hat und weil die Erkenntnis

kommt, daß sie dasselbe Glück schon vor Jahren hatten haben können. —
Was das Buch auf eine geradezu beängstigende Weise aktuell erscheinen läßt, ist

der Umstand, daß man sich durch die geschilderten Ereignisse, durch das blinde
Hineintorkeln in das grausige Geschehen an unsere Zeit erinnert fühlt. Es ist, als
ob die vier Jahre grauenvollen Ringens an der Menschheit spurlos vorübergegangen
wären. Wie damals würden die Massen, die gerade kraft ihrer Masse die Macht
bei sich hätten, hohlen Schlagwörtern erliegen. Wie damals würden sie umsonst
nach dem Führer blicken, der ihnen weise, was zu tun sei.

Martin du Gard hat uns mit seinem Ets 1914 einen Weiser errichtet, eine
eindringliche Warnungstafel; möge sie nicht, wie das Manifest Jacques' an die
kämpfenden Heere, unbeachtet und ungelesen verbrennen.

Erik Harrweg.

Religiöse fragen im Morgen- unö fibenölonö.
Franvois Mauriac: Das Natterngezücht. Deutsch von Franz Schmal. Verlag von

Herder, Freiburg i. Breisgau.
Mauriac gilt heute zusammen mit Bernanos als der repräsentativste

französische Romanschriststeller katholischer Weltanschauung. Diese Zusammenstellung
von Religion und Kunst bedeutet hier etwas anderes als in andern Ländern, zumal
etwa Deutschland. Denn die Literatur, und besonders die Romanschriftstellcrei, ist
in Frankreich eine so machtvoll in sich selbst gegründete Gattung des Geistesschaffens,
daß die katholische Haltung dort keineswegs sie so vollständig aus sich selbst heraus
zu bestimmen vermag wie anderwärts. Das zeigt sich am deutlichsten, wenn wir etwa
diesen Mauriac'schen Roman mit rein religiösen Schriften desselben Verfassers
vergleichen, so etwa mit seinen „Aufsätzen zur Neligionspsychologie" oder seinem
jüngst erschienenen „Leben Jesu", das gleichfalls schon bei Herder deutsch
herausgekommen ist. Diese Schriften zeigen sich geformt von jener bloß dogmatischen
Gestalt der Religion, in welcher neben dem erbaulichen Zweck und dem unaufhörlichen

Herausstellen des Absoluten eigentlich kaum noch Interesse uud Möglichkeit
für ein kraftvolles Zeichnen der relativen Dinge in ihrer einzelnen Eigenart übrig
bleibt. So bleiben die religionspsychologischen Aufsätze fast ohne sachliche Substanz,
und das Leben Jesu ist gleichfalls ein ziemlich ertragloses Zwittergcbilde, Die
Verbalinspiration, die strenge Festhaltung der Doppelnatur Christi in jedem seiner
Lebensakte, die Fiktion einer vollen Harmonie der vier Evangelien — das alles
sind Grundlagen, von denen aus sich nichts wirklich Gestalthaftes aufbauen läßt.
Ja, auf diese Weise kann man nicht einmal der wohl ältesten und echtesten Schicht
in den Evangelien gerecht werden, welche Jesum noch nicht als den allmächtigen Gott,
der sich, um Weissagungen zu erfüllen, zu den beschränkenden Zeremonien eines
Erdenlebens bequemt hat, sondern als ein gewiß über alles bekannte Maß
hinausgehendes Wesen zeigen, das aber immerhin wie wir im Ja und Nein, im Möglich
und Unmöglich des greifbaren Lebens drinsteht, und diesem Verhältnis nicht durch
unaufhörliche verschwommen-vieldeutige Aussagen über die eigene Natur, sondern
durch hart umreißende gewaltige Tiefblicke in das Wesen des höheren Lebens Ausdruck

gibt. So kommt Mauriac schließlich hier nicht darüber hinaus, die Evangelien
ziemlich wörtlich unter Ignorierung ihrer Widersprüche zusammenzuarbeiten und
das Ganze dann mit einigen pseudoliterarischen Stuckornamenten zu bewerfen.

Sobald nun Mauriac das Gebiet des Romans betritt, ändert sich das Bild
vollständig. Der großartige Realismus des französischen Romans, die Selbst»



Bücher-Rundschau 647

gesetzlichkeit und nicht aufzuweichende Dichtigkeit seiner sinnlichen Atmosphäre und
ihrer Zergliederung machen es einem Autor von primär künstlerischen Instinkten
unmöglich, hier einer faden Erbaulichkeit und ihren falschen Absolutsetzungen das
scharf abgesetzte Licht- und Schattenspiel des Lebens zu opfern. So kommt ein echtes
Kunstwerk mit lebendigen Menschen und gewichtigen Situationen heraus, in dem sich
die ewigen Dialektiken des Lebens kräftig und schmerzhaft spannen und nicht in
einem Medium gelöst werden, das wir Menschen doch niemals allgemeingültig
künstlerisch ausformen können. Der katholische Gedanke tritt wohl stark in das
ganze Gespinst ein, aber selbst die abschließende Bekehrungsgeschichte des Sünders
ist mit Geschmack und Wirklichkeitssinn gegeben. Im Grunde ist er gar kein richtiger
Ungläubiger; im Grunde steht er eher im Schmollwinkel und wartet, bis man ihn
holt. Vielleicht kann ein kirchlich Frommer den Unglauben sich gar nicht ernstlich
anders vorstellen, — Und im übrigen ist ein scharfes Gegengewicht gegen alle
Gefahr der Süßlichkeit, der falschen Idealisierung schon darin bereitgestellt, daß
gerade die bewußt und parteimäßig kirchlich-katholischen Gestalten des Romans in
sehr ungünstigem Lichte erscheinen, als verkalkte, selbstgerechte, intrigante und
habsichtige Bourgeoistypen, während sich alles Licht auf den fast bis zuletzt ungläubigen
Schreiber dcs Tagebuchs sammelt, das dieser Roman darstellt. Ja, es wird dem
Leser fast zuviel dieses Lichtes; nicht allein wegen der vom Verfasser, ja auch von
dem Tagebuchschreiber selbst zugegebenen sittlichen Anfechtbarkeit des Helden,
sondern besonders darum, weil wir ihm eigentlich einen entscheidenden Fehltritt kaum
ganz vergeben können, über den im Roman selber beinahe zu leicht hinweggegangen
wird. Es wird da geschildert, wie der Held mit dem ganzen durch nichts überbietbaren

Mißtrauen des Emporkömmlings sein Eheglück von sich stößt, als er erfährt,
daß seine (angesehener Familie entstammende) junge Frau einen andern geliebt
hat und ihn eigentlich nur genommen hat, um Kinder zu bekommen. Darüber
verschließt er sich endgültig und lebenslang vor ihr und wirft sein Liebesleben den
Straßenmädchen hin. Die Frau aber stürzt sich, wie sie offenbar bereits vorhatte,
leidenschaftlich auf die Kinder, wodurch diese, wie im Leben gewöhnlich, eher
verdorben werden, und gibt den Mann allzu leichten Kaufes auf. Diese zwei furchtbaren

Fehler der Gatten, die ihr ganzes Leben zerstören, scheinen nns in dem
Roman all den breitgeschilderten, allerdings unbeschreiblich widerwärtigen Geld-
schmutzereien gegenüber nicht entschieden genug gebrandmarkt zu werden. Es ist aber
im ganzen ein sehr wirklichkeitsstarkes und packendes Buch, mit zwingenden
Zeichnungen von Charakteren, Situationen und Entwicklungen.

Was die Übersetzung anlangt, so möchten wir zunächst ein Bedenken gegen den
Titel anmelden. „Natterngezücht" ist im Anklang an „Otterngezücht" gebildet,
das Luther Matth. IS, 34 Jesus den Pharisäern entgegenschleudern läßt. Warum
nicht bei dieser klassischen Prägung bleiben? Denn die Sprachmeisterschaft Luthers
wird auch der Katholik nicht leugnen können. Und wenngleich beide Wörter
etymologisch denselben Ursprung haben (worauf z. B. eine Mittelform wie allemannisch
„Atere" hinweist), so bezeichnet doch hente der Sprachgebranch mit „Otter" die
giftigen, mit „Natter" die ungiftigen unter den einheimischen Schlangen. Wäre
es schließlich nicht doch das Einfachste gewesen, „Le noeud de vipsres" ganz wörtlich
mit „Der Schlangenknoten" zu übersetzen? Im übrigen liest sich die Übersetzung
recht gut, ist aber gelegentlich unnötig frei,

Erich Brock,

Heinrich Zimmer, Indische Sphären. Verlag Oldenbourg, München.
Dieser Band der Corona-Bücherei vereinigt drei Aufsätze des Heidelberger

Sanskritisten zur indischen Geisteskultur, von denen der mittlere über „Aoga und
Maja" an Umfang, Gewicht und unmittelbarem Interesse bei weitem überwiegt.
Für Darstellungen aus der indischen Religionsphilosophie besteht immer die
Alternative, entweder die ungeheuer eigenartigen und in ihrer eigenen Ebene,
scholastisch ausgebauten Denkform-Systeme der Inder einfach berichtend
wiederzugeben, sich dabei genau an die Originale zu halten, dafür aber auf ihre
Nahebringung an europäische Gegenwartsmenschen zu verzichten. Die andere
Möglichkeit ist die, jene Kategorien für den Europäer an Bekanntes anzuknüpfen und
in seine eigene Denkgewohnheit zu übersetzen, damit aber weitgehend zu verfälschen.

Zimmer wählt entschlossen den zweiten Weg und hofft durch Aufgrabung



«48 Bücher-Rundschau

einer allgemein menschlichen Schicht die Gefahr der Verfälschung weitgehend zu
bannen. Sein Ansatzpunkt im europäischen Denken ist die Tiefenpsychologie und
Psychoanalyse, Unzweifelhaft gewinnt derart sehr viel des indischen Gedankengutes
für uns plötzlich eine überraschende Gegenwärtigkeit. Zimmer setzt die mannigfachen

Begriffe des Inders für den gestaltlosen Zustand, der durch höchste
Versenkung zu erreichen sei, weitgehend mit dem „Unbewußten" der Psychoanalyse in
eins, aus welchem dann methodisch die Welt wieder herausphantasiert und damit
alle gestauten Triebe abreagiert werden, anch die zum „Bösen", All die bunte Welt
von Drängen und Gegenständen des bewußten Lebens ist nach dieser Deutung
Ausgeburt unser selbst, ja für den indischen Weisen sind es auch die Götter in ihrer
prekären Existenz; sie erhalten eine vorläusige Verehrung und Pflege, aber der
Asket gewinnt Macht über sie und gelangt über sie hinaus ins Mystisch-Eine, Nun
ist ja zweifellos in der Psyichöanalyse noch sehr viel von europäischer Nomantik,
von dem Triebe nämlich, sich in das verlorene Unbewußtsein und die Natur
gefühlig wieder hineinzuschleichen. Damit ist ein bedeutender Abstand angedeutet zu
dem streng Intellektuellen und Willensmäßigen der indischen Methode und zu
ihrem Element bewußtester und gewolltester Handhabung des Unbewußten. Jedoch
wäre es ja andrerseits für die Psychoanalyse von größtem Wert, wenn sie etwas
mehr auf das vom Geiste Nachgeformte und etwas weniger auf das von der
Natur Vorgeformte im Menschen Wert legte, kurz weniger in den unwiederbringlichen

Anfangszustand und mehr in den beherrschbaren Endzustand hinstrebte. Dann
würde sich allerdings wohl sofort ein Problem erheben, das dem Inder ziemlich
fremd zu sein scheint: nämlich woher der Glaube an bestimmte objektive
Wirklichkeiten anfänglich zu beziehen sei, ohne den das Erzeugen und Phantasieren von
Sinnbildern für den Europäer wohl immer ein halt- und heilloses Spiel bleibt.
Schwerlich wird es ihm dienen, mit Atemtechniken und kunstvollen inneren
Haltungen zu arbeiten, ehe er wenigstens die Anfangsgründe des Glaubens an einen
entsprechende Weltnntergrnnd wieder errungen hat. Jene Symbole selber geben
solchen Glanben nicht her, wie sich wohl auch in ihrer Relativität und ihrem
geringen Gegenständlichkeitsgehalt zeigt. Der indische Fogi erreicht auf Grund von
(bei Zimmer ausführlich geschilderte,!) anatomisch-Physiologischen Vorstellungen, die
dem europäischen Naturwissenschaftler mit Recht als wahnwitzig und höchstens in
poetisch-shmbolischem Sinne erörterbnr vorkommen müssen, die ungeheuersten
Umwälzungen in seinem Organismus, Der chinesische Tao-Mystiker erzielt dasselbe
auf Grund ganz anderer, nicht minder frei zusammenphantasiertcr Vorstellungen
vom Körper und seinen Verrichtungen, (Uber die Taolehre in diesem Zusammenhang

vgl, den Aufsatz von Erwin Rousselle im „Eranos"°Jahrbuch 1S33.) — Das
Buch von Zimmer bringt wohl trotz solcher Überlegungen, die z. T. Einwände bedeuten,

einen wesentlichen Fortschritt in der Erkenntnis und Auswertung indischer
Geistigkeit für uns. Wohltuend ist seine gepflegte Sprache... Könnte man nicht
das scheußliche Wort „Visualisierung" durch „Versichtigung" ersetzen?

Erich Brock.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Jann v. Sprecher. Schriftleitung, Verlag u.
Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64. Druck: A.-G, Gebr, Leemann <d Co,, Stockerstr, 64,
Zürich 2, — Abdruck aus dem Inhalt dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe

gestattet, — Ubcrsetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

