
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 7

Artikel: Der Kirchenkampf in Deutschland

Autor: Meier, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


346

der Kirchenkampf in deutschlanö.
Von «gnraö Meier.

I.

A^enige der deutschen Ereignisse dieser Jahre haben die außenstehende
Welt so aufgewühlt wie der Kirchenkampf. Auf der einen Seite zeichnete

sich der Widerstand der Bekenntniskirche inmitten eines Meeres von
Nachgiebigkeit und Bescheidung deutlich und eindrucksvoll ab. Auf der
andern Seite mußte der Angriff des Nationalsozialismus gegen die
Stellungen der katholischen Kirche zum Gegenstand leidenschaftlicher Teilnahme
werden. Denn dieser Angriff konnte nicht anders als die ganze glühende
Feindschaft mit aufrühren, welche die Kirche seit Jahrhunderten mancherorts

genießt, und das gerade in denjenigen Kreisen, die dem
Nationalsozialismus mit heftigster Ablehnung gegenüberstehen. Anderseits war nach
Bismarcks Niederlage im Kulturkampf zum Dogma geworden, daß die

Positionen der katholischen Kirche unangreifbar und für jeden Staatsmann
da nur Niederlagen zu holen seien. Wenn in Frankreich und Mexiko eine
antiklerikale Gesetzgebung wenigstens verhältnismäßige Erfolge erzielt
hatte, so mußte in Deutschland, dies war die Beweisführung, ein solcher
Versuch noch die unausrottbare Religiosität sowie die gleichfalls immer
wieder durchbrechende parteimäßige und Partikularistische Uneinigkeit des

Volkes feindlich im Rücken haben. So ergab sich das seltsame Schauspiel,
daß linlsradikale Kreise und Zeitungen, denen das sonst recht fern gelegen
hatte, für den „Felsen Petri" zu schwärmen begannen, an dem sich Hitler
die Zähne ausbeißen werde, und wenn die Kirche im Augenblick
zurückgedrängt schien, so hatte sie ja Zeit, da sie in Jahrhunderten denke usw.
Dazu ließ der Vergleich der geistigen Kapazitäten zwischen Kirche und Staat
den Kampf vollends als ungleich erscheinen: auf der eineu Seite ein Schatz

säkularer Weisheit in Religion, Lebensgestaltung, Menschenbehandlung
und Politik; auf der anderen einige vitalistische Ideen von vorgestern, die

an sich zwar auch bei deutschen Dichtern und Denkern eine beachtliche Ahnen-
reihc besaßen, aber obenhin zusammengerafft und in ihrer Radikalität
undurchgearbeitet waren. So war der Katholizismus als Bundesgenosse
viel umworben, und es schien sich nur darum zu handeln, diesen Riesen dazu

zu bringen, den Gegner ernst zu nehmen und seine Waffe feierlichster
Verurteilung und Kampfansage wider ihn zu zücken.

Heute sehen die Dinge wesentlich anders aus. Nicht allein hat sich

gezeigt, daß es zwischen den heutigen großen Fronten überhaupt nicht nm
Allseitigkeit der Ideen und um geistige Zulänglichkeit geht, und diese

Dimension in einer fast unfaßlichen Weise von der Entscheidung ausgeschaltet
ist. Sondern es hat sich ferner erwiesen, daß die Tiefen, welche katholisches
Christentum an den Gipfelpunkten seiner Entwicklung erreicht hat, nicht
mobilisiert und in den Kampf geworfen werden konnten. Es zeigt sich, daß



Der Kirchenkampf in Deutschland 347

das große christliche Ideengut in einem Maße, welches niemand sich zuvor
Hatte träumen lassen, durch angstvolle Ausscheidung jedes frischeren und
schärferen Luftzugs erstarrt und eingefroren, sowie in hemmungsloser
Wucherung von Organisations-Betriebsamkeit und dazu gehörigem Lavieren
anscheinend hoffnungslos verzettelt und großenteils vertan war. Beides
waren zwei Seiten eines Ablaufes: das eine wie das andere war die
Flucht vor der lebendigen Bewegung des Geistes, welche auch auf festgehaltener

Einheit der Prinzipien eine bedeutende Schwingungsbreite haben
kann, wie es in der großen Zeit der Kirche tatsächlich war. Nur muß man
an diese Möglichkeit glauben und nicht alles selbst in der Hand halten
wollen — besonders eben die Erhaltung des äußeren aufgeblähten Apparates.

Das führt sonst von selber dazu, daß an Stelle von Bekennertum
Politik tritt, und diese muß auf die Länge für eine der unmittelbaren
äußeren Zwangsgewalt entblößte Macht schließlich doch scheitern, wo eben

nicht die Politik von den letzten geistigen Grundsätzen eindeutig und kurz
angebunden bestimmt wird. Der Katholizismus hatte im Zeitalter des

Liberalismus, als dieser absolut herrschte, eine Ungleichung an ihn
vorgenommen, und teils aus politischer Technik des Minderheitsgefühls, teils
aus Schwäche der inneren Selbstbehauptung selber liberale Ideale bekannt,
ganz besonders die Gewissensfreiheit. Auch unter deutlichstem Abrücken
von Inquisition, Autodafes und Albigensermetzeleien hätte sich der
Katholizismus immer klar bleiben müssen, daß es große Geistesgestalten gibt
und immer gab, zu deren Wesen und Stil es innerlichst gehört, sich nicht
auf Gewissensfreiheit aufzubauen. Der Liberalismus hat denn auch mit
seiner Gewissensfreiheit Bankerott gemacht, weil er sie isoliert absolut setzte,

und die absolute Freiheit endigte bei Leere, Zerrüttung, bei dem Nichts.
Ihr gegenüber hat der Gedanke der Einübung, ja Einhämmerung des Glanbens,

und dies durch Eingrenzung, durch strengste Erziehung des Denkens,
durch zeitweilige brutale willens- und pslichtmäßige Stillegung der letzten
Zweifel, so wie es der Katholizismus tatsächlich immer vertreten hat, sein

gutes Recht. Nur wurde diese Einstellung eben auch absolut gesetzt, bereits
als in der Gegenreformation schon einmal ein absolut gefetzter Liberalismus,

das Renaissance-Ideal vom unbedingt ungebundenen und allseitigen
Menschen gescheitert und zur hohlen Krampfgebärde des Barock geworden
war. Dem wurde damals der Gedanke der straffen Disziplinierung,
Technisierung, Instrumentalisierung des Geistes zu Macht- und Propagandazwecken

entgegengesetzt (ja auch die Freiheitsidee des Barocks dafür in
Dienst genommen). So als selbstgenügsam hingestellt, mußte auch dies

gegenreformatorische Ideal der systematischen zielbestimmten Geformtheit
scheitern. Die volle Loslösung von der freien Lebensbeziehung, von der

geöffneten Auseinandersetzung mit den letzten radikalen Fraglichkeiten
mußte den Glauben rein auf Willen zurückführen. Sie mußte die Gläubigen
zu einem enggeschlossenen Klüngel machen, dessen Beziehungen immanent
blieben und rein nach innen, in die Organisation und deren seste Atmo-



348 Konrad Meier

sphäre hinein gingen: mußte also mit einem Worte den Klerikalismus
heraufführen. Es ist formal wohl folgerichtig, daß von da aus ein System
sich herausbildete, auch die kleinste Lebensäußerung des Gläubigen kon-
sessionell zu kanalisieren und sie vor der Berührung mit Außenstehenden,
mit einer neutralen Außenluft wie vor einem Pesthauch durch hohe Mauern
zu umschließen. Aber das Schwächemoment in diesem Absehen von der
Auseinandersetzung mit der freien Lebensbewegung war unverkennbar.
Und fo war es genau so folgerichtig, daß der Staat im Augenblicke, wo er
sich stark genug fühlte, jene Mauern zertrümmerte. Dieser Augenblick trat
aber erst ein, als draußen keine objektive neutrale Atmosphäre mehr
herrschte, sondern der Staat die alten Mauern der Konfessionalität mit
neuen, für die Gegenwart fhmbolkräftigeren Mauern quer zu durchbrechen
unternahm.

Hiermit ist ohne weiteres gegeben, daß der Katholizismus nur in
begrenztem Maße dem Faschismus ein eigenes Formalprinzip entgegenzusetzen

hat. Auch der Faschismus hat das Prinzip, nicht zu diskutieren, die
letzten Fragen auf sich beruhen zu lassen, die Menschen organisatorisch voll
zu erfassen und soziologisch abzuschließen gegen jede uneingegrenzte
Bewegung des Geistes. Wenn sich der Katholizismus dem Faschismus gegenüber

auf Freiheit berief, so war dies ungefähr dasselbe, wie wenn sich

der Nationalsozialismus der Weimarer Republik gegenüber aus Freiheit
berief. Es standen also zwei Gebilde gleicher Formalftruktur sich gegenüber,

und selbst eine verschiedene Würde der inhaltlich vertreteneu Ideen
vermochte über diese Gleichordnung nicht hinwegzutäuschen. Es konnte sich

nun nur darum handeln, welcher dieser Jdeenkomplexe mehr Anklang fand
und durch die Erfassung und Aktivierung der Willensenergien gestraffter

war.
Daß es sich bei der katholischen Front nicht um freiheitliche Ideale

handelte, das hat sich am deutlichsten in Österreich gezeigt. Es wird wohl
von keiner Seite die Berechtigung der Feststellung bestritten werden, daß
das heutige österreichische Regime als eine katholische Sache zu bezeichnen

seil). Man kann vielleicht die Niederkämpfung des österreichischen
Nationalsozialismus als Notwehr deuten, da dieser selbst keine freiheitlichen und
Duldsamkeits-Jdeale bekannte. Der österreichische Marxismus dagegen,
durch in- und ausländische Mißerfolge kleinlaut geworden, wünschte
mindestens damals nichts anderes als einen demokratischen Anteil an einer
Abwehrfront gegen den Nationalsozialismus und ein selbständiges Österreich

auf demokratischer Grundlage. Die gewaltsame Ausscheidung des

Marxismus war also ein Akt von grundsätzlichem Totalitätsanspruch einer
Partei; und in der Tat sügt sich ja der gesamte seitherige Aufbau des

neuen Staates diesem Rahmen ein. Was hier dagegen fehlte, war die Ori-
Vergl. die unter dem Titel „Die Gegenreformation in Neu-Österreich" im

Berlage von Nauck K Co. in Zürich erschienene Aktensammlung. Eine Entkräftung
derselben ist uns bislang nicht zu Gesicht gekommen.



Der Kirchenkampf in Deutschland S4S

ginalität. Gibt es überhaupt die Möglichkeit eines christlichen Staates?
Und müßte das nicht mindestens ein Staat sein, in dem nicht, wie
mehr oder minder in allen andern Staaten, offiziell gelogen, reine
Propaganda getrieben, rücksichtslos die Macht gebraucht würde? Und Positiv

müßte ein christlicher Staat besonders in einer Zeit, wo viele
demokratische und faschistische Staaten ihre Nichtchristlichkeit unterstreichen, eine

eigene Form hervortreiben und nicht einfach darin seine christliche
Kennzeichnung rechtfertigen wollen, daß er von einer sich als katholisch bezeichnenden

Gruppe beherrscht wird — im übrigen aber die verschiedenen
politischen Herrschaftsformen nichtchristlicher faschistischer Staaten bis ins
Kleinste unter leichten Abwandlungen nachahmte, wie es Osterreich gegenüber

Italien und Deutschland tat.
Nur der Katholizismus wäre im Stande, das, was es bisher nie

gegeben hat, ein eigenes Staatsbewußtsein, einen Selbständigkeitswillen in
Deutsch-Österreich hervorzurufen; Marxismus und Demokratie sind zu
schwach dafür. Doch verkannte Wohl auch der Katholizismus seine noch

vorhandenen sozialen Gestaltungskräfte, wenn er glaubte, einem Staate von
fich aus Wesen und Leben einhauchen zu können. Dies ist ja erst in zweiter
Linie eine Frage der Macht.

Jedenfalls also bleibt die Tatsache, daß der katholische Totalitätsgedanke

nicht eine unverwechselbare eigene soziale und politische Form zu
erzeugen vermochte, wie es dem Faschismus geglückt war. Und jedenfalls
handelt es sich zwischen Katholizismus und Nationalsozialismus um den

Zusammenstoß zweier weitgehend formgleicher Gefäße, und es muß sich

zeigen, welches das irdene, welches das eiserne ist. Auf einem andern Blatt
steht, ob die Inhalte des einen oder des andern Topfes billigenswerter
erscheinen; nur sei man sich klar darüber, daß freiheitliche und demokratische

Ideale dabei von keiner Seite im Spiele sind — daß es keineswegs
um Geist gegen Gewalt, Freiheit gegen Zwang geht, sondern daß sozusagen
die klassische gegen die romantische Form der Totalität steht. Das Interesse
am Ausgang dieses Zusammenstoßes kann also nicht dasjenige eines letzten

Prinzipienkampfes in diesem formalen Sinne sein.
Etwas ganz anderes wäre es natürlich, wenn die Niederlagen, welche

die Kirche nach ihrer bisherigen Tätigkeitsform die letzten Jahre hindurch
in verschiedenen Ländern erlitten hat, sie bewögen, diese Tätigkeitsform
einer grundsätzlichen Nachprüfung zu unterziehen. Eine Kirche, die vielfach

keine höhere Aufgabe zu kennen scheint, als ihr ungeheures äußeres
Gebäude unversehrt durch revolutionäre Zeiten hindurchzuretten, und zu
diesenr Zwecke nahezu jeden Kompromiß, jedes Bündnis in Erwägung zieht,
welches diese Unversehrtheit zu gewährleisten verspricht — die schließlich

zu diesem Zweck nach allen Richtungen und in jedem Sinne große Politik
treibt, in dem es weltliche Staaten auch tun — eine solche Kirche wird
heute, wenn sie noch sehr ans den letzten sittlich-religiösen Zweck dieser
Organisation hinweist, für ihre Forderungen nur die Beurteilung finden.



35« Kourad Meier

Welche dem Hin und Her des politischen Tageskampfes gewidmet ist. Es
wäre natürlich eine übermenschliche Forderung, daß die Kirche etwa in
Spanien sich nicht zu derjenigen Partei bekennen sollte, welche ihre
Organisation schützt und bereit scheint, ihr wenigstens die bescheidene Rolle
(Hülfsdienst der öffentlichen Ordnung) zu gewährleisten, die sie in faschistischen

Staaten spielen darf 2) — und ohne Rücksicht darauf diese Partei vom
Standpunkt der christlichen Sittenlehre aus neben ihre Gegner auf die

Anklagebank verweisen. Aber schließlich bejaht ja die Kirche das
Übermenschliche von sich; so wäre es dennoch nicht unbillig, eine Umkehr von
absoluter Radikalität zu erwarten. Selbstverständlich ginge das nicht so,

wie einige in diesen Jahren verlangt und erwartet haben, daß z. B, der
Papst mit großer Gebärde die Ausschreitungen, welche von Seiten des

Nationalsozialismus vorgefallen sind, als unchriftlich vor der ganzen Welt
anprangerte, unbekümmert darum, was dann aus seiner Kirche in Deutschland

würde. Denn dann würde ihm sofort und mühelos erwidert werden
können, daß die Kirche ähnliche Ausschreitungen anderer Staaten gegen
das christliche Sittengesetz niemals verurteilt hat, ja nicht einmal mit
Offenheit und Entschiedenheit ihre eigenen, welche im Laufe besonders
der früheren Jahrhunderte zu einem ansehnlichen Schuldposten aufgelaufen
seien. Man würde sogar grundsätzlich erwidern, daß die Kirche jeden noch
so unchristlichen Staat unangefochten gelassen habe, der seinerseits ihre
Machtstellungen nicht anfocht.

Aber andererseits kommt die Kirche auch nicht mehr mit einer Stand-
punktsumreißung durch, wonach es nicht ihre Aufgabe sei, zu richten, nicht,
ins staatliche und soziale Leben nach eigenen Idealen bestimmend
einzugreifen. Nicht nur hat sie sich hieran ja gar nie gehalten, sondern, wo sie

konnte, hat sie tatsächlich solche Eingrisfe unternommen. Vor allem jedoch
ist heute einfach kein Interesse mehr für eine Kirche vorhanden, welche
sich nur als Dachorganisation katholischer Vereine ansieht und nur ihre
Anhänger rein interessenmäßig zu schützen sucht, wie ein Staat es mit seinen
Untertanen macht. Welchen Sinn foll es etwa haben, wenn sie in
Anspielungen auf den 30, Juni 1934 immer nur von jenen zwei oder drei
katholischen Funktionären spricht? Gehen etwa die andern Fälle das Christentum

nichts an? Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die Zeit nach
einer Instanz lechzt, die ganz umfassend und rein sachlich ideelle Gesichtspunkte

an das Geschehen heranbringt. Und selbst wenn einmal das Votum
der Kirche daneben ginge und die überkommenen Denkformen sich als
allzueng für das heutige Geschehen erwiesen, wäre es besser als die
bisherige Taktik. Allerdings müßte im Augenblick, wo die Kirche diese Rolle

2) Zu denjenigen, welche es hinfort ablehnen, die christliche Religion in dem
bekannten programmatischen Schlagwort „Ordnung, Religion, Lohnabbau" das
Verbindungsglied zwischen den beiden Eckpositionen spielen zu lassen, gehören auch
die Heransgeber der sympathischen und empfehlenswerten jungkatholischen Wochenschrift

„Entscheidung", die seit Anfang Oktober in Luzern erscheint.



Der Kirchenkampf in Deutschland 351

aufnähme, sie alle Körperschafts-Selbstsucht niederlegen und von ihrer
irdischen Uninteressiertheit radikal zu überzeugen verstehen. Sie müßte nicht
mehr vorwiegend auf Konkordaten und auf ihrem eigenen positiven Recht,
sondern auf dem Kern des praktischen Christentums fußen. Sie müßte
ihren ganzen äußeren Betrieb und Aufbau bis auf ein ganz schlichtes,

streng zweckgebundenes Anwenden menschlicher Klugheit in die Hand der
höheren Macht legen und so jeden Verdacht von gewöhnlichem Parteigänger-
tum im Keime ersticken, sich in keiner Weise mehr das Ansehen einer Macht
unter Mächten, einer Partei unter Parteien geben wollen. Sie müßte
aushören, Mächte und Einflüsse abzuwägen und darnach ihre Worte zu messen,

sondern rücksichtslos das sagen, was ihr auferlegt ist. Sie müßte von sich

aus aufdecken, was in ihren Reihe versehen würde, und nicht nur
Preisgeben, was sich nicht verheimlichen läßt. Sie müßte Fehlentwicklungen
nicht dann erst abbauen, wenn sie von außen zertrümmert werden. Der
Begriff des Ärgernisses, der weithin wichtiger als der der Sünde selbst

geworden ist, müßte bis auf ein Geringes verschwinden. Die Kirche müßte
die beanspruchte Gottähnlichkeit, die stellenweise zur Gottgleichheit
auszuarten droht, ablegen und ein rückhaltloses und öffentliches Pater peccavi
aussprechen.

Mit einer solchen schlichten Hingabe an den göttlichen Willen, einer
solchen neuen Gläubigkeit an Stelle des bisherigen Dranges, alles selbst

machen und halten zu wollen, würde sich bann die Notwendigkeit einer
Lockerung der allzu strengen kirchlichen Geistesbindungen von selbst auftun,
die ja in diesem Ausmaße nur Angst und Unglaube geschmiedet hat. Das
würde besonders auch eine Fülle von Gutwilligkeit und Einsicht«) zu segensreicher

Wirksamkeit entbinden, welche heute schon überall vorhanden ist
und sich regt, aber durch die Art, wie die kirchliche Zweckmäßigkeitspolitik
die Waffe der Unfehlbarkeit schwingt, leicht zum Verstummen gebracht
wird. Viele Katholiken, besonders in germanischen Ländern, sehen heute,
daß die Dinge so nicht weiter gehen, und daß die Flucht vor der einfachen
und radikalen Vertrauens-Beziehung der Seele auf Gott, welche das

innerste Kerngebiet der Religion bedeutet, in das Labyrinth der äußeren
Verschachtelungen, Sicherungen und Taktiken schließlich in eine Sackgasse

führt. Aber der Moloch des kirchlichen Prestiges ist mächtiger als sie. Es
wäre heute noch nicht zu spät, ihnen Luft zu schaffen. Die Kirche hat immer
noch einen ungeheuren Schatz an Hingabe, an Idealismus, an moralischer

Kraft in den Händen; sie kann damit immer noch eine höchst bedeutende

Geistesmacht sein, ein machtvolles, durch nichts zu ersetzendes
sittlichreligiöses Erbe der Menschheit einsetzen. Sie kann noch heute wieder Führerin

und Wegweiserin werden, statt zögernd hinter der Geistesentwick-

2) Solche Einsichten sind vielfach zwischen den Zeilen zu lesen in dem wichtigen
Buch von Waldemar Guiran „Der Kampf um die Kirche im Dritten Reich", Vita-
Nova-Verlag, Luzern, — Zu der ganzen Problematik vgl. auch die Schrift „St,
Ambrosius und die deutschen Bischöfe", Liga-Verlag, Luzern,



362 Konrad Meier

lung her die Nachhut zu bilden und auf sie nur zu reagieren, in der Furcht,
sich zu früh festzulegen und auf das falsche, das erfolglose Pferd zu setzen.

Wenn sie sich der tieferen Bewegung der Welt, in welcher Gott uns einen
Hinweis auf sein Wesen nnd Wirken geben will, wieder gläubig öffnete,
so wäre dies wohl erst ein Anfang, aber der entscheidende. Es könnte wohl
sich zuerst zeigen, daß auch charaktervolle Äußerungen christlicher Geistigkeit

über die Zeit an diefer vorbeigingen, ohne anzugreifen. Bald jedoch
wäre die Fühlung mit dem geistigen und äußeren Geschehen wieder hergestellt,

und es würde sich ans der neuen Grundeinstellung von selber eine
neue Durcharbeitung des ganzen christlichen Glaubens- und Gedankengutes
auferlegen, von dem Gesichtspunkt dessen her, was in der Zeit als Lehre
und Aufgabe dem Willigen bereit liegt.

Aber die Kirche muß wollen und ernst machen, sie muß die Hand an
den Pflug legen und nicht umschauen. Die größte Versuchung, die auf
diesem Wege zu überwinden wäre, ergibt sich sehr tief aus ihrer Geschichte
der letzten Jahrhunderte. Sie hat sich in sittlicher Hinsicht nach der
Reformation mit großer Willenskraft neu geordnet und hat alle naiven und
regelwidrigen Triebe des Mittelalters abgeschnitten. Der Klerus wurde
völlig herausgelöst aus allen Bindungen und Befriedigungen des natürlichen

Jndividuallebens, und der Erfolg war, daß bei der großen Masse
der zur strengeren Askese Unberufenen, welche in jenem notwendig die
große Mehrzahl ausmachen, sich alles Verdrängte in einen dämonischen^)
Machttrieb sammelte. Und dieser ist nun die furchtbare Versuchung, in
welcher sich alle Schuld, alle Fehlentwicklung von Jahrhunderten sammelt.
An diesem Punkte müßte mit einer wahren Revolution angesetzt werden;
dann vermöchten auf anderer Ebene noch große Siege erfochten zu werden.

II.

In noch ganz anderem Maße als gegenüber dem Katholizismus ist die

gewöhnliche Betrachtungsweife der Protestantischen „Bekenntnis-Kirche"
gegenüber unvollständig. Ihr Konflikt mit dem nationalsozialistischen
Staate wird in der Weltmeinung beinahe ausschließlich kurz und bündig
als ein Kampf von Gewissensfreiheit gegen Gewissenszwang angesehen.
So einleuchtend diese Deutung gegenüber einzelnen Erscheinungen der

kirchenpolitischen Entwicklungen Deutschlands erscheinen mag, so wenig kann
damit allein wirklich ein fruchtbares Verständnis der Lage erreicht werden.
(Gerade wenn man die Bekenntniskirche als eine authentische Erneuerung
der reformatorischen Lehre betrachtet, so muß man sich vor Augen halten,
daß das Verständnis dieser Lehre während des 19. Jahrhunderts durch
ihre Auffassung als eines Kampfes für Gewissensfreiheit kaum im Mittelpunkt

gefördert wurde.) Um zu einem besseren Verständnis zu gelangen,
ift es nötig, die Vorgeschichte des heutigen Zustandes kurz zu umreißen.

4) oder, was noch schlimmer ist, in einem bürokratischen



Der Kirchenkampf in Deutschland 353

Nm 1920 hatte der theologische Liberalismus abgewirtschaftet. Auf
der ganzen Linie des Geisteslebens erfolgte zu Gunsten der Freude an
unbedenklicher Stellungnahme nun die Abkehr vom „historischen Verständnis",

mit dem er seine großen Leistungen vollbracht hatte. In menschlicher

Hinsicht starb er an seinem oft allzu billigen Optimismus, der
besonders vom Weltkriege eine schneidende Widerlegung erfahren hatte.
Theologisch war die Nachkriegsgeneration der mühsamen Umdeutungen müde,
durch welche der Liberalismus eine ungebrochene Stetigkeit mit dem älteren
Christentum zu wahren versucht hatte. Diese neue Generation war in der
leidenschaftlichen Liebe zum Extremen und Krassen, wie die Nachkriegszeit

sie hegte, bereit, die härtesten Formeln des Altprotestantismus sich

wieder aufzuzwingen. Diesem Bedürfnis kam die Barth'sche Theologie
entgegen. Schließlich wurde der theologische Liberalismus mit seinen

Idealen von Gewissensfreiheit, Individualismus, Pazifismus, seiner Kritik

an sozialer Hierarchie, Gewaltpolitik und Staatsallmacht auch von den

Katastrophen des politischen Lebens weitgehend mit niedergerissen. Was
sich als dauerhafter erwies, war das Liebäugeln des Liberalismus mit
völkischen Idealen, mit Ideen von germanischer Religiosität (man denke

an die Begegnung von Deutschtümlichkeit und liberaler Christlichkeit im
Kreise des Diederichs-Verlags), Als nun nach gewaltigem Aufstiege der

Barth'schen Neuorthodoxie Hitlers Machtergreifung kam, da spaltete sich,

was vom theologischen Liberalismus übrig war, zunächst in zwei Gruppen.
Die eine marschierte auf der zum germanischen Gedanken geschlagenen
Brücke politisch nach rechts ab, indem sie auf Grund eines unter
Verdrängung aller Widersprüche zustande gekommenen Synkretismus von
Christentum und Neuheidentum die weltanschaulichen Tvtalitätsansprüche
des Nationalsozialismus bejahte. Das waren die „Deutschen Christen",
welche nach Verlust zahlreicher Konjunkturanhänger heute eine offenbar
nun ziemlich gefestigte Gruppe von mäßigem Umfang bilden, Sie sehen

gegenüber der „Deutschen Glaubensbewegung" richtig, daß nach reinlicher
Ausscheidung der christlichen Religionselemente für den religiös doch

einigermaßen aktiven Deutschen kaum genug Greifbares übrig bleibt.
Dagegen ist die Naivität unüberbietbar, mit der sie an die Vereinbarkeit von
Bergpredigt und „heldischem" Ideal, von jüdisch-christlicher Heilsgeschichte
und nationalsozialistischer Heilsgeschichte glauben. Im Falle offenbaren
Widerspruchs zwischen beiden ist ihnen der völkische Gedanke immer der
ausschlaggebende, — Die zweite Gruppe der Liberalen marschierte
theologisch nach rechts ab, indem sie unter Opferung ihrer inhaltlichen Ideen
dorthin ging, wo allein noch ein großer Kampf für Gewissensfreiheit
ausgefochten zu werden schien. Das war bei der Bekenntniskirche.

Die orthodoxen und politisch meist konservativen Kreise, die hinter
dieser standen, hatten großenteils Hitlers Machtergreifung durchaus
begrüßt, Sie glaubten an eine Erneuerung der unreflektierten Ehe zwischen

großpreußischem Konservatismus und protestantischer Orthodoxie, wie sie



3S4 Konrad Mcier

Jahrhunderte bestanden hatte. Als dann aber nach den ersten Erklärungen

zugunsten Positiven Christentums sich die Strebung des
Nationalsozialismus ans eine Einheitsreligion völkisch-naturalistischen Gepräges
offenbarte, sah man sich in den orthodoxen Kreisen nach einer Verteidigungsmöglichkeit

der angestammten und zumeist subjektiv sehr ehrlich
aufrechterhaltenen christlichen Lehre um. Da es unmöglich war, mit dem Staate
und der Partei auf Hieb und Stich darüber zu diskutieren, weil das
Weltanschauliche vom Politischen eben nicht zu trennen war, so blieb nichts, als
sich nach einer ganz festen, rein überkommenen Stellung umzusehen, über
die eine Erörterung sich erübrigte. Dafür boten sich ohne weiteres das
apostolische und die reformatorischen Bekenntnisse an; sowieso waren diese
Urkunden eben durch Karl Barth und seine Gefolgschaft für den größeren
Teil des Protestantismus in bestechender Weise nach dem härtesten Wortlaut

wieder mundgerecht gemacht und bei stärkster Buchstäblichkeit doch

mit einer handlichen und zur Auseinandersetzung geschickten Pseudodialek-
tik und Modernität umkleidet worden. Auch die, welche an der Einsicht
in das Bedenkliche ganz fester Bekenntnisse überhaupt und dieser Bekenntnisse

im besonderen festhielten, vermochten sich zumeist der bestehenden

Zwangslage nicht zu entziehen. Der damit entstehenden Bekenntnissront
schlössen sich ziemlich zahlreiche indirekt Sympathisierende an, welche ihr
noch schätzbare Versteifungen aus ungesagt mitschwingenden Gesichtspunkten

verschafften.

Aber wenn diese Front durch ihre Geschlossenheit und Grundsatzsestig-
keit zahlreiche weichere Geister anzog und bei sich hielt, so ließen sich

andere durch die Lehre, welche sie vertrat, bald wieder abstoßen. Es handelt
sich an dieser Stelle natürlich nicht darum, diese Lehre darzustellen und
zu erörtern. Unleugbar spielt darin der Wortlaut des apostolischen
Bekenntnisses eine Hauptrolle, und dieses wiederum in der Auslegung der

Reformatoren, und diese wiederum in der Auslegung von Karl Barth.
Wer sich aber ein Bild von dem machen will, was dabei schließlich
herauskommt, der greife zu des Letzteren jüngster Veröffentlichung, „Credo",
einer Sammlung von in Holland gehaltenen Borlesungen über das
apostolische Glaubensbekenntnis ö). Hier kann nicht eine Auseinandersetzung
mit diesem Buch gegeben werden; doch halten wir es für ausgemacht, daß
der Unbefangene davon den Eindruck empfangen wird, es handle sich

nachgerade bei Barths Theologie um eine Angelegenheit, die sich im luftleeren
Raum und meilenweit von jeder wirklichen Regung religiösen Lebens
abspielt. Vor allem aber, daß hier dieselbe Erscheinung vorliegt, welche wir
am Grunde der katholischen Mißerfolge am Werke sahen: die Angst, Dort
war es die Angst um Geschlossenheit und Bestand des äußeren Apparates,
die Angst vor der sprengenden Bewegung des Geistes; hier ist diese Angst

b) Verlag von Christian Kaiser, München. Es wird auf diese Schrift noch
zurückzukommen sein.



Der Kirchenkampf in Deutschland 355

ganz ins Theoretische zusammengetrampft. Es wird ein erstickend enges
Gebäude von Formeln errichtet, um dem Geiste jedes lebendige Atmen
und damit Abweichen von der Normalgestalt zu verunmöglichen. Und jeder,
der von der alleinseligmachenden (dies im schroffsten Wortsinne) Barth'schen
Theologie abweicht — für die orthodoxe lutherische Kirche ist noch ein
kleiner Anbau vorgesehen — ist ein Heide. Es ist eine gemeinsame Struktur

zwischen diesen Gedankenkreisen und den faschistischen Staatsideen,
daß beiderseits im stärksten Maße der Grundsatz gilt: Wer nicht sür mich
ist, ist wider mich. Darum hier die Freigebigkeit mit der Feststellung des

Heidentums.
Schon darin liegt eigentlich ein Gesichtspunkt von besonderer

Wichtigkeit für unseren Zusammenhang: nämlich daß man sich hier zu einem

Kirchenbegriff durchgerungen hat, der, soweit nicht äußerlich, doch innerlich
mindestens denselben Totalitätsanspruch geltend macht wie der katholische
— auf jeden Fall darin, daß es für diese Anschauung außerhalb der Kirche
zugestandenermaßen keinen Glauben, keine Gotteserkenntnis, mithin auch
kein Heil gibt. Während aber der Katholik, um zu rechtfertigen, daß die

Kirche an fachlichem Gewicht den einzelnen Gläubigen bei weitem
übertreffe, immerhin auf die unleugbare Tatsache ihrer geschichtlichen und z. T,
auch gegenwärtigen imposanten Größe hinweist, muß der Protestant in
Verlegenheit sein, wenn er aus der Geschichte sich die Dutzende mehr oder
minder kleinlicher Landeskirchen zusammenklauben will, denen er dieselbe
ungeheure metaphysische Wesenheit und Vorhand beilegen will wie der
Katholik der seinigen. Außerdem ist die katholische Kirche immer mehr
dazu übergegangen, auch außerhalb ihres äußeren Umkreises die Möglichkeit

einer zum Heil genügenden Gotteserkenntnis anzunehmen, während
hier dieselbe ausdrücklich ausgeschlossen wird. Ferner geben die Katholiken
der Tradition als einem wenigstens grundsätzlich dynamischen Element Recht
und Gewicht; die neuorthodoxen Protestanten glauben die für alle Zeiten
hinlängliche Wahrheit zwischen zwei Buchdeckeln nach Hanse tragen zu
können. Sie glauben, daß ein Buch allein die Kirche regiere; und wo der

Katholik den großen Gedanken der immer erneuten Gegenwart und
Mitteilung Gottes im Meßsakrament hat, setzen sie die „Verkündigung" hin.
Verkündigung ist zwar ein gutes und unentbehrliches Ding, besonders wenn
sie nicht ausschließlich um christologische Dogmatil kreist. Aber sie in Analogie

zu einem Sakrament aufzufassen, das die Gegenwart des Göttlichen
gewährleiste, ist nach Erfindung der Buchdruckerkunst widersinnig — oder
wäre dies höchstens dann nicht, wenn hier die innere Berufung des
Verkünders als von der äußeren unabhängig anerkannt würde. Auch die Auf-
höhung der „Verkündigung" zur „Bezeugung" kann nicht helfen, denn

bezeugen kann nur einer etwas, der glaubwürdiger oder wenigstens ebenso

glaubwürdig ist wie der es zuerst an den Tag gebracht hat. „Bezeugen"
kann der Mensch das Evangelium nur in einer einzigen Weise, nämlich
indem er die von Jesus verkündeten Gedanken und Forderungen in seinem



3S6 Konrad Meier

Leben möglichst makellos verwirklicht. Aber das kann nicht „die Kirche",
das können nur die Einzelnen. Und alles, was weiter an Hilfskonstruktionen

aufgewandt wird, kann den Ansatz des Kirchenbegriffs nicht ver«
bessern. Z, B. die Rede, daß allein Christus die Kirche regiere, ist eine
begreifliche Konstruktion inmitten eines einmischungsgewillten Staates, dennoch

ist es aufs höchste gefährlich, die Wahrheit einen Augenblick zu
vergessen, daß es immer Menschen sind, welche die Kirche regieren.

Diese flüchtige Übersicht über die Lehre der neuen Orthodoxie von
der Kirche zeigt sofort, daß hier ein Anspruch erhoben wird, der zum
schroffen Bruch mit allen andern protestantischen Richtungen führen muß,
und zwar in der Art, daß diese aus der allein echten Kirche als Ketzer

hinausgewiesen werden. Es ist dann ganz logisch, daß hier „Gewissensfreiheit"

meist in Anführungsstrichen geschrieben wird, und daß (wie auch

von katholischer Seite) nicht etwa allein Freiheit für die eigene Predigt
nnd Werbung gefordert wird, sondern Unterdrückung der gegnerischen.
Sodaß als Ideal wieder das alte Staatskirchentum mit voller Zwangsgewalt

besonders über die gesamte heranwachsende Jugend erscheint,
zumal betreffs Schule und Religionsunterricht, dessen meist unfehlbar reli-
gionszerstörende Wirkung für den, der nicht über eigene Erlebnisse dieser
Art verfügt, in den heutigen Zuständen mit zu Tage liegt. In dieses Bild
gehört auch das unaufhörliche Denunzieren aller, deren christliche oder
sonst religiöse Ideale in anderer Richtung liegen, als Freidenker, Mar-
xisten, Individualisten (in dieser Diskussion beiderseits unproblematisch
als Schimpfwort gebraucht), Bolschewiken, nebst wenig verschleierten Selbst-
empfehlungen an den Staat zur gemeinsamen Front gegen den
Bolschewismus. Die konservative Gesinnung dieser Kreise läßt das einerseits sehr
naheliegend erscheinen; aber andererseits kann man hier auch darum den

Gegensatz zum Staate nicht so tragisch nehmen, wie es seitens der beiden
streitenden Parteien wirklich geschieht, Oder wo bleibt der Grundunterschied,

wenn seitens bekenntniskirchlicher Kreise die Angriffe der Deutfch-
glüubigen damit erledigt werden sollen, daß ihre wie auch die liberalen
Lehren als undeutsch, westlerisch, Überfremdung, „Träumereien an
französischen Kaminen" abgetan werden; wenn Nietzsche damit widerlegt wird,
daß seine deutschfeindlichen Aussprüche aneinandergereiht werden — ja
schließlich überhaupt jede sachliche Widerlegung abgelehnt und die Hülfe
in der „Durchstreichung" der gegnerischen Lehrmeinungen durch Gottes
Offenbarung gefunden wird«), „Durchstreichen" klingt eigentlich ziemlich
faschistisch.

Neuerdings wird nun der Gegensatz zum Nationalsozialismus in der

Lebenslehre von der Bekenntniskirche mehr betont. Ein starker
Unterschied zwischen der Predigt Jesu und den praktischen Imperativen des

Nationalsozialismus ist unverkennbar. Andererseits haben die konserva-

°) Vergl, „Junge Kirche", Jahrg, IV, S. 405 ff., 451 ff.



Der Kirchenkampf in Deutschland 357

tiven Gruppen des Christentums in allen Jahrhunderten der christlichen
Geschichte sich niemals aufgeschlossen gezeigt für den Gegensatz zwischen
den Erfordernissen des Staates, zwischen etwa Recht, Macht, Krieg usw.
und der Predigt Jesu, sondern vielfach sogar mit voller Uberzeugtheit
behauptet, daß das eine sich vom andern aus mit Leichtigkeit ergebe. Für
einen Geist wie Gogarten, der heute der Bekenntniskirche nicht fernstehen
dürfte, fängt das Christentum erst da richtig an, wo der Einzelne von der

Staatsgewalt an die Wand gedrückt wird, ja wo das Richtschwert saust. Auf
jeden Fall spricht die nationalsozialistische Staats- und Privatmoral
wenigstens in mancher Hinsicht das einfach aus, was das Christentum
jahrhundertelang bei theoretischem Bekenntnis zur Bergpredigt praktisch
unterstützt hat; und man kann dem Nationalsozialismus kaum verdenken, wenn
er für seine staatspädagogischen Zwecke lieber eine Lehre hat, bei der man
Theorie und Praxis nicht mit verhältnismäßig so ungenügender Bedenklichkeit

auseinandersallen läßt.
Man könnte nun sagen, die Leute von der Bekenntniskirche hätten eben

an bestimmten Schattenseiten der nationalsozialistischen Praxis gesehen,

daß ein Staat ohne einen gewissen liberal-humanitären Beisatz schließlich

sich kaum mit dem Christentum vereinigen lasse; und das tapfere Wort
gegen die Konzentrationslager und die damit zusammenhängende
Rechtsunsicherheit, das sie als einzige Gruppe in Deutschland gefunden haben,
fei ihnen nicht vergessen. Aber wir zweifeln, wie weit sich der Gedanke
eines mit jenem Beisatz gesalbten Staates vereinigen läßt mit einer Theologie,

für welche das Wort „human" das größte Schimpfwort ist; und hier
stoßen wir eben auf eine Schicht, in welcher die Anklänge der Barth'fchen
Lehre mit dem faschistischen Staatsgedanken eine mittelste Wesensverwandtschaft

aufdecken. Karl Barth hat wie kein anderer Schweizer seit fast zwei
Jahrhunderten die deutsche Kultur umgewälzt, erst durch die scharfe

Anregung, die er bot, zum Segen, nachher durch die Unfähigkeit, feine großen
Formeln irgendwie auszufüllen und zu erwahren, zum Unsegen und zur
Verwüstung. Ja man geht nicht zu weit, wenn man ihn recht eigentlich
denjenigen nennt, welcher der allgemeinen Form nach eine

faschistische Denkweise auf den verschiedensten Geistesgebieten in Deutschland
einführte. Wie ja die Gleichschaltung von Theologie und Politik in vielen
Geistesepochen nachgewiesen ist, so war auch hier sür beide Erscheinungen
die formale Ausgangssituation dieselbe. Die arg in die Verteidigung
gedrängte absolutistische Staatsform war nicht mehr rationell und
sozusagen individualistisch zu rechtfertigen und abzuleiten: so Packte man die

Sache am andern Ende an. Man setzte mit der absoluten Gewalt „existentiell"

als vollendeter Tatsache ein und beschränkte darnach das Denken, das

man zuvor (teilweise nicht ohne Grund) in seiner voraussetzungslosen,
liberalistischen Form als zerstörerisch, leer, fruchtlos diskreditiert hatte,
auf ein Denken innerhalb und in der Gefolgschaft und zur Rechtfertigung
jener Ausgangstatsache. Ebenso die neue Theologie: nachdem der Punkt



35S Konrad Meier

erreicht war, wo die protestantische Orthodoxie rational nnd sinnvoll nicht
mehr zu begründen war, stellte Barth die Sache kühn auf den Kops. Er
läßt seinen Gott „existentiell" auf den Menschen losbrechen, mit Anrufen,
Forderungen, mit seiner Offenbarung, d. h. der Schrift und dem Apostolikum,

läßt ihn den Menschen mit Katechismussätzen und Gesetzen
überschütten, sodaß dieser, in die Ecke gedrängt, keinen Augenblick Gelegenheit
findet zu eigenem Denken, zum Vergleichen und Prüfen. Völlig betäubt,
sieht er sich entschwinden, was er selbst zu fragen, zu überlegen,
auszuspielen hatte. Ehe er zu sich selbst kommt, ist ihm alles geistige Vorleben
zu verleugnen und zu vergessen geboten. Alles Denken vor, neben und
über die als absolut auferlegte Tatfache ist untersagt. Zu der moralischen
kommt die intellektuelle absolute Vernichtigung des Menschen, damit Gott
das Glaubensbekenntnis wie in einen leeren Raumpunkt hineinpressen
kann. Worauf dann eine bescheidene Denktätigkeit rein wiederholender
und (obwohl schon dies unfolgerichtig ist) erklärender Art erlaubt wird.

Man könnte nun sich den Gedanken machen, daß ja tatsächlich dem

Menschen der Staat existentiell zuvorkommt, daß bestimmte Denk- und
Lebensräume wie Volkstum und Staat dem Menschen tatsächlich kategorisch
sind, daß, wer außerhalb ihrer steht, im Nichts steht. Und entsprechend,
daß Gott tatsächlich auf viele Menschen so einbricht, und daß er apriorischer

Maßstab, Raum, Form für alles Denken ift. Aber so gewiß dies richtig
ist, so unehrlich und unerlaubt naiv ist es, dem Geiste jede kritische Funktion,

jede Möglichkeit und Notwendigkeit, sich auch in fruchtbarer Weise
den kategorischen Voraussetzungen seiner selbst theoretisch gegenüberzustellen,

abschneiden zu wollen. Der Staat ist nicht einfach mit dem

bestimmten faschistischen Staat gleichzusetzen, Gott und Gottes Offenbarung
nicht ohne weiteres mit dem Apostolikum, noch dazu in der
buchstabenknechtischen Auslegung Barths. In krasser Weise kommt das Unerlaubte
dieser Unterschiebung auf Seite 153 seines „Credo" zum Ausdruck, Da
wird gesagt (wir fassen zusammen): Das Bekenntnis ruht auf der Schrift
nach ihrer theologischen Auslegung, Theologische Auslegung ist eine solche,

welche die Voraussetzung macht, daß die Schrift Gottes Wort ist. Der
Gegensatz dazu ist eine voraussetzungslose Auslegung; aber diese gibt es

nicht. Denn bei ihr wird in Wirklichkeit die positive Voraussetzung gemacht,
es sei hier nicht mit Gottes Wort zu rechnen, sondern man könne den

Dingen, auf die die Schrift hinweist, neutral gegenüberstehen. Diese
Unbekümmertheit um Gottes Offenbarung ist eine Voraussetzung wie jede
andere. — Es ist kaum nötig, diese wüste Rabulistik noch näher zu
kennzeichnen als sie es sich selbst leistet, und zu sagen: Man kann natürlich
den Dingen, auf die die Schrift hinweist, Gott und dem Göttlichen, nicht
neutral gegenüberstehen. Sehr Wohl kann man aber der Behauptung, daß
die Schrift die buchstäbliche Offenbarung Gottes ist, bis zu näherer Prüfung

mittels unserer gottgegebenen Vernunft (oder, falls dies angefochten,

mittels der Funktion, mit welcher Barth seine theologischen Bücher
verfaßt) neutral gegenüberstehen und sie dann entweder bejahen oder ablehnen.



Der Kirchenkampf in Deutschland 359

Es gelingt uns also nicht, so sehr der Lärm des Kampfes in die Welt
hinausdröhnt, zwischen Staat und Bekenntniskirche den grundsätzlichen
Formunterschied zu sehen, der von den kämpfenden Parteien und den meisten
Zuschauern festgestellt werden soll. Auch hier geht es jedenfalls nirgends
um Freiheit in dem absolut unverlierbaren Sinne. Weit eher scheint uns
ein sympathisches Erbe auch von freiheitlichen Gedanken, von bescheiden
und ehrlich humanen und lebensnahen Einstellungen in der Religion stellenweise

in den Kreisen um die Kirchenausfchüsse vorhanden zu sein'). Jedoch
ist zweifelhaft, ob hier die Kraft zur unabhängigen Umsetzung in die Praxis
vorhanden ist. Zwar sollte man wohl einzelne etwas übertriebene
Verbeugungen dieser Kreise vor dem Nationalsozialismus ebensowenig tragisch
nehmen wie bei der Bekenntniskirche, wo sie betreffs des politischen
Gebietes auch reichlich zu belegen sind. Wer von solchen Schnörkeln sein Urteil
über ganze geistige Lebenswerke abhängig machen will, der sollte zuvor
erst selber einmal über die Grenze gehen und mit Weib und Kind und
weitschichtigen geistigen Aufgaben ohne derlei durchzukommen suchen, ehe er
vom sicheren Port aus Männerstolz vor Königsthronen markiert. Immerhin

ist bei der Bekenntniskirche der mannhafte Widerstand gegen Übergriffe

des Staates unvergleichlich vorhanden. Und an dem polizeilichen
Vorgehen gegen die Geistlichen der Bekenntniskirche ist nichts zu verteidigen.

Wenn sich der Staat weltanschaulich am innerprotestantischen

Streite desinteressierte, so sollte es ihm ein Leichtes sein, den Frieden
dadurch herzustellen, daß er den verschiedenen Richtungen einen Anteil
am Kirchenvermögen aussonderte oder den Simultangebrauch der Gebäu-
lichkeiten auferlegte. Dann könnte die Bekenntniskirche eine Freikirche sein
Und wie so manche andere Sekte ruhig ihrer Überzeugung leben, daß

außerhalb ihrer Gemeinschaft nichts als Heidentum und Verdammnis sei.

Solange aber der Staat absolute Einheit aufzwingen will, muß man
rückhaltlos anerkennen, daß die Leute der Bekenntniskirche wenigstens recht
haben, wenn sie nicht mit reichsbischöflichen Wotansjüngern zusammenspannen

wollen. Und auch, daß sie (wie auch zahlreiche katholische Geistliche)

einfach Mut haben, und davor muß man sich in vielen Fällen
unbedingt und in anderen wenigstens betreffs des aufrechten Wesens einfach

verbeugen. Nur darf man darum nicht in den Fehler verfallen, den

Mut der Lehrer als Beweis für die Wahrheit und Heilsamkeit der Lehre
zu nehmen, Mut findet man fast immer gerade bei den Vertretern extremer
einfacher Standpunkte, weil diese leicht abzugrenzen, leicht moralisch zu
handhaben, theoretisch leicht festzuhalten sind. Mut haben auch die

Nationalsozialisten, die Kommunisten und viele andere radikale Gruppen in
den Nachkriegszeiten erwiesen, und gerade die Standpunkte politischer
Totalität fanden in unerhörtem Maße in unserer als materialistisch ver-

Vgl, z, B, die Kundgebung von Benz, Dietrich, Seeberg, Winkler im „Positiven

Christentum" vom 1, März 1936,



36« Konrad Meier: Der Kirchenkampf in Deutschland

schrienen Zeit Menschen, die für sie ohne Wimperzucken in mehr oder

minder greulicher Weise zu sterben bereit waren. Das ist formal immer
ehrfurchtgebietend, besagt aber inhaltlich nichts Letztes.

Wir sehen also Wohl die Möglichkeit, daß ein Freund politischer Freiheit

und Selbstregierung sowie lebendiger Religiosität in vielen Einzelfällen

und -Hinsichten sich in dem deutschen Kirchenkampfe den Standpunkt

einer der beiden Parteien zu eigen mache — aber durchaus keine

Möglichkeit, grundsätzlich und allgemein auf eine der beiden Plattformen
zu treten. Die Gegenwart ist eben, und in Deutschland ganz besonders,
ein Trümmergeschiebe von Ideen, und nichts ist darunter sichtbar, was
so wie es ist wirklich weiterwiese. Auch das Christentum kann in
seinen heutigen Formen davon nicht ausgenommen werden. Noch keine Zeit
hatte es so nötig wie die heutige, noch keine schien so jeden anderen
Auswegs beraubt, und in keiner anderen ist es als Gesamterscheinung so

lahm und bedeutungsarm gewesen. Es bleibt nichts, als zu hoffen, daß sich

jenes Weiterweisende aus den unerhörten Opfern, die von allen Seiten
heute gebracht werden, doch noch herausstelle; und bis dahin nicht um der

Frontbildllng willen das Unerläßliche seiner Ideale zu ermäßigen und zu
verfälschen. Einsamkeit ist heute im Geistigen für jeden Ehrlichen weitgehend
ein Schicksal, und um es zu überwinden, muß man es auf sich nehmen.

Um Heinrich Zeöerer.
Von Max V. Wagner.

^ achte schwebte die Dämmerung durch den Raum, in dem wir nun schon

seit Stunden saßen, und in dem Heinrich Federer, gütig und milde,
das Hoffen und Zweifeln eines jungen Menschen in gültige Bahnen lenkte.

Ein letztes Leuchten floh von den Bergen, durchzitterte den Raum und schuf

eine vertrauliche Stimmung in die Stille des verscheidenden Tages, in der
sich der Quell eines seltenen menschlichen Reichtums geöffnet hatte, und in
der die Brücke des Lebens vor uns aufgebaut wurde, mit beglückend sichern

Worten, mit einer Eindringlichkeit, deren Uberzeugung man sich nicht
entziehen konnte, so stürmisch auch die Jugend sich den Sinn des Lebens in
Wirklichkeit anders vorgestellt! Wie man nach dem Abschied die Erörterungen

mit sich selbst plötzlich in andere, doch klare Bahnen geleitet sah, so ging
es uns später manchesmal wieder beim Umgang mit seinen Büchern. Das
war Heinrich Federer! der feinsinnige Dichter, der Schöpfer heimlicher
Mären, der an jenem Abend betont hervorhob: Dichter sein heißt
Menschenliebe predigen und lieben, und der, vom Asthma
stark geplagt, seiner Arbeit immer die Worte voranstellte: „Wer will, kann

alles, das heißt, er kann alles, was in den Möglichkeiten seiner Tage und


	Der Kirchenkampf in Deutschland

