
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 4-5

Artikel: Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204 Friedrich Baumann: Faschismus und Nationalbolschewismus

auf keinen preußischen Auftrag mehr berufen; alle Fäden, die nach Moskau
liefen, waren sichtbar geworden. Fällt indessen der preußische Auftrag,
ist inzwischen sein preußisches Element faschistischer Bestandteil geworden,
dann hört der Nationalbolfchewismus auf zu sein, was er war; es gibt
ihn nicht mehr.

Der ^uöe unö Christ Paulus als Mensih
unö /lpostel.

Von «arl luöwig Schmiöt.

(V^m Neuen Testament machen die 13 von Paulus geschriebenen, bzw. auf
ihn zurückgeführten Briefe etwa ein Viertel des Ganzen aus. Dazu

kommt, daß der sogenannte Hebräerbrief in der alten Kirche da und dort
dem Paulus zugesprochen worden ist. Ferner: die Apostelgeschichte stellt
vornehmlich die Wirksamkeit des Paulus dar. Die Evangelisten Markus
und Lukas waren Schüler, Mitarbeiter und Freunde des Paulus. Der erste
Petrusbrief hat stark Paulinischen Charakter. Die Verwandtschaft zwischen

Paulus und dem vierten Evangelisten ist so deutlich, daß der reformierte
Theologe Theodor Beza behaupten konnte, Paulus fei der Ausleger des

Evangelisten Johannes. Diese Behauptung ist wichtig, auch wenn ein
Abhängigkeitsverhältnis eher im umgekehrten Sinne anzunehmen ist. Schließlich:

der Jakobusbrief setzt sich mit ausgesprochen Paulinischen Fragestellungen

auseinander. Es ist eine eigentümliche Tatsache, daß die Bibel,
die ja an sich nicht ihr Augenmerk auf bestimmte Einzelpersonen um dieser
selbst willen richtet, der Auswirkung und Nachwirkung dieser
einen Person Paulus so viel Raum gewährt.

Es entspricht nicht der Art der Bibel, die von Gottes Geschichte
mit seinem Volk, d. h. seiner Kirche, spricht, daß sie an den Personen, die
da kommen und gehen, ein biographisches Interesse nähme. Die
Apostelgeschichte, die von dem Werdegang des Paulus berichtet, tut das
unter dem beherrschenden Gesichtspunkt, daß sie von der mit einem Apostel
gegebenen Sache berichten will. Die Darstellung einer etwaigen Entwicklung

und Seelenzuständlichkeit des Paulus wie der anderen Apostel ist nicht
beabsichtigt, geschweige denn daß ein Porträt gezeichnet wäre.

Ein Porträt des Paulus sindet sich erst in einer späteren
Apostellegende, in den sogenannten Paulusakten, wo nun so etwas wie ein

Steckbrief mitgeteilt ist. Da sieht ein Christ, wie wörtlich erzählt wird,
„Paulus kommen, einen Mann klein von Gestalt, mit kahlem Kopf und
gekrümmten Beinen, in edler Haltung, mit zusammengewachsenen Augenbrauen

und ein klein wenig hervortretender Nase, voller Freundlichkeit;



K. L. Schmidt: Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel 205

erschien er dann doch wie ein Mensch, dann wieder hatte er eines Engels
Angesicht". Dieses nicht ganz sichere Porträt dürfte darin zutreffend sein,
daß man dem Apostel Paulus seine jüdische Abkunft ansah und ihn
nicht für eine imposante Erscheinung halten mochte. Man denke

an die zahlreichen Bekenntnisse körperlicher Schwäche und Krankheit, die

durch seine Briese gehen. Auf seine Mitmenschen machte dieser schwache

und kranke Mensch einen zwiespältigen Eindruck; das ergibt sich aus seinen
Worten an die Galater (4,13 f.): „Ihr wißt aber, daß ich wegen Schwachheit

des Fleisches euch das Evangelium verkündigt habe, und ihr habt
die Versuchung, die für euch in meinem Fleische lag, nicht verabscheut,
und nicht habt ihr (vor mir) ausgespieen, sondern wie einen Engel Gottes
habt ihr mich aufgenommen, wie Christus Jesus (selbst)." Wir sehen: Paulus

war ein Mensch, der nicht ohne weiteres wegen seines Aussehens
sympathisch war, sondern ein Mensch, der geradezu ein gewisses Unbehagen
auslösen konnte, der aber von vielen Menschen so, wie er war, geliebt wurde.

Sei dem, wie ihm sei: wir kennen aber nun diesen Paulus aus seinen

eigenen Briefen, auch wenn kein Bild, keine Büste von ihm erhalten ist,
besser als irgend einen anderen Menschen aus der ersten römischen Kaiser-
heit vor bald 2000 Jahren. Während über die großen Männer dieser Zeit,
von denen es Bilder und Büsten gibt, berichtet wird in mehr oder weniger
schematischen Lebensbeschreibungen, während wirkliche, unschematische

Briefe aus ihrer Feder kaum oder gar nicht erhalten sind, kennen wir sehr

genau diesen Briefschreiber Paulus. Gerade auf einen Kenner des

Altertums wirkt daher diese menschliche Erscheinung wie eine

frische Oase inmitten großer Wüstenlandschaft. So schreibt der Philologe
Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf in seiner griechischen Literaturgeschichte

(im Rahmen des Sammelwerkes „Die Kultur der Gegenwart"):
Paulus „ist Jude, wie Jesus ein Jude ist. Daß aber dieser Jude, dieser

Christ griechisch denkt und schreibt, für alle Welt und doch zunächst für die

Brüder, die er anredet, daß dieses Griechisch mit gar keiner Schule, gar
keinem Vorbilde etwas zu tun hat, sondern unbeholfen in überstürztem Ge-
sprudel direkt aus dem Herzen strömt und doch eben Griechisch ist, kein
übersetztes Aramäisch (wie die Sprüche Jesu), macht ihn zu einem Klassiker
des Hellenismus. Endlich, endlich redet wieder einer auf griechisch von
einer frischen inneren Lebenserfahrung Als einen Ersatz seiner persönlichen

Wirkung schreibt er seine Briefe. Dieser Briefstil ist Paulus, niemand
als Paulus; es ist nicht Privatbrief und doch nicht Literatur, ein
unnachahmliches, wenn auch immer wieder nachgeahmtes Mittelding... in der

hellenischen Welt der konventionellen Form, der glatten Schönheit, der

Gemeinplätze erquickt diese Formlosigkeit, die doch den Gedanken und
Empfindungen ganz adäquat ist... Die ganze griechische Literatur des

Klassizismus wird dadurch gerichtet, daß die Nachahmung der Klassiker

nur auf lateinisch in Cicero, Horaz, Bergil neue Klassiker zeugte, die
griechische Sprache dagegen, we»n sie unmittelbar aus dem Herzen kommen



206 Karl Ludwig Schmidt

sollte, ganz unkünstlerisch sein mußte, wie sie es bei Paulus, Epiktet, Plotin
ist. Dann ist auch das vorbei." Wenn in solcher Weise ein besonders
kundiger Kenner der alten Welt über Paulus spricht, so ist es klar, jedenfalls
nicht weiter verwunderlich, daß auch auf ungezählte andere Paulus als
Person immer wieder einen bestimmten, nachhaltigen Eindruck
gemacht hat, aber dann auch den genau entgegengesetzten Eindruck, Wilamo-
witzens großer Gegenspieler Friedrich Nietzsche sah in Paulus nun gar nicht
den „Klassiker des Hellenismus", sondern den Verderber jeder griechischen
und damit allgemein menschlichen Persönlichkeitskultur. In seinem „Antichrist"

sagt dieser bewußte Widersacher des Evangeliums: Paulus hat sich

„aus einer Halluzination den Beweis vom Nachleben des Erlösers zurecht
gemacht... Was er selbst nicht glaubte, die Idioten, unter die er seine
Lehre warf, glaubten es. Sein Bedürfnis war die Macht..." Mehr oder

weniger entschiedene Gefolgsleute Nietzsches haben bewußt oder auch

unbewußt diese Charakteristik des Paulus aufgegrisfen, wenn sie in dem

Apostel etwa einen „Politiker durch und durch" (so Eduard Meyer) «der
einen „nüchternen Tatfachenmenschen" (so Oswald Spengler) sehen. Im
Anschluß an Nietzsches Paulushaß, der weiter schwelt, wird schließlich in
einem neuen Werk, das von der Ideologie des Dritten Reiches getragen ist,
um dann allerdings zur Beruhigung der Gemüter offiziell als Privatarbeit

hingestellt zu werden, an Paulus als dem bösen Judenstämmling
kein gutes Haar gelassen; wir lesen mit Staunen: „Die christliche, die alten
Lebensformen aufwühlende Strömung erschien dem Pharisäer Saulus
vielversprechend und ausnutzbar. Er schloß sich ihr mit plötzlichem Entschluß
an und, ausgerüstet mit einem unbezähmbaren Fanatismus, predigte er
die internationale Weltrevolution gegen das römische Kaiserreich" (Alfred
Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts).

In einem solchen Durcheinander der Wertung einer Persönlichkeit finde
sich zurecht, wer's kann und mag! Es erscheint ganz abgesehen von der
selbstverständlichen Verehrung, die der Christ dem Apostel Paulus zollt,
zollen muß, auch wissenschaftlich gesehen sinnlos, einen Paulus auf dem

Geleise der aufgezeigten wirren Linien suchen und finden zu wollen. Sollte
nicht der Ausgangspunkt anderswo zu suchen und zu finden sein, nämlich
in dem deutlich faßbaren, wenn auch nicht leicht verstehbaren
Selbstverständnis des Paulus? Diesen Weg ist ein wirklicher Kritiker
gegangen, der sehen und sichten, scheiden und unterscheiden konnte, der
Däne Sören Kierkegaard in seiner schlagkräftigen Abhandlung „Über den

Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel". Nach ihm kommt
es nicht darauf an, in der Verteidigung des angegriffenen und gelästerten
Paulus möglichst viel Gutes von ihm zu sagen, sondern auf seine Behauptung

zu achten, daß er nichts, wirklich nichts anderes fein will als ein

AP o st el. Ein Apoftel, ein Bote, ein Gesandter, ein „ Geschäftsträger^ hat
die ihm anvertraute Lehre zu verkündigen, hat dabei die ihm übertragene
Autorität zu gebrauchen. So wenig ein Briefbote mit dem Inhalt des-



Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel 207

Briefes zu tun hat, den er überbringen foll; fo wenig ein Gesandter eine

Verantwortung hat für die Botschaft, die er einem fremden Hof
überbringen soll, so wenig der Apostel mit dem Inhalt der Lehre, die er
verkündigen soll". Mit diesen Worten ist in zugespitzter Form richtig gesagt,
daß ein Apostel nicht seine Meinung zu vertreten, sondern einen

Auftrag zu erfüllen hat. Demgegenüber beschreibt dann Kierkegaard
das sich selbst genügende Genie, indem er an die Nachtigall erinnert: „Es
ist bescheiden von der Nachtigall, daß sie von niemand verlangt, er solle
auf ihren Gesang hören; es ist aber auch stolz von der Nachtigall, daß sie

sich durchaus nicht darum kümmern will, ob jemand auf ihren Gesang
hört." Grundsätzlich ist das Genie ein — Lyriker; dieser „schreibt nicht
,um zu': um die Menschen aufzuklären und zurechtzuweisen, oder um etwas
durchzusetzen; kurz, er schreibt nicht ,um zu'. Das gilt von jedem Genie.
Kein Genie hat ein ,um zu'; der Apostel hat, absolut paradox, ein

,um zu'." Bei alledem will sich solch ein Apostel wie Paulus nicht als
eine Führerpersönlichkeit abheben. Als in der von ihm gegründeten

und daher ihm besonders verpflichteten Gemeinde in Korinth
verschiedene Parteien aufgekommen waren, die sich an Paulus, Petrus, Apollos
als an ihre Schulhäupter anschlössen, da sah Paulus bei der polemischen
Besprechung dieser Dinge von den Ideen der einzelnen Parteien und der
einzelnen „Führer", überhaupt von allem Persönlichen ab. Er denkt nicht
daran, die Frage zu erörtern, welche Partei vielleicht recht haben könnte,
sondern bekämpft in immer sich wiederholenden Ausführungen einen
Grundirrtum: den Kultus aller persönlich bestimmten Programme, die

Verehrung eines geistigen Heroentums, den Glauben an bestimmte
„Führer". Aus eines nur kommt es an: auf das „von Gott her", auf die

göttliche Legitimation. Jenseits der eigenen Größe, jenseits auch der aller-
feinsten Persönlichkeitskultur wird die apostolische Botschaft vom Evangelium

in Christus wirksam.
Wenn der Apostel dennoch sehr persönlich, d. h. menschlich

redet, so hat es damit eine besondere Bewandtnis. Wir verdeutlichen

uns das am besten an dem allerpersönlichsten Brief, den Paulus
geschrieben hat, an seinem zweiten Brief an die Korinther und zwar vor
allem an den Schlußkapiteln 10—13. Ein theologischer Kollege sagte mir
einmal, der zweite Korintherbrief sei ihm einigermaßen peinlich und
unheimlich, weil dort Paulus so viel von sich selbst spreche, weil dort so oft
sein Ich vorkomme, was eigentlich nicht apostolische Art sei. Die Beobachtung

ist richtig: wie nirgends sonst spricht Paulus in diesem merkwürdigen

Brief von sich selbst. Und es mag uns ein gewisses Unbehagen be-

schleichen. Aber es fragt sich, ob nicht gerade ein Apostel auch mal so sprechen
kann, ja muß.

Der Unterschied zwischen einer persönlichen Auseinandersetzung
und einer sachlichen Abhandlung, wie sie etwa im Römerbrief vorliegt,
ist deutlich. Das hängt zunächst mit der Briefsituation zusammen. Die



208 Karl Ludwig Schmidt

Gemeinde in Rom war dem Apostel unbekannt; doch will er von ihr
nach Spanien geleitet werden (Röm. 15,24). Der zweite Korintherbrief
dagegen ist an eine dem Paulus bekannte, allzu bekannte Gemeinde geschrieben.

Doch abgesehen davon ist der Römerbrief in einer ganz eigentümlichen

Weise schlechthin sachlich, unpersönlich. Auch hier hätte der Apostel
vielleicht doch mehr von sich sprechen können, erzählend etwa von seinen
Erlebnissen, von seinen Gebeten. Er tut das aber nicht. Einer ihm
unbekannten Gemeinde legt er eine in sich festgefügte Abhandlung über das

Thema der Gerechtigkeit aus Glauben und nicht aus Werken vor. Auf
eine formelhafte Einleitung folgt die Formulierung des Themas, das nach

einer vorläufigen Entfaltung vornehmlich in der Form eines ausführlichen
Schriftbeweises (Röm. 4: Abraham als der Typus des gläubigen
Christenmenschen) behandelt wird. Darnach erst kommen personhaftere Darlegungen,

aber ganz grundsätzlicher (Röm. 7) und hymnologischer Art (Röm. 8),
Es finden sich, wie schon angedeutet, keine Angaben über die besonderen
eigenen Erfahrungen des Apostels, keine Angaben über das Beten eines

Mannes, der wahrhaftig zu beten verstanden hat. Wir erfahren nur in
Kürze etwas über die Problematik gerade des Betens: „Denn was wir beten

sollen, wie sich's gebührt, wissen wir nicht" (Röm. 8. 26); und die am
Anfang und Ende des Briefes mitgeteilten Gebete sind formelhaft. Im 12,

Kapitel des zweiten Korintherbriefes dagegen findet sich die Mitteilung
— spontan und ausführlich — eines nicht formelhaften, spontanen Gebetes,

In einer bestimmten Lage hat sich Paulus unter Furcht und Zittern eine

solche intime Mitteilung abringen lassen. Nun gibt es auch andere doch

mehr Persönliche Briefe des Paulus. Wir denken vor allem an den
reizvollen Philemonbrief und an den herzlichen Philipperbrief. Von ihnen
unterscheidet sich der zweite Korintherbrief durch seine ungemein
sarkastische, ironische, geradezu bissige Polemik, von der dann allerdings auch

Phil. 3, und der ganze Galaterbrief Proben geben. Aber dort ist die
Polemik doch mehr grundsätzlicher Art. Es geht um die Auseinandersetzung
zwischen Gesetz und Evangelium. Im zweiten Korintherbrief dagegen

kämpft Paulus für sich persönlich gegen persönliche Anfeindungen.
Der Historiker und Psychologe im Exegeten ist

natürlich dankbar gerade für solch ein Dokument. Der Zufall, daß Paulus
sich einmal ganz persönlich verteidigen mußte und auch wollte, erklärt aber
noch nicht den besonderen Fall, daß die altchristliche Kirche bei der von ihr
veranstalteten Sammlung von Paulusbriefen gerade den zweiten Korintherbrief

erhalten hat, während andere Paulusbriefe — dabei einige aus der

korinthischen Korrespondenz — verloren gegangen sind. Vorsichtigerweise
werden wir damit rechnen müssen, daß dabei von uns nicht mehr
auszuhellende Zufälligkeiten eine Rolle gespielt haben mögen. Eine
von uns zu überdenkende Tatsache aber bleibt bestehen: die Kirche, die den

zweiten Korintherbrief dem neutestamentlichen Kanon einverleibt hat, ist

damit einer besonderen funktionellen Bedeutung dieses Briefes



Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel 209

innerhalb des Neuen Testaments gerecht geworden. Das
vielverhandelte Thema „Jesus und Paulus", d. h. die Frage, wie sich das

Evangelium Jesu von Nazareth als des fleischgewordenen Gotteswortes zur
apostolischen Verkündigung dieses Evangeliums verhält, erfährt eine besondere

Beleuchtung in der Weise, daß wir die in der Form helle, in der Sache
aber dunkle Botschaft Jesu Christi besser verstehen, ja überhaupt erst richtig

verstehen, wenn wir den zweiten Korintherbrief mit Aufmerksamkeit
lesen. Sicherlich hat da auch und gerade der Römerbrief sein großes
Gewicht. Aber während dort die Evangeliumsaussagen, wie sie vor allem in
der Bergpredigt zusammengefaßt sind, durch grundsätzliche Aussagen über
das Wesen des Menschen unterbaut werden, schlägt sich im zweiten
Korintherbrief der Mensch Paulus, sozusagen vor unseren Augen, mit den

Weisungen Jesu Christi und seines Evangeliums herum. Hat hier der Apostel
die Weisungen seines Meisters erfüllt? Man möchte schnell sagen: ja,
selbstverständlich! Es ist aber nicht der Fall. Das in der Bergpredigt
aufgestellte und erläuterte Gebot der Feindesliebe hat der seine Gegner
als Feinde angreifende und hassende Paulus nicht erfüllt. Wenn so etwas
am grünen Holze geschehen ist, dann dürfte deutlich werden, daß die Berg-
Predigt nicht im Sinne des grandiosen Mißverständnisses eines Tolstvj und
aller Schwärmer vor ihm und nach ihm als ein Bündel von sittlichen
Weisungen verstanden werden darf, sondern als eine Gerichts- und Gnaden-
Predigt den Menschen zugewandt ist, die ihre Sünden einsehen und dann
— erst dann — als die „Armen" selig gepriesen werden. Wegen der
Seligpreisungen am Anfang sollte ja Wohl die Bergpredigt nicht mißverstanden
werden. Aber sie kann gar nicht mehr mißverstanden werden, wenn wir
auf den Apostel Paulus in seinem Menschsein als auf den Ausleger hören.

Wir wenden uns einigen Einzelheiten zu. Warum und wozu
führt Paulus den Kampf um seine Person gegen
Personen? Wie in anderen Gemeinden handelte es sich auch in Korinth
ursprünglich um die Auseinandersetzung mit den sogenannten Judaisten, d. h.
den Missionaren, die die wirksame Annahme des Christusevangeliums von
der vollen vorausgehenden Übernahme des Judentums mit seinem ganzen
Sitten- und Ritualgesetz abhängig machten. Besonders leidenschaftlich
kämpft Paulus gegen diesen Kompromiß im Galaterbrief. Die Judaisten
in Korinth und ihre dortigen Gefolgsleute führten aber nun diesen Kampf
mit dem Mittel der Verdächtigung der Person des Paulus. Zwischen den

Zeilen des zweiten Korintherbriefes ersteht ein Zerrbild, eine Karrikatur
des Apostels. Man sagt, Paulus sei, wenn er in der Ferne weit weg vom
Schuß sei, mutig mit Briefen, bei persönlicher Anwesenheit aber gar ängstlich.

Er verspreche viel und halte wenig oder gar nichts. Ob er überhaupt
ein rechter Apostel sei, der etwas Bestimmtes erlebt habe wie die anderen

Apostel? Man dreht Paulus einen Strick daraus, daß er von der
Gemeinde nicht Geld und Unterhalt annehme, was doch nach der Weisung
Jesu Christi selbst einem Apostel zustehe. Besonders peinlich ist dann noch



210 Karl Ludwig Schmidt

der Vorwurf, daß Paulus vielleicht die vvn ihm für die Armen der jerusa-
lemifchen Gemeinde gesammelten Kollektengelder unterschlage.

Was tut Paulus solchen Angriffen gegenüber? Er verteidigt
sich Persönlich Punkt für Punkt in einem Brief, in dem es

fließt, strömt, rauscht, pocht, hämmert, kracht, lärmt.
Im Mittelpunkt stehen die Ausführungen im 12. Kapitel. Der Apostel

hat zu kämpfen mit Widrigkeiten und Widersachern der Welt. Er redet,
er leidet, er kämpft, er leidet wieder, er kämpft weiter, er kämpft schließlich

mit Gott, er betet. Dieses Leiden, Dulden und Kämpfen, das dem

Menschen seit Adams Fall, seit dem Brudermord des Kain auferlegt ist,
bedeutet kein Hinnehmen unter dem Motto: „Lieber Unrecht leiden als
Unrecht tun!" Solche Sprichwortweisheit zerschellt an einem wirklichen
Kampf. Paulus sieht sich seine sachlichen und zugleich persönlichen Gegner
genau an. Er wehrt fich. Er rühmt sich. „Wohl ist es nicht nützlich"; und
doch muß es sein. Er belügt seine Gegner nicht, er belügt
fich selbst nicht. Das alles sieht so gar nicht nach Nächstenliebe aus.
Und sicherlich: auch der Apostel schafft es nicht mit der rechten Nächstenliebe,

Aber doch ist gerade er von Gott und von seinem Nächsten gepackt.

Menschen, Mitmenschen können ihm nicht gleichgültig sein. Er zuckt da

nicht bloß mit der Achsel und denkt sich still seinen Teil, sondern er hadert
mit den Menschen und dann auch mit Gott, Auf dem Gesicht dieses sich

dem Kampf stellenden Menschen gibt es nicht die Maske gespielter
Gleichgültigkeit, hinter der sich der Hochmut oder die Heuchelei verbirgt. Er wagt
ein männliches Selbstbewußtsein. Und dann sieht er die dem Menschen

gesetzte Grenze. Eigentlich ist es ja unverständig, geradezu unsinnig,
so zu kämpfen. Doch muß es sein. Und aus dem Kampf gegen Menschen
wird ein Kampf um Gott. Paulus rühmt sich seinen Gegnern gegenüber

gewisser Visionen, mit denen er begnadet war, und kommt dabei auf
seine Krankheit zu sprechen. Bon Gott hat er erbeten, daß ihm diese

Krankheit abgenommen werden möchte. Er hat sich gegen das Leiden in
andringender Klage gewehrt. Dieser klagende, fast schreiende Mensch ist
kein Stoiker, für den die Unerschütterlichkeit der Seele das Höchste ist.
Dieser Beter kämpft wie der Erzvater Jakob am Jabbok oder auch wie
die Witwe im Gleichnis Jesu. Und erst im Kampf, nach dem Kampf
entsteht eine Gewißheit, aber dann eine göttliche Gewißheit: Gottes „Kraft
vollendet sich in der Schwachheit" des Menschen! „Wenn ich schwach bin,
dann bin ich stark."

In den Ausführungen davor hat der Apostel zu diesem Kampf mit
Menschen um Gottes willen einen breiten Anlauf genommen. Er empfindet

im Voraus Kampf, Selbstverteidigung, Selbstruhm als eine gefährliche

Sache. Je greller das alles ist, desto deutlicher ist's, daß es ein
besonderes Wagnis ist. Gewagt kann der Kampf mit seinem Drum und
Dran nur werden, wenn die Einleitung Kap. 10,3 f. gilt: „Denn obwohl
wir im Fleische wandeln, führen wir unseren Kampf doch nicht nach dem



Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel 211

Fleische; denn die Waffen unseres Kampfes sind nicht fleischlich, sondern
mächtig im Dienste Gottes, .." Ja, der Mensch ist fleischlich, irdisch,
selbstsüchtig in seinem ganzen Wesen. Die Art, wie sich Paulus mit seinen Feinden

herumschlägt, ist selbst ein Zeugnis von solchem Wandeln im Fleische,
ein Zeugnis des menschlichen Sersagens, der menschlichen Unruhe und
Angst. Alle Register werden gezogen: bald wird ein Vorwurf einigermaßen
ruhig entkräftet, dann aber auch scharf zurückgeworfen. Und das mit Hohn,
Spott, Sarkasmus, Ironie eines überlegenen Geistes, an dem sich die
kleinen und kleinsten Kläffer reiben wollen! Aber der turmhoch Überlegene
stellt sich den Kleinen in ihren Niederungen: „Lasset euch zu den Niedrigen
ziehen", heißt es Röm. 12, 16.

Im nächsten Kapitel des zweiten Korintherbriefes werden die Widersacher

entlarvt; sie werden angeprangert als der „Satan, der sich in einen

Engel des Lichts verkleidet". Inmitten persönlicher Auseinandersetzungen
ist das ein R u f zur Sache. Es gilt, abzurücken von allen Kompromissen,

bei denen unter Verzicht auf Einfalt, Einfachheit, Schlichtheit eine

unmögliche Verbindung zwischen Oben und Unten, zwischen Gott und Teufel

versucht wird. Es soll nicht triumphieren die bedenkliche Kunst des

Jnterpretierens, des Tarnens. Wo Kompromiß und Tarnung
nicht drohen, ist Paulus, dieser Apostel mit einem unerhörten
Ausschließlichkeitsanspruch, weltmännisch aufgeschlossen. Eine Mahnung, die von den

Korinthern mißverstanden war, wird fo klargestellt: „Ich habe euch in
meinem Briefe geschrieben, ihr solltet keine Gemeinschaft mit den Unzüchtigen

halten — nicht überhaupt mit den Unzüchtigen dieser Welt. .; denn
sonst müßtet ihr ja aus der Welt hinausgehen" (I. Kor, 5,9 s.). Und in der
Apostelgeschichte 19,31 ist zu lesen, daß einige der Asiarchen mit Paulus
befreundet waren: diese Vorsteher der römischen Provinz Asia waren die

jährlich wechselnden Vorsitzenden des Provinziallandtages und waren als
solche für den römischen Kaiserkult verantwortlich.

Für die Art, wie sich Paulus unverdrossen mit seinen Gegnern
auseinandersetzt, mag mehr nebenbei eine kleine Geschichte erwähnt
werden, die von ihm selbst II. Kor. 11,32 f. erzählt wird: „In Damaskus
ließ der Statthalter des Königs Aretas die Stadt der Damaskener
bewachen, um sich meiner zu bemächtigen, und ich wurde durch ein Fenster
in einem Korb durch die Stadtmauer hindurch hinabgelassen und entrann
seinen Händen." Daß Paulus so etwas erzählt, dürfte daher kommen, daß
sich seine Gegner über dieses Erlebnis, dem man einen Geschmack des

Komischen abgewinnen kann, lustig gemacht haben. Paulus sagt, daß ihm
in der Tat diese „komische" Sache zugestoßen sei, und überläßt es den

ernsthaften Menschen, darüber nachzudenken, ob er sich mit seiner ängstlich
aussehenden Flucht wirklich lächerlich gemacht hat.

Der Christ Paulus, der so gekämpst hat, war ein Jude, der aber
dabei wußte, daß Gott dieses Judentum im Sinne eines privilegiert
fein wollenden Volkstums nicht wichtig nimmt. In einem ihm auf-



212 Karl Ludwig Schmidt

gezwungenen Kampf mit Judaisten rühmt sich der Apostel seines Judentums

in betonter Weise: „Wenn irgend ein anderer meint, er könne auf
Fleisch vertrauen, so kann ich es noch mehr: beschnitten am achten Tage,
aus dem Volk Israel, dem Stamm Benjamin, ein Hebräer von Hebräern,
ein Pharisäer nach dem Gesetz..," (Phil. 3, 4 s.). Aber wie ist diese Aussage

eingerahmt und damit zurechtgerückt? Hinzugefügt sind die Worte:
„Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen für Schaden
gehalten" (Vers 7). Und davor stehen die allerbittersten Worte über das

Judentum: „Sehet die Hunde, sehet die bösen Arbeiter, sehet die
Zerschneidung" (Vers 2). Damit stimmt zusammen, daß Paulus den galatischen

Judaisten höhnend zuruft: „Möchten doch die, die euch beunruhigen,
sich auch noch verschneiden lassen!" (Gal. 5,12). Die jüdische Beschneidung

wird also mit der Kastrierung zusammengebracht. Nicht im Sinne
irgend einer Rassenbiologie — zum fleischlichen Israel gehören ja auch die
beschnittenen Heiden aus allen möglichen nichtsemitischen Völkerschaften —,
sondern im Blick auf die Privilegierungssucht der jüdischen Synagoge spricht
der dem Judentum entstammende Christ Paulus: „Da ist nicht Jude noch

Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann und Weib;
denn ihr alle seid einer in Christus Jesus" (Gal. 3, 28). Und noch über-
schwänglicher kann er sagen: „Da ist kein Grieche noch Jude, keine

Beschneidung noch Vorhaut, kein Barbar, Skythe, Sklave, Freier, sondern
alles und in allen Christus" (Kol. 3,11).

Was der Mensch in Auseinandersetzung mit Menschen über seine B e-

gabung und Leistung sagt, muß er zurücknehmen vor Gott.
Derjenige, der gesagt hat — der Apostel Paulus hat's getan —: „Mehr
als sie alle habe ich gearbeitet", klammert das ein, indem er die Klammer
aufmacht: „Durch Gottes Gnade aber bin ich, was ich bin" und indem
er die Klammer zumacht: „Doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes mit
mir" (I. Kor. 15,9 f.).

Warum enthält die Bibel als Gottes Wort so viel Persönliches, so

viel Personhaftes? Das WortGottes ist in Jesus Christus personhaft
erschienen; der Satz Joh. 1,14: „Das Wort wurde Fleisch und zeltete

unter uns" ist eine Behauptung, die in den vielen kleinen Berichten der

Evangelien über die Worte und Taten Jesu Christi entfaltet wird. Diesem
Ernstnehmen der Menschwerdung Gottes in der Person Jesu von Nazareth
entspricht, muß entsprechen die apostolische Verkündigung des personhaft
durch die Apostel bezeugten Gotteswortes. Der überragende Apostel Paulus
konnte und wollte am allerwenigsten absehen von seiner Person, die in
allerlei persönliche Kämpfe um der Sache willen verstrickt war. Er glühte
so stark für die Sache, daß er nicht in einer ruhigen, in einer sogenannten
sachlichen Abgeklärtheit sprechen und handeln konnte. In seiner Bemühung
um das in Jesus Christus personhaft erschienene Gotteswort huldigte er
nicht einem Persönlichkeitsideal, wohl aber setzte er sich ganz Personhast-
persönlich für das ein, was er zu künden hatte. Das Ziel der Persönlich-



Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel 213

keitskultur im Sinne des harmonischen Menschen war ihm fremd, mußte
ihm fremd fein um des Gottes willen, der allein das Ziel wie auch der

Anfang ist. So wagte er sehr realistisch, sehr wirklichkeitsgemäß einen
persönlichen Kampf bis zum Äußersten, wagte den Ausbruch der eben doch

vorhandenen Sünde: ein Kämpfer wie der oft strauchelnde, aber doch immer
wieder gesegnete Erzvater Jakob, dessen Beiname Israel Gotteskämvfer
bedeutet; ein Jude, der sich inmitten aller Irrungen und Wirrungen vom
Evangelium her richten und begnaden ließ; der Jude und Christ Paulus
als Mensch und Apostel*).

Die Katastrophe vom März 1798.
Von Hans Zopfi.

(>(n diesen Tagen, da die politische, wirtschaftliche, soziale und militärische
"X) Gefahr, die unser Land seit 1914 bedroht, auch den sogenannten
Optimisten zum Bewußtsein gekommen sein mag, ist es sehr nützlich, uns zu
vergegenwärtigen, welche unmittelbare Ursachen die Katastrophe vom März
1798 hatte. Es gibt auch mittelbare Ursachen und von diesen wurde schon

sehr viel geschrieben. Es existiert eine liberale Geschichtsauffassung, nach

welcher der Untergang der alten Eidgenossenschaft eine Naturnotwendigkeit
war. Aber es gibt in der Geschichte keine Naturnotwendigkeiten; denn

wo Wille und Wesen des Menschen Richtung und Charakter des Geschehens

bestimmen, kann man das Ende einer Entwicklung nicht dem Walten der
Natur zuschreiben. Überdies wurde im Jahre 1798 nichts „Notwendiges"
erreicht; es wurde keine Not gewendet, es sei denn die Not derjenigen, die
an die Macht gelangen wollten. Vielmehr wurde damals durch fremden
Willen und eigene Unzulänglichkeit Not und Elend über unser Land und
unser Volk gebracht.

Was uns hier beschäftigen soll, das ist einzig und allein die Frage,
weshalb die alte Eidgenossenschaft, warum das Schweizervolk der Invasion
der französischen Heere keinen erfolgreichen Widerstand leisten konnte. Bei
der Untersuchung dieser Frage beschränken wir uns in der Hauptsache auf
den äußern und innern Zustand der aristokratischen Republik Bern, von
deren Widerstand das Schicksal der gesamten Eidgenossenschaft abhing.

*) Zu der iu dieser knappen Arbeit — es handelt sich um einen öffentlichen
Vortrag im Basler Bernoullianum Februar 1936, den ich im Juni d. Is. im
Sanatorium Universitaire zu Leysin wiederholt habe — versuchten Zusammenstellung
von Jesus und Paulus im Hinblick auf Bergpredigt und Römerbrief vgl. die
folgenden Darlegungen des Verfassers: „Jesus Christus", in dem Nachschlagewerk
„Die Religion in Geschichte und Gegenwart", 2. Aufl.; „Der Apostel Paulus und
die antike Welt", in den Vorträgen der Bibliothek Warburg, 1927; „Die
Verkündigung des Neuen Testaments in ihrer Einheit und Besonderheit", in den
„Theologischen Blättern" 1931, Nr. ö.


	Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel

