
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 3

Artikel: Nietzsches "Ewige Wiederkehr" und der heutige Mensch

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150 Eduard Blocher: Das Ende einer Begeisterung

an außerdeutschen Ländern (Neuenburg, Ost- und Westpreußen, Ungarn,,
Italien) Teil hatten, — als an Stelle dieses putzigen Deutschlands in der

Bismarckischen Zeit ein straffes Staatengebäude mit deutlichen Grenzen
trat, d. h, um 1866 und 1871, da mußten die Schweizer merken, daß sie

an Deutschland keinen Teil mehr hatten. Was seither geschehen ist, erlebten

Schweizer und Reichsdeutsche getrennt, erlebten es anders. Von 1871
an geht es auseinander. Im Weltkrieg wurde das dann vollends
deutlich: Deutschland begeisterte sich, Deutschland entrüstete sich, Deutschland

weinte, jubelte, trauerte, hoffte, blutete, verarmte, wurde mit Füßen
getreten, gedemütigt, ausgeplündert und ausgehungert und mußte sehen,

daß die Schweizer alle dem ohne andere als gelegentliche rein menschliche

Teilnahme zuschauten, wenn auch politisches und kültürliches Mitfühlen bei

sehr vielen Einzelnen zutage trat. Von Stammesgemeinfchaft ist seither
aus unserer Seite gar nicht mehr die Rede, und von Deutschland verlangen
wir immer wieder, daß es diese Tatsache nicht geltend mache und sich ihre
Leugnung ohne Widerspruch gefallen lasse. Wir haben hier ein Stück
Geschichte der Schweiz, Mitteleuropas, des deutschen Sprachgebietes. Ein Rest
des alten Römischen Reiches deutscher Nation zerfällt, Staatsgrenzen werden

aus harmlosen roten Strichen zu tiefen Gräben und drohen zu schädlichen

Kulturgrenzen zu werden.
Wir haben es nicht in der Hand, diese offenbar unvermeidliche

Entwicklung aufzuhalten, bei der wir als der schwächere Teil die Leidtragenden
sein werden. Aber wir haben Grund, sie unserseits nicht durch Kopflosigkeiten

zu verschärfen. Denn ihr Endziel liegt möglicherweise durchaus nicht
in der Richtung, die unserm vaterländischen Denken die liebste wäre.

Nietzsches „Ewige Wieöerkehr" unö
öer heutige Menjch.

Von Erich Srock.

^s ist schon oft versucht worden, dasjenige, was Nietzsches Bedeutung in^ der Geschichte des abendländischen Gedankens und der Lebensanschauung

bedeutet, systematisch durchzugliedern. Man hat demgegenüber erklärt,
daß das Aphoristische an Nietzsches Werken kein Zufall sei, sondern daß ihr
Geist dem System unbedingt widerspreche. Allerdings gibt es wohl Denker,
welche selber mehr bruchstückhaft oder impressionistisch produziert haben,
dabei jedoch ein geahntes System im Auge hatten, das selber durchzuführen

') „Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederlehr", Verlag Die Runde, Berlin. —
Ewige Wiederkehr nennt Nietzsche den Gedanken, daß, da die Bausteine der Welt nur
eine begrenzte Zahl von Kombinationen zuließen, nach einer gemessenen Zeit immer
dieselben Dinge wiederkommen müßten.



Erich Brock: Nietzsches „Ewige Wiederkehr" und der heutige Mensch 151

sie nur nicht genug Abstraktionskrast oder -willen besaßen. Solchen Geistern
und ihrem ungestalteten System gegenüber kann der Nachfahre eine

besonders fruchtbare Aufgabe zu lösen haben. Bei Nietzsche dagegen liegt es

eher umgekehrt. Es sind bei ihm tatsächlich Perioden vorhanden, in denen

er glaubte, die große geistesgeschichtliche Wendung, von deren Urheberschast
er ein klares Selbstgefühl hatte, mit einem Systemgedanken beherrschen
und ausdrücken zu können. Ein solcher war ihm besonders der Gedanke der

„ewigen Wiederkehr"; und heute unternimmt es Karl Löwith, das
Gedankengebäude Nietzsches von daher systematisch durchzukonstruieren. Ob
damit ein mehr als psychologisch erklärender Ersolg dem Denken Nietzsches

gegenüber erzielt ist, daran scheint der Verfasser selbst zu zweifeln; aber

auf jeden Fall ist seine Arbeit fleißig, gründlich und scharfsinnig und
behält so wenigstens für die Biographie von Nietzsches Gedanken ihren
bedeutenden Wert. Versuchen wir, uns nun einen Weg durch die Nietzsche'sche

Metaphysik zu bahnen.
Die Idee der „ewigen Wiederkunft" war von Nietzsche bestimmt, den

europäischen Nihilismus zu überwinden, der in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts immer offener durchdrang und den sich auch Nietzsche

selber in seiner mittleren Periode zu eigen gemacht hatte. Nachdem das
16.—18. Jahrhundert die überalterten Formen des mittelalterlichen Welt-
und Wertdenkens eine nach der andern gesprengt hatte, griff die Krisis im
19. Jahrhundert auf alles zusammenfügende und bewertende Denken
überhaupt über. Europa sah sich nach seiner ungeheuren Selbstbefreiungs- und
Rationalisierungsarbeit dem Nichts gegenüber. Es handelte sich weniger
darum, daß nun die letzten übersinnlichen Ideen auch noch als falsch hätten
erwiesen werden können, was viele sich schmeichelten. Sondern die Frage
ihrer Wahrheit war belanglos geworden, weil sie, zur reinen Abstraktion
entleert, keinen ausfüllenden Inhalt, keine Wirklichkeit mehr mitzuteilen
hatten, und die Zeit besaß nicht mehr genug unbefangene Gesundheit, um
ihnen sinnliche Verkörperung zu verleihen. So erschien der Kranz der
großen überkommenen Ideen nur wie ein Zug von Gespenstern, welche

nichts mehr zu geben hatten, dagegen darauf angewiesen waren, dem Menschen

sein Lebensblut auszusaugen, um daran erst Wesen zu gewinnen.
Der erste, schon bis zum Äußersten des Radikalismus gehende Protest
hiergegen war das Buch von Max Stirner, welcher dem rein einmaligen Ich
alles vorbehalten wissen wollte, und jeder Idee, auch der der Menschheit,
ja selbst der der Jchheit, rundweg jedes Recht auf „Ich" absprach. Es war
dies also keineswegs die Verkündigung einer rohen Selbstsucht, sondern
nur der Vorbehalt einer absoluten Souveränität für das, was nicht ein
Gespenst war, sondern aus sich selbst zu leben schien: für das Ich nicht als
Begriff, sondern als Existenz. Wie gelangte man zu diesem Ich? Die
Frage stellte sich gar nicht. Wenn Descartes gesagt hatte: Ich denke, also
bin ich — so hätte Stirner sagen können: Ich bin, also brauche ich nicht zu
denken. Denn dieses Denken ist doch nur eine „Hinterwelt", welche entfaltet



152 Erich Brock

Wird, wenn die Vorderwelt bezweifelt wird, was ja auch Descartes in der

radikalsten Weise forderte. So war Stirners „Einziger" schon ein strenges
Bekenntnis zu der Einschichtigkeit des Daseins, eine Absage an alle Hintcr-
welten, an alle Verdoppelungen der Wirklichkeit, d.h. ihre Wiederholung
auf der Ebene der Idee, die sich doch nur vom unmittelbaren Leben nährten
und es dafür noch knechteten und verleumdeten. Damit war für Nietzfche
der Absprungspunkt gegeben. Es handelte sich für ihn gar nicht so sehr

darum, die Falschheit der bisherigen Ideen zu erweisen; sondern er nimmt
diese Falschheit vielfach als zugestanden und als jenseits der Erörterung
stehenden Ausgangspunkt an. Es handelt sich vielmehr darum, die Ideen
insgesamt gegenüber dem Standpunkt des Lebens, des Leben-Wollens als
höchsten Imperativs ins Unrecht zu setzen, und das geschieht, indem Nietzfche

sie als Selbstzerstörungswerkzeuge der Dekadenz entlarvt. Seine Erkenntnis

ist, daß hinter allem Annehmen und Meinen im Grunde nur die

Selbstbejahung oder Selbstverneinung des Ich steht, dessen Kraft oder Schwäche
sich selbst darin durchzuwirken strebt und sich die dazu geeigneten Jdecn-
gebäude schafft. Ganz besonders ist der Trieb, ideelle Hinterwelten zu
bauen, ein Ausdruck der Dekadenz, weil diese in der einmaligen Vorderwelt
zu kurz gekommen ist und nun eine zweite Chance verlangt, oder gar den

Schicksalsspruch durch Revisionsanmeldung und metaphysische Überstimmung

alsbald umstoßen will.
Der neue Mensch ist also kein Aufrührer, keiner, welcher der

überkommenen Religion einen neuen Glauben entgegensetzt; es handelt sich für
ihn überhaupt nicht darum, zu glauben, zu bitten oder die Lippen
zusammenzukneifen, sich befehlen zu lassen oder sich zu empören, — sondern
einfach darum, gesund zu sein. Und wer hätte nicht die Sehnsucht darnach
in sich, wenn er einmal aus der lügnerischen uud spielerischen tm äs sisels-
Stimmung herausgebrochen war, welche Nietzsche um sich her in ihrem aus
ruchlosem Pessimismus und ebenso ruchlosem Optimismus gemischten
Treiben am Werke sah. Da mußte in ihm die Sehnsucht aufspringen, mit
dieser ganzen Schändung des Daseins nichts mehr zu tun zu haben; einfach

wieder sich spannen und entspannen zu können, ja zu sagen und zu
gedeihen, leben zu können, erleben uud denken, ohne daran zersetzt zu werden
und zu verbluten, treu und untreu sein, behalten und vergessen zu können,
und das alles, wie es die Stunde ersordert, in fruchtbarem, sinnvollem
Maße, nicht mehr verkrampft und verschwärt zu sein durch Gedanken und
selbstfeindlichen Willen, sondern Schmerz und Lust in sich selbst zu lassen
und ihren Segen zu empfangen. Das alles hat einen sehr positiven und
sehr berechtigten Sinn. Gedanklich kam Nietzsche von da aus in eine starke

Annäherung an bestimmte französische Ideale, denen er ja auch mit vollern
Bewußtsein gehuldigt hat, ganz besonders in der Ausprägung, wie sie uns
heute etwa bei Maurras vorliegen. Diese Ideale glauben, eine Erneuerung

der Antike zu sein, um welche Nietzsche selber sein Leben lang rang,



Nietzsches „Ewige Wiederkehr" und der heutige Mensch 1S3

und gefallen sich in einer allerdings bis zum Widersinn getriebenen und
im Negativen sich verklammernden Ablehnung aller „germanisch-nebelhaften"

Hinterwelten und Bedeutungsdialektiken.
Dies Negative drückt sich darin aus, daß ein solcher Standpunkt eigentlich

nur naiv sein und nicht durch Verneinung des Gedankens rückwärts
wieder hergestellt werden kann. Es entsteht nun die Frage, ob nicht in
bewußteren Zeiten sich der Wille zum Leben, zur Bejahung, zur Gesundheit

eben Ideen und Glaubenssätze schaffen kann, welche ihm eine neue
Naivität gewähren und auf dem Umweg über das denkende Bewußtsein
seine Kraft unaufhörlich steigern. Die Gesundheit unmittelbar zum
Ziel zu nehmen, erzeugt nichts als das, was Nietzsche selber als die Spieß-
bürgerei des „letzten Menschen" gebrandmarkt hat. Nietzsche empfand nun
auch selber, daß tatsächlich der heutige Mensch in seiner Bewußtheit neue

Ideen nötig hat, aber solche, die ihm wieder Unbefangenheit und
Lebensverwurzelung geben. Seine Versuche, solche aufzustellen, sind die Idee vom
Übermenschen, und diejenige der ewigen Wiederkehr. Beide Versuche sind
nicht als glücklich zu bezeichnen. Daß in der Idee des Ubermenschen eine

neue „Hinterwelt" sich nur schwach verbirgt, liegt klar auf der Hand.
Bereits in der Forderung der Gesundheit liegt das ja. Gesundheit als
einfache natürliche Tatsache genommen ist vorhanden oder nicht vorhanden.
In der Vorrede zu „Menschliches-Allzumenschliches" spricht Nietzsche

infolgedessen bereits von einem „zähen Willen zur Gesundheit, der sich oft
fchon als Gesundheit zu kleiden und zu verkleiden wagt". Betreffs der

„ewigen Wiederkehr" hat Nietzsche sich in dieser Hinsicht besser in acht
genommen. Ausdrücklich suchte er alle Verdoppelung des Seins zu
vermeiden, indem es, ganz genau wie es ist, in einem ewigen Kreislauf von
neuem und wieder von neuem in die Wirklichkeit eintreten soll. Es ist klar,
daß was Nietzsche hiermit geben will, ein Gegenständlichwerden der äußersten

Bejahung ist, der Fähigkeit, zum Dasein, genau wie es ist, mit
überströmender Krcrst und Gesundheit und Siegessicherheit ja zu sagen. Er sagt
einmal: „Daß wir unsere Unsterblichkeit ertragen könnten, das wäre das

Höchste"; fo bedeutet ihm die ewige Wiederkunft, „so zu leben, daß man
jeden Augenblick, so wie er ist, zurückwünschen kann". Damit ist selbstverständlich

schon die absolute Einsinnigkeit des Daseins ausgegeben. Im
Grunde haben wir hier nichts anderes vor uns, als den „kategorischen
Imperativ" Kantsder besagte, daß der Mensch das wollen sollte, was als
Prinzip zu einer allgemeinen Gesetzgebung dienen könnte. Was dort also
sozusagen im Raume allgemein gesetzt wird, wird es hier durch die
Zeit hin; das ist der wesentliche Unterschied. Bejahung hat eben

überhaupt keinen Sinn bei radikaler Leugnung der Willensfreiheit,

2) Daß Nietzsche als verkappter Ethiker sich auch sonst an grundlegenden
Formeln Kants vergriffen hat, zeigt folgender Aphorismus: „Das unzweideutigste

Anzeichen von einer Geringschätzung der Menschen ist dies, daß man jedermann

nur als Mittel zu seine m Zweck oder gar nicht gelten läßt,"



154 Erich Brock

An der logischen Form der „ewigen Wiederkehr" ist und bleibt nichts
zu retten, und auch Löwith scheint nach großer aufgewandter Mühe schließlich

zu diesem Zugeständnis zu gelangen. Immerhin ist damit wohl nur
etwas gegen den Glauben Nietzsches gesagt, dem heutigen Grade von
Bewußtsein mit so wenig zulänglichen Gedankenformen noch etwas Neues
sagen zu können. An sich liegt da eine letzte Grenze des menschlichen

Geistes, und naivere Zeiten haben ohne Bedenken die hier notwendig
gegebene Unlogik in Kauf genommen, um das Positive auszudrücken, das an
diesem Punkte nicht entbehrt werden kann. Es handelt sich darum, irgendwie

zwei Tatsachen zusammenzudenken und auch praktisch zu vereinigen:
erstens daß der Mensch die Welt in zwei Hälften teilen muß, zu denen er
je ja oder nein, gut oder schlecht sagt; andererseits liegt in der Welt schon

unmittelbar die Forderung, sie als Ganzes und in einer tieferen Schicht
allein und unbedingt zu bejahen. Weltlauf und Schicksal als
Ganzes verlangen von uns gebieterisch eine letzte Bejahung, eine reine
Hingabe, ein bewußtes vorbehaltloses Einswerden damit. Dieses Dilemma
haben die Borzeiten auch nicht lösen können, und ihre Versuche dazu
berühren sich eng mit Nietzsches „Ewiger Wiederkehr". Wir sehen dabei von
den rein mystisch-religiösen Lösungsversuchen ab und beschränken uns auf
diejenigen, welche die Sache zwischen Verstand und Willen auszutragen
unternehmen. Die Stoiker hatten bereits einen Begriff vom Weltgeist
und vom Schicksal, der ihnen erlauben sollte, in völliger Unbewegtheit alles,
was kommt, zu bejahen. Allerdings ging das nur durch den Gewaltstreich,
allein das, was in unserer Macht ist, als wertvoll zu bezeichnen. Von ihnen
stammt der lateinische Spruch: „Das Schicksal führt den Zustimmenden,
schleift den Widerstrebenden." Auf ähnlichem Lebensgefühl ist dann die

Lehre des Spinoza erwachsen, welcher gleichfalls alle Hinterwelten
ausschalten wollte und aus dem bloßen Sein etwas zugleich Gutes und zu
Bejahendes, wie auch unbedingt Allumfassendes gewinnen wollte. Die menschlich

sehr reizvollen, gedanklich eine Grenze bezeichnenden Spannungen
zwischen dem ersten und dem letzten Buche seiner „Ethik" zeugen davon, daß
auch dieser Versuch an derselben Stelle scheitern mußte. Malebranche zog
dem Ganzen ein theistisches Kleid über, was aber nur dadurch gelang, daß
er Gott mit dem physikalischen Naturgesetz Vereinerleite und erklärte, die

Berücksichtigung der individuellen Sonderbedürfnisse sei unter der Würde
Gottes und könne nur bis zu einem gewissen Grade mittels der durch
Christus zur Verteilung gelangenden Gnade nachträglich erfolgen. Es zeigt
sich damit, daß das Element des Individuellen, welches auf die Dauer dem

Christentum mit seiner Betonung des unbedingten Wertes der Einzelseele
unentbehrlich war, eben die Einführung des Zeitbegriffes, nämlich den
Gedanken des echten Fortschrittes, in die letzte Erklärungsformel
verlangt; nicht also die ewige Wiederkehr, sondern den Fortschritt zum
Bewußtsein, zur Freiheit. Jedoch konnte nichtsdestoweniger das Christentum
auch Formen annehmen, welche dem Nietzsche'schen Gedanken noch näher



Nietzsches „Ewige Wiederkehr" und der heutige Mensch 165

standen als alle ebenerwähnten Lehren. Eine solche ist die Idee der strengen
Vorausbestimmung. An sich sollte man denken, daß die Prädestinationslehre,

welche die radikalste Leugnung der Willensfreiheit enthält, den Willen
lähmen müßte. In der Tat aber ist in der Geschichte das Gegenteil
festzustellen. Wie Nietzsche schon in einer Schülerarbeit zum Ausdruck brachte,
zeichnen fich die streng prädestinationsgesinnten Völker durch Entfesselung
der härtesten Willenskraft aus. So war es mit dem Islam und der
ungeheuren Welle von Imperialismus, den er ins Leben rief, so auch

besonders mit dem Calvinismus und seinen großartigen politischen
Energiemittelpunkten in Genf, Holland und bei den Angelsachsen. Will man hier
die rein psychologisch-biologische Ausdeutung anwenden, die Nietzsches Sache

war, so erscheinen die Dinge in dem Lichte, daß nirgends als an dieser Lehre
von der Willensunfreiheit Kraft und Schwäche des Lebens sich radikaler
schieden und das Gericht über sich selbst vollzogen. Der Starke wird, wenn
ihm die Zukunft mit Notwendigkeit festgelegt erscheint, nicht zweifeln, daß
dies im Sinne seines Rechts, seines Erfolges, seines Aufstieges ist. Die
Prädestinationslehre wird ihm dienen, jedes schlechte Gewissen und die

Schwächung dadurch mit Sicherheit auszuschalten. Die Schwachen, schon

an fich von Gewissenszweifeln und Selbsthemmungen gelähmt, werden die

Vorausbestimmung im Sinne des Zusammenbruchs deuten, zu denen ihr
Instinkt sie hintreibt. Was die Menschen sich selber zugerichtet haben, dazu
schaffen sie sich ein tausendfaches metaphysisches Echo, das ihren eigenen
tiefsten Trieb mit vermeintlich religiöser Autorität von allen Seiten auf
sie zurückwirft. So findet sowohl der Übermensch wie der Dekadente hier
die entscheidenden Werkzeuge für das, was mit sich anzufangen ihm das
Leben im Innersten vorschreibt.

Es scheint demnach, als ob die ideellen Lehren der Religionen und
der Philosophien nicht viel ausmachen gegenüber der Bewegung des

Lebensinstinktes zu sich selber, die sich darin ausdrückt. Wenn heute der Schwache
jeden Halt im Gedanken eines vernünftigen Weltsinnes verliert und an der

subjektiven Nötigung eines materialistischen Atheismus zugrunde geht, so

leistete ihm vor Jahrhunderten die negative Seite einer streng religiösen
und übersinnlichen Weltanschauung, die das Bewußtsein, verworfen zu sein,
hervorbrachte, dieselben Dienste. Wenn die absolute Souveränität des

Willens zum Leben oder zum Untergange das letzte Wort ist, wenn es keine

Hingabe und kein Vertrauen als zu sich selbst gibt, so ist es nicht denkbar,
daß der Mensch, einmal zu dieser Einsicht gelangt, noch eine Ideenwelt
aufstellen könnte, die ihm zu den tieferen Zielen seines Wesens zu gelangen
hülfe. Entweder also bleibt alles beim bloßen biologischen Materialismus,
oder aber es gibt eine Überwelt, die auch den Schwachen stark zu machen

vermag, wenn er sich ihr ernstlich hingibt. Wenn wir uns heute für diese

zweite Möglichkeit entscheiden, so müssen wir damit allerdings auch alsbald
die Gefahr erfahren, gegen welche Nietzsche aufstand, die Gefahr, damit die

Schwäche an sich zu verherrlichen. Seine Größe war, daß er dagegen die



156 Erich Brock: Nietzsches „Ewige Wiederkehr" und der heurige Mensch

erbarmungslose Bejahung als kategorischen Imperativ über alles erhöhte,

mag auch der Mensch, wie er es selbst tat, darüber zugrunde gehen, — nicht
zuletzt weil die gedanklich zulänglichen Formen für jenen Imperativ noch

nicht gefunden sind.

Tennejsee-Vallep-Mthoritp.
Von fl. w. «üchler.

^in Freudentaumel durchzieht weite Gebiete der Vereinigten Staaten,^ Glocken läuten, Musik spielt, der Telegraph bringt Glückwünsche, die

Menschen jubeln und werfen ihre Hüte in die Luft, Und der Anlaß dazu?
Die Regierung hat nach einem langen und sehr erbitterten Kampf einen
großen Sieg erfochten. Es ging dabei um die TVA. Was ist die TVA und
warum wurde darum gekämpft?

Als Roosevelt 1932 Präsident wurde, fand er die Vereinigten Staaten
in einem sehr traurigen Zustand vor. Die Not war ungeheuer, die Zahl
der Arbeitslosen wuchs immer weiter: 10 Millionen, 11 Millionen, 12
Millionen. Das Vertrauen in das ganze Shstem war gründlich erschüttert.
Sämtliche Banken mußten geschlossen werden und nur ein Teil durfte nach
vier Tagen die Türen wieder öffnen. Die Landwirtschaft stand vor dem

völligen Zusammenbruch, und schwere Aufstände und Unruhen, vielleicht
sogar eine richtige große Revolution, wäre die unausbleibliche Folge
gewesen, wäre nicht gerade in diesem Augenblick Roosevelt mit überwältigender

Mehrheit gewählt worden. Alle Augen blickten auf ihn, alles hoffte
neuem, jetzt oder nie würde man den Weg finden, der zurück zur alten
Prosperity führte, der wieder aufwärts zu normalen Verhältnissen führte
anstatt hinab ins Chaos.

Roosevelt ließ niemand warten. „Wir müssen den Geist der Pioniere
wieder auferwecken," verkündete er, denn der war bei den meisten gestorben.
Er ließ sich von seinem Parlament die weitgehendsten Vollmachten
übertragen und begann, sein großes Aufbauprogramm in die Tat umzusetzen.
NRA (National Recovery Administration) und AAA (Agricultural Ad-
justment Administration) waren die Riesenprojekte, die nun zur Ausfiihrung
gelangten. Hierzu kam am 8. Juni 1933 die TVA,

TVA heißt Tennessee-Välley-Authority und ist eine eigens geschaffene

Behörde, Sie untersteht drei Direktoren, die vom Präsidenten auf je neun
Jahre ernannt werden, Ihre Ziele kann man etwa in folgendem zusammenfassen:

Regulierung des Tennesseeflusses und seiner Nebenflüsse durch
Dämme zwecks Schiffbarmcrchung, Verhinderung von Überschwemmungen
und Krafterzeugung. Ferner, Untersuchung der Herstellungskosten für
elektrischen Strom (zum Vergleich mit privaten Gesellschaften) und
weitgehendste Verbreitung des Stromverbrauchs. Herstellung von Nitraten für
die Landesverteidigung, sowie künstliche Dünger; Versuche, die Herstellung,


	Nietzsches "Ewige Wiederkehr" und der heutige Mensch

