
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 2

Artikel: Das Schicksal deutschen Geistes

Autor: Berlepsch-Valendas, Hans v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S2 Jann v, Sprecher: Bemerkungen zu den Wahlen tn Frankreich

fprochen hat, ein gutes Omen für die Zukunft Europas, ja vielleicht einen
Lichtblick im jetzigen Dunkel erkennen:

g«e -Missend ÄT's ^e«?' ^)o^^g«s in^ks«?'« ^e«?' >-sSims in^e/'ieu?'. ^ous
voulons, ävse toutss les riätioiis äu monäs, sliminsr Iss säusss ä'un eonfjit
g'«ü pourräit, sortir uns Auerrs. IXous voulons g.vs« tous, <zus1s q^u'ils
soisrit, trs,v!ri1Igr s. «rggnissr st g. sonsoliäsr 1ä pg,ix. On usus g, bsgueoun
ässusss äs pousser I«. ?rs,nes, pgr Kains äs ssets, g. äss äiffieultss st g.

äss Position» ä'oü Is, Ausrrs pourrg.it 8ortir.
li'exnsrisnog cius uous g,II«r>s tsutsr ns psat ss poursuivrs st ris psut

rsussir qus äg,o» Is, päix tout eourt. I>sou8 n'gttgskons, c>ug,nt g. usus,
suouns vsrtu K Is, Fusrrs. II ne fg,nt pg,s suvpossr uu instgut, eg,r es

ssrgit uns KvpotKsse g,bsuräs, <zus irous puissions penssr ^ pousssr Is pg,vs
äs,ns äss positions bslliaususss pg,r esprit äs Käius, äs rsprssaillss, pour
venAsr Iss eg.mg,r»äss psrsseutss «u äaus l'ssprit äs ästruirs tsl «u tel
rsizime.

Xous voulons Is, psix g,vs« tous: nous voulons trgvg.i11sr g. I«, paix
g,vs« toutss Iss ngtions äs bonns volonte, l^ous sxolusrons sniisreuront
1'iäss äs I», Ausrrs äs propgFänäs, I'iäss äs Ig, Ausrrs äs rsprssgillss."

Treffendere Sätze könnte man dem „Volksrecht" wahrlich nicht ins
Stammbuch schreiben!

Das Schicksal öeutjchen Geistes.
Von Hans v. Serlepsih-Valenöas.

^chte Revolutionen Pflegen Korrekturen von Formen zu sein, welche die^ Wirklichkeit überholt hat. Daß sie zugleich wieder Formen schaffen, die

nun der Wirklichkeit vorauseilen, ist allzu verständlich. Das Liquidieren
allein würde ein Gefühl der Leere erzeugen, die nun legalisierte Wirklichkeit

braucht Idee und Pathos; denn erst sie rechtfertigen die neue Gegenwart

und ihren Herrschaftsanspruch in der Zukunft, und verscheuchen die

Gespenster des Gewesenen,

Umso erstaunlicher wirkt es, daß die nationalsozialistische Revolution
zwar nicht auf das Pathos, aber auf eine Idee im Sinn eines leitenden
und universalen geistigen Prinzips scheinbar verzichtet; denn ihre
Rechtfertigung aus Blut und Boden und dem Dasein des deutschen Volkes
gehört ganz und gar dem natürlichen Bereich an. Ganz ohne Verhüllung
erscheint zwar auch dieser nicht; es hat seinen Mythos, seine Zukunftsver-

i) Zu dem Buch von Hellmuth Pleßner, Das Schicksal deutschen Geistes im
Ausgang seiner bürgerlichen Epoche, Zürich und Leipzig 193S, Max Niehans Verlag.



Hans v, Berlepsch-Valendas: Das Schicksal deutschen Geistes 83

heißung und sein Ethos, und in der Gläubigkeit ihrer Träger mischt sich

christliches Gut mit jenem Nietzsche'schen „Überwindet mir, ihr höheren
Menschen, die kleinen Tugenden, die kleinen Klugheiten, die Sandkornrückfichten,

den Ameisenkribbelkram, das erbärmliche Behagen, das ,Glück der

Meisten' —!". Aber diese Verhüllung gehört weder der rationalen noch

der religiösen Ebene an, bleibt im Bannkreis des Naturhaften und soll
keineswegs die Liquidation einer Welt des Scheins auch im Bewußtsem
des deutschen Volkes aufhalten. Geradezu wie ein symbolischer Akt wirkt
in diesem Zusammenhang die Verfügung des Unterrichtsministers, wonach
in Zukunft an den Universitäten Philosophie nicht mehr Pflichtfach sein wird.

Eine solche Entthronung, die zugleich das Urteil über eine ganze im
Geiste dieser Philosophie erzogenen Schicht spricht, ist allerdings schlecht

möglich ohne das Einverständnis der Betroffenen. Daß ein solches für
weite Kreise der sog. Gebildeten angenommen werden darf, wenn auch da
und dort mit Vorbehalten, scheint deren praktisches Verhalten gegenüber
der Revolution zu beweisen. Nun gehörte zwar eine besondere Widerstandskraft

und ein ausgeprägter Bekennermut gegenüber robusteren politischen
Gewalten nie zu den Kardinaltugenden des deutschen Bürgertums, sonst

hätte es nicht fünfmal innerhalb von hundert Jahren kapituliert. Nur
gleicht die letzte dieser Kapitulationen viel weniger der Abdankung vor einer
fremden Macht als der Flucht aus einer Welt geistiger Formen, die in sich

wertlos geworden ist.
Wenn die Welt heute dieser Selbstausschaltung ein aus tiefer Unruhe

geborenes „Wieso" entgegenhält, so wirken hier äußere und innere Gründe
mit: Hatte auch Deutschland nie eine Zivilisierung im Zeichen der bürgerlichen

Freiheit erfahren wie der Westen des Kontinents, darum auch nicht
dessen Ladung mit politischem Instinkt, so hatte doch die philosophische Schulung

seiner ehemals bestimmenden Schichten im Verein mit ein paar
durchgedrungenen preußischen Tugenden immerhin kräftige Hemmungen gegenüber

jeder nackten Gewalt in das deutsche Staatsleben eingebaut und
Macht mit Hilfe eines außerordentlich wirksamen politischen Komments
streng an ethische Prinzipien gebunden. Diese regulierende Funktion
empfindet die Welt heute als erschüttert. Daran aber, daß Deutschland während
vier Menschenaltern ein Herd geistiger Unruhe war, hatte sich die Welt
gewöhnt. Ja mehr, sie sah Deutschland mit etwas romantischen Augen,
weil sie fich gern von seiner Unruhe influenzieren ließ, zumal sie ihr im
allgemeinen wenig gefährlich werden konnte. So läßt die „Flucht" ein
doppeltes Unbehagen zurück und zwar umso mehr, als diese Welt, die auch

anfängt, ihrer selbst nicht mehr ganz sicher zu sein, nun wirklich spürt, daß
sich die totale Revolution in ihrer Mitte etabliert.

In dieser Lage kann das Zeugnis eines Mitbetroffenen, der über
genug geisteskritischen Überblick verfügt, wichtig und aufschlußreich werden,
und zwar rein materialmäßig wie auch in den Folgerungen. Daß Pleßner,
der es in feinem Buch über das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang



S4 Hans v, Berlepsch-Valendas

seiner bürgerlichen Epoche unternimmt, die Entstehung der heutigen
Situation geistesgeschichtlich zu begründen, dadurch dazu gedrängt erscheint,
daß er praktisch wieder am Ursprung aller Philosophie steht, verschafft ihm
jenes Zutrauen, das man dem ehrlich Fragenden entgegenbringt. Um es

vorwegzunehmen: die Einzelergebnisse seiner Untersuchung find als
Erkenntnisse weder durchaus neu noch besonders originell. Max Weber,
Troeltsch, Scheeler sind hier Gevatter gestanden. Was wichtig wird, ist die

Bezogenheit der Einzelurteile auf eine Gegenwart, die von sich behaupten
kann, sie sei das Ende eines in sich selbst zurückgekehrten Ablaufs,
wohlverstanden Ende, nicht Ziel, Abschluß Wider Willen und Erwartung, der

nun anderen geistigen Kräften den Weg frei gibt.
Als Ganzes ist die Arbeit somit gewissermaßen ein Nekrolog am

offenen Grab, der nur schüchtern an die Zukunft zu rühren wagt, Angesichts

der neuesten Kapitulation des deutschen Geistes vor der offenbar
wirksameren Macht der Tatsachen hat sie es mit der besonderen Beschaffenheit

und dem Werdegang des politischen Bewußtseins in einem sehr weiten
und allgemeinen Sinn zu tun; nachdem dieses sich aber keineswegs als der
einfache Niederschlag geschichtlicher Ereignisse und Erfahrungen erweist,
diese höchstens einen guten Resonnanzboden sür Vorgänge geistig-kultureller
Art abgeben, die mit Politik im engeren Verstand nichts mehr zu tun haben,
Wohl aber auf sie zurückstrahlen, mündet sie in eine Strukturanalyse deutschen

Geistes in der Abfolge jener Denkergenerationen, die von der Mitte
des 18, Jahrhunderts bis zur Gegenwart für die Entwicklung des deutschen

Bewußtseins überhaupt Bedeutung gewonnen haben. Deren einander
ablösende geistige Konstruktionen sind trotz ihrer mitunter dialektischen
Aneinanderreihung ein Bildungselement insofern von elementarer Einheitlichkeit,

als sie einen kulturellen Common sense erzeugten, der an dem

tatsächlichen Führertum des Gedankens kaum einen Zweifel erlaubte. Das
gilt selbst dort, wo sie, wie im historischen Materialismus, die Vorherrschaft

der materiellen Wirklichkeit über den Gedanken und seinen Führungsanspruch

predigten. Nirgends galt die „Doktrin" mehr als im Sozialismus,
Von der Nullebene der Gegenwart aus gesehen ist dieses Führertum

erledigt, der Glaube an eine außerweltliche Führung zerstört und mangels
traditionsstarker Mächte der Augenblick da, wo auch in der Praxis des

öffentlichen Lebens das Dasein mit seinen Ansprüchen unverhüllt und
unbehindert hervortreten darf.

Ein rückblickendes Urteil wird von hier aus wohl zweckmäßig, selbst

wenn es als das eines Philosophen, der vom „verlorenen Beruf der
Philosophie" spricht, in Hinsicht auf die Gegenwart eigenartig substanzlos
anmutet. Substanz würde freilich Entscheidung fordern. So aber entspricht
es mit dem Verlust des archimedischen Punktes der geistigen Linie jener
Geschlechter deutscher Denker, deren Stärke stets die Verantwortung vor
der Konsequenz des sich selbst überlassenen Spekulierens und die rigorose
Bereitschaft sogar zur Zerstörung der eigenen Denkvoraussetzungen war,



Das Schicksal deutschen Geistes S5

deren Schwäche jedoch die Verantwortungslosigkeit gegenüber der ihrer
Entscheidung entzogenen Sphäre der Wirklichkeit. So kann das Eingeständnis

einer tiefen Ratlosigkeit gegenüber dem schließlichen Durchbruch eines

geistigen Nihilismus mit der gleichen Folgerichtigkeit der Rechtfertigung
eines durch die Rassenideologie nur schlechtverhüllten, aus dynamischem
Lebensgefühl erwachsenen Pragmatismus dienen, wie der Erwartung eines

neuen religiösen Zeitalters. Und es macht zugleich als der von der Sache
selbst her erzwungene Abschluß des Werkes das Ende des grandiosen menschlichen

Experimentes einer Meisterung des Seins durch das Bewußtsein
sichtbar, dessen Versagen gegenüber nur noch das eine möglich war, nämlich,
wie Pleßner sich ausdrückt, „in der Praxis die Probe aufs Exempel zu
machen und die Wahrheit nicht nur zu erfassen, sondern auch zu bezeugen".

Pleßners Darstellung dieses Weges könnte man in einer Verkehrung
Hegels im Bild einer fortschreitenden Demaskierung des objektiven Geistes
fassen; nur erfolgt diese nicht wie bei Marx in einem einmaligen
Entlarvungsakt, hinter dem das wirtschaftlich-technische Sein als das eigentlich

Objektive erscheint, sondern in einem Auflösungsprozeß der Spekulation

durch die Spekulation, wobei jede neue Etappe dieser Selbstzerstörung,

das Leben einer Form, in der es sich begriff, zugunsten einer
naturnäheren Form beraubt, bis zu dem Augenblick, wo nicht mehr der objektive
Geist, sondern das einfache nackte Dasein sich selbst begegnet.

Dieser allgemeine Bewußtseinsverfall wird nach Pleßner in dreifacher
Hinsicht bedeutsam, politisch, religiös und weltanschaulich in des Wortes
verwegenster Bedeutung. Schon Max Weber und Troeltsch hatten auf die
Rolle der reformatorischen Lehren für die spätere wirtschaftlich-politische
Jdeenbildung hingewiesen. Nach Pleßner ist Deutschlands Schicksal das

Luthertum. Seine Rechtfertigungslehre allein durch den Glauben enthebt
im Grunde das ganz innig persönliche Verhältnis des Menschen zu Gott
der Notwendigkeit, fich besonders öffentlich zu manifestieren; andererseits
legte der rasch durchgedrungene politische Grundsatz ^«uius reAi« eins st
rsliAj«" das Verhältnis zur politischen Gewalt endgültig fest und das durch

Luther traditionell bestimmte Verhalten gegenüber der Obrigkeit schuf das

spezifisch deutsche Bewußtsein der Staatsuntertänigkeit, Ganz unähnlich
dem Calvinismus, der unter dem Zeichen der Gottherrschaft stets geneigt
war, die Gemeinde über den Staat, die Glaubensverpflichtung auch äußerlich

über jede Politische Verpflichtung zu stellen und sich eine rechtlich
verankerte gewaltsreie Sphäre zu sichern suchte, um von der Position der
Freikirchen aus schließlich den Staat zu erobern und ihn zur Demokratie im
neuzeitlichen Sinn umzuformen, ganz unähnlich auch der katholischen Kirche,
die an sich als Rechtsinstitution dem Staat gegenübersteht, blieb das Luthertum

unpolitisch. Seine Kirche wurde Staatskirche, verlor dadurch den

Sinn einer Stätte der freien Entscheidung in Glaubensdingen und eines
?oiut cls rssistäves gegenüber den weltlichen Mächten. Sie wurde nicht
zum Ort der Bewährung im öffentlichen Kampf und zur Schule eines in



8« Hans o, BerlePsch-ValendaS

den Tiefenkräften des Menschen verankerten Rechts- und Freiheitsbewußtseins.

Wo sich politische Ideen formten wie in Brandenburg-Preußen, da
blieben sie Ethos eines kleinen Kreises, das fich auf die Untertanenschaft
mehr in disziplinierendem Sinn äußerte.

Was Wunder, wenn Deutschland in einen Wesensgegensatz zu den

Mächten des Westens geriet und wenn sein „Konflikt mit dem alten Europa
und der von ihm geschaffenen außereuropäischen Welt", wie er schließlich
im Weltkrieg zum Austrag kam, sich im Bewußtwerden seiner
Andersartigkeit — besonders nach Versailles — „zu einem Kampf gegen den

politischen Humanismus, dessen Wurzeln und Blüte im 16., 17. und 18.

Jahrhundert liegen", vertiefte. An seine Stelle war im 19. Jahrhundert,
heraufgeführt durch die Romantik, ein „Verlegenheitshistorismus" getreten.
So wurde auch das Bismarck'sche Reich ein Machtstaat ohne humanistisches
Rechtfertigungsbedürfnis.

Infolgedessen blieb für eine umfassende deutsche Staatsidee als einzige

Ansatzbasis die Wirklichkeit des deutschen Volkes. Zwar versprach diese

Ansatzbasis infolge des Dualismus Berlin-Wien, der die längs des Limes
verlaufende Spannung germanisch-deutscher und deutsch-römischer Art
entspricht, und das nicht nur im konfessionellen, sondern in einem viel weiteren
kulturellen Sinn, und infolge der nie zu lösenden Einheit zwischen Reich
und Volk, auch machtpolitisch zunächst wenig. Doch war „die gemüthafte
Tiefe" des Volkgedankens fähig, „in der Stunde der Ratlosigkeit Energien
zu wecken, die nur das entsiegelnde Wort brauchten, um eine Revolution
zu entfachen". Diese politische Idee vermochte den Protest gegen die

entzweiende Kraft der Geschichte auszudrücken und sich als die eigentliche
Trägerin der Gegnerschaft gegen „Zivilisation", rationale Gesellschaft,
universale (d. h. dem Wesen nach römische) Rechtsordnung zu betrachten. Sie
besaß schließlich auch die Kraft, das zwischen nüchternem Realismus in
seiner Haltung zum Machtstaat und einem spekulativen, der Politischen
Wirklichkeit fernen, aber innerlich schon ausgehöhltem Idealismus und
romantischen Vorstellungen eingespannte kapitalistisch-liberale Bürgertum
in seinem „Entscheidungsbewußtfein aus den idealistischen oder materialistischen,

optimistischen oder Pessimistischen Geschichtskonstruktionen zu befreien
und gewissermaßen neu seiner Ursprünglichkeit zurückzugewinnen".

Da die Staatsabhängigkeit des Luthertums der Ausbildung eines-

kräftigen kirchlichen Lebens wenig förderlich war, zog dieses unabhängige
Geister nicht sehr an. Hingegen wurde seine der Welt zugewandte Seite,
nämlich die Auffassung von Werk und Beruf, für solch protestantische
Naturen bedeutungsvoll. Im Werk, das nicht, wie nach calvinistischer
Auffassung, im Hinblick auf den Erfolg als einem Zeichen der göttlichen Gnade,
fondern als Gottesdienst um seiner selbst willen geschah, fanden sie die
Stätte möglicher Bewährung. Diese verlor freilich mit der Zeit ihren
transzendenten Sinn, wurde zu einer Art innerweltlicher Frömmigkeit und
bereitete besonders von der Mitte des 18. Jahrhunderts ab mit dem all-



Das Schicksal deutschen Geistes 37

gemeinen Verfall der religiösen Autorität und den immer stärker zu Tage
tretenden „spekulativen Neigungen der weltlichen Kultur Deutschlands"
jenen großartigen Weg des Geistes vor, der zwar die Oberflächlichkeiten
der Aufklärung von Deutschland im allgemeinen fernhielt, aber über
Philosophie, Universalgeschichte, Soziologie und Biologie hintereinander
dennoch das christliche Zeitbewußtsein verfallen ließ, das geschichtliche Weltbild

verwandelte und auflöste, die überweltliche Autorität Gottes und
schließlich die innerweltliche Autorität der Vernunft erschütterte, um beim

Nihilismus zu landen.
Die Philosophische Spekulation hatte seit den Tagen des Humanismus

die außerweltliche Heilserwartung, welche die Zeit im Bild der Erlösungsgeschichte

sah, durch eine „nicht weniger versprechende" innerweltliche
ersetzt. Aber noch das Hegel'sche Geschichtsbild, das sich als die „Manifestation
des Weltgeistes in der Zeit, d.h. als Weltgeschichte", welche damit zum
„Verwirklichungsprozeß der absoluten Idee" wird, darstellt, bewahrte die

Sehweise der Heilsgeschichte. Wenn diese auch die Jenseitigkeit dcs

Absoluten aufgegeben hatte, so blieb in ihr der geschichtliche Prozeß doch noch

mit Gottes Wesen verbunden und zwar „in der Weise eines ursprünglichen
Einsfeins zwischen Unendlichem und Endlichem". Noch verschmolzen „christlicher

Geistglaube und aufklärerisches Vernunftvertrauen zu dem seltsamen
Ganzen einer innerweltlichen Heilsgefchichte".

Erst dem Hegelschüler Marx blieb es vorbehalten, unter Hinweis auf
die im Kapitalismus sich erstmals offenbarende dialektische Situation die

Hegel'sche Dialektik, wie er sich ausdrückt, auf die Füße zu stellen, indem
er den Weltgeist als das bei Hegel sich stets neu und anders erweisende
Allgemeine durch die historische Konstante der jeweiligen Klassensituation
ersetzte. Damit schuf er die Voraussetzung einer vollständigen Entlarvung
der jeweiligen Kulturformen als Schutzformen eines Klasseninterefses und
jeder überweltlichen Autorität als Ideologie.

Bei Marx erscheint zum ersten Mal sehr klar die für das 19. als ein
Jahrhundert tödlicher Skepsis und darum des unausweichlichen Zwangs,
sich durch ständig vertiefte Rechtfertigung der Diesseitserwartung Erkenntnisse

immer neu und „wahrhaft in den Griff zu bekommen", charakteristische
Rolle jeder zu diesem Zweck neu eingefügten Wissenschaft. Jedesmal
„wiederholt sich (nämlich) die immer gleiche Logik der Verdächtigung und
Entlarvung einer bisher noch nicht erschütterten Autorität mit den Mitteln
einer neuen ungewohnten Betrachtungsweise". Die jüngere Wissenschaft
ist dabei immer im Angriff, bis auch sie zu einem „Fach" unter anderen

„erkaltet".
So erschüttert der historische Positivismus Rankes die

universalgeschichtliche Anschauungsweise Hegels. Die Autorität der Geschichte
verfällt vollends mit der Sprengung des alten europäischen Rahmens und
der naturwissenschaftlichen Anschauungsweife. „Völker und Kulturen, ihre
Religionen und Erkenntnisse, Staaten und Moralen durchschauen, nicht nur



88 Hans v, Berlepsch-Valendas

bis in ihre Vergeblichkeit, bis in die unter ihrer schönen Decke sich

abnützende Ohnmacht des Menschen, sondern tiefer bis in ihr eigenes
verborgenes Diesseits, das, ihnen unbewußt, sie am Schnürchen zieht: die
materiellen Interessen des gerade herrschenden Gesellschaftssystems, die
Triebe und Triebverdrängungen, Vererbung und Rasse, solche Entlarvungen
hat eine Kultur nötig, die um von ihrer Skepsis nicht erdrückt zu werden,
einen Halt am Diesseits von Gut und Böse braucht, und nicht an der

Freiheit". Die einordnende und damit einen Rest von Sicherheit gebende

naturwissenschaftliche Betrachtung entspricht dabei dem Verlust an christlicher

Haltung, und dies wieder am radikalsten in Deutschland, weil hier
die im Westen wirksamen Hemmungen christlicher und humanistischer Art
fehlen. Darum konnte zuerst hier „die Biologie die politische Jdeenbildung
entscheidend beeinflussen vom Darwinismus bis zur Rassentheorie". „Das
naturhafte Sein bleibt als Halt einer völlig entgötterten Zeit übrig", es

„bietet dem kulturmüden Intellektuellen die große Aussicht auf Erneuerung
der lebendigen Kräfte und dem in einer radikal ungläubigen Zeit völlig
ungesicherten Staat ein Fundament für sein Gehorsamverlangen".

Dieser Vorgang, der als — wie man ihn ansieht — geistiger
Entfesselungsprozeß noch verständlich scheint, wird durch einen zweiten, das

Bewußtsein selbst berührenden Vorgang bis zur vollendeten Sinnlosigkeit
verlängert. Sein Einsatzpunkt liegt bei Kant und seiner Bewußtseinskritik,
Sie stellte die Lehre vom „verborgenen Diesseits" auf und von der

Disharmonie unseres Erkenntnisapparates mit unserer Existenz an sich, der

gegenüber die Aufgabe bleibt, das ursprüngliche Mißverhältnis zwischen der

Vernunft als dem Erkenntnisvermögen überhaupt und dem Verstand als
dem Vermögen der Begriffe, Urteile und Regeln auszugleichen. Sie
erschütterte mit der Erkenntnis, daß das Bewußtsein für fich selbst undurchsichtig

bleibt und in unseren theoretischen Funktionen praktische
Gebrauchsbestimmungen versteckt sind, das Vertrauen in jede Unmittelbarkeit der
Erkenntnis und stempelte uns „der Möglichkeit nach zu ideologischen Wesen".
Damit gab der Kantianismus Marx die Waffe zur Entthronung Hegels,
der die Aufgabe, die Kant der Kritik stellte, durch den konkreten Geschichtsprozeß

ersetzt hatte, an die Hand. Er verschaffte vor allem jeder Wissenschaft,
die eine Quelle vertiefter Diesseitserkenntnis zu sein beanspruchte, das

Rüstzeug zur ideologischen Verdächtigung bisheriger Erkenntnisformen. Er
leistete der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise in der Gesellschaftswissenschaft

Vorschub, sür die wiederum Marx' Überbau-Unterbausystem
geradezu Modellcharakter — allerdings nicht wie bei ihm wertbetont —

erhielt. Der Neukantianismus legte den Grund zur Verdächtigung unseres
kategorialen Systems, da ja auch dieses dem Bereich des Überbaus angehöre;

die Erweiterung des historischen, anthropologischen, soziologischen,
psychologischen Gesichtskreises lieferten das Material dazu. Die Möglichkeit
absoluter Maßstäbe war damit vernichtet. „Eine Wirklichkeit, eine
Vernunft, ein Sittengesetz für alle Menschen" sind unter der Herrschaft des



Das Schicksal deutschen Geistes 89

„allgemeinen Jdeologieverdachtes" ebenso problematisch geworden wie die

Menschlichkeit selber. Praktisch ist damit der Zustand des geistigen und
ethischen Nihilismus erreicht, in dem sich der Mensch nun einzurichten hat.

Im Verhältnis des Bewußtseins zur Tat muß unter diesen Umständen
der Tat die Führung zufallen. Sie aber erhält wiederum ihre Antriebe
von „Fiktionen im Dienst bestimmter Lebensinteressen", die selbst wieder
eine ideologische Verklärung brauchen. Diese Lebensinteressen sind: „Die
biologische Vitalität, das Triebsystem und die Rassenanlage". Hier also,
beim Unterbau selbst ist, politisiert, die fortschreitende Entlarvung
gelandet, während sie, wie Pleßner meint, sublim gehandhabt, zu einem
geeigneten Instrument einer Kulturmorphologie werden konnte.

Dieser Situation stand und steht die alte geistige Schicht Deutschlands
gegenüber. „Vernunft und Wissen haben im Leben der Völker (an sich)

stets nur eine zweitrangige, untergeordnete, eine dienende Rolle gespielt"
(Dostojewski). In Deutschland hatten sie einen sehr breiten Raum im
Bewußtsein der führenden Kreise eingenommen, Sie konnten es, weil sie zu
Zeiten mehr waren als bloße Spekulation, Als das, was sie zuletzt

waren, bedeuteten sie Steine für Brot, Es wäre vielleicht richtig, hier auch

an die Rolle zu denken, die ein ganz neues Lebens- und Weltgefühl — wie
es sich etwa im Widerstciudskreis ausdrückt — in der deutschen Jugend
gegenüber einer selbstzerstorerischen Geistigkeit und ihren Trägern spielen
mußte. Auf alle Fälle blieben schließlich nach Pleßner drei Möglichkeiten:
der materialistische Positivismus im Sinne von Marx; die Aufhebung von
Zeit und Bedingtheit in der Hingabe an Christus im Sinne Kierkegaards,
wie sich heute praktisch in der Bekenntnisbewegung andeutet; endlich der

Versuch, die Leere durch das Dasein selbst und die sinnvolle Sinnlosigkeit,
wie sie Nietzsche lehrt, zu überwinden — einiges davon schwingt im
nationalsozialistischen Ethos mit. An Führung durch eine Form spekulativer
Erkenntnis wagt Pleßner felbst nicht zu denken. Ein richtiger Instinkt
bewahrt ihn davor.

Bielleicht ist hier der tiefere Grund des Unbehagens zu suchen, das die
Welt erfaßt hat. Es ist zwar Deutschland, die Stätte der ewigen geistigen
Unruhe und der fehlenden historischen Hemmungen, die anderswo mit der

Kraft eines das persönliche wie das öffentliche Leben regulierenden
Instinktes wirksam sind, wo sich der Zusammenbruch ereignet. Aber find diese

Hemmungen heute noch stark genug und liegen die Keime des Verfalls nicht
auf dem geistigen Urgrund Europas?

Bedenkt man das, fo wird man des einfachen Feststellens der Situation
durch Pleßner nicht recht froh. Es scheint, als ob er den Gefahren des

Historismus nicht ganz entgangen sei; sein Schweigen läßt jede Deutung zu.
Wie dem auch sei, das Positive der Zeichnung des Schicksals deutschen

Geistes scheint auf einem anderen Feld zu liegen: Dostojewski läßt in seinen

„Dämonen" Stawrogin durch den Mund Schatoffs sagen: „Das ewige Ziel
der ganzen Bewegung eines Volkes, jedes besondere Ziel in jedem Abschnitt



o Hans v, Berlcpsch-Balendns: Das Schicksal deutschen Geistes

seiner Geschichte liegt immer und einzig in seinem Suchen Gottes, in seinem
Trieb nach Gott — nach seinem Gott." Im Schicksal deutschen Geistes wird
etwas davon sichtbar — selbst dort, wo sein spekulativer Fanatismus den

Weg der Selbstzerstörung betritt. Dafür ist er ein Kind alter lutherischer
Frömmigkeit, die selbst wieder in der deutschen Mystik wurzelte. Hier liegt
zweifellos seine große Wirkung, die freilich um den teuren Preis der
Schwäche des politischen Bewußtseins erkauft war. Indessen, keinem Volk
ist zu allen Zeiten alles gegeben. Darum bedeutet es wahrscheinlich einen
sehr natürlichen Ausgleich, wenn mit dem Nachlassen des metaphysischen
Enthusiasmus — ganz gleich, welches die Gründe sind — zunächst eine

Epoche vitaler Kraftentfaltung einsetzte. Sie ist übrigens nicht erst von
1933; damals wurde sie nur legalisiert. Aber sollte sie nach den Worten
Dostojewskis das letzte Kapitel sein? Man kann zwar Gott töten, nicht aber
die Sehnsucht nach Gott. Und was ist Drang nach Erkenntnis anderes uns
sogar das verzweifelte sich Wegwerfen vor dem „non possumus", das in der
Liebe zu Rausch, Schlaf und Tod landet^). Eines mag trösten: Jene
Perioden, die das innerliche Leben schließlich auf die Sehnsucht verweisen, sind
nicht immer die unfruchtbarsten, auch wenn ihre Früchte spät reifen.

Prinz Cugen ^ Soldat unö Staatsmann.
lZum 20Sjahrigen Toöestag.1

Von Zranz winkler.

1. Vom Kriegsfreiwilligen zum General.

Olympia, vermählt mit dem Grafen Soisson aus dem Geschlechte

Savoyen, eine Nichte des leitenden Staatsministers Kardinal Mazarin, schenkte

am 18. Oktober 1663 einem schwächlichen Knaben das Leben. Eugen, so

man den Jungen taufte, wurde für den geistlichen Stand bestimmt und

Olympia, eine Favoritin Ludwig XIV., durfte vermöge ihres großen
Einflusses bei Hofe hoffen, ihrem Sohne eine einträgliche geistliche Pfründe
sichern zu können. Der kleine Abbe, wie man Eugen nannte, zeigte aber

wenig Neigung für die Theologie, wogegen die militärischen Fächer und
das Kriegsspiel sein Interesse erweckten. Nach der Verbannung Olympia's
vom Hofe — fie ging außer Landes — legte Eugen das geistliche Kleid ab

und ging, deshalb von der Großmutter verstoßen, nach Paris, um hier
unter sehr ärmlichen Verhältnissen einige Zeit zu verbringen. Die Bitte
des Prinzen Eugen um Verleihung eines Kompagniekommandos schlug Ludwig

XIV. brüsk ab, worauf der junge Savoyer fluchtartig Frankreich verließ.
Gewaltige türkische Heerscharen waren im Anmärsche gegen Wien und

S. Elisabeth Brock-Sulzer, Ernst und Friedrich Georg Jünger, 1936, Heft IS,


	Das Schicksal deutschen Geistes

